
Zeitschrift: Fachblatt für schweizerisches Heimwesen = Revue suisse des
établissements hospitaliers

Herausgeber: Verein für Schweizerisches Heimwesen

Band: 49 (1978)

Heft: 12

Rubrik: Braucht es Mut zur "Unvollkommenheit"?

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 16.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


So das wär's de gsy mi Gang dür's Stedtli uf und ab,

Viel gäb's no z'prychte, doch Zytt isch knapp.
Drum möcht nech säge grad jetze scho,
Dir sollet wieder einisch zu-n-is cho.
Chömit cho luege, Dir tiiet's nid bereue
Und Eue Bsuech tuet üs gar grüseli freue.

Mir hoffe, Dir ganget de morn ganz ohni Sorge,
Heizue nach Slide nach Oste nach Weste nach Norde.

Gang wieder froh i Alltag hei,
Leit me Dir i Wäg ou mängisch e Stei,
Probier e Rank drum ume z'mache,
Bis nid bös und tue chly lache.
Denn dä wo z'letscht am beschte lache tuet,
Dä lytt nid schlächt, möcht ender säge guet.
Zum Schluss möcht-is nid ungerloh,
De Gruess vor Stadt Euch z'ungerschloh.
I säge jetz ganz bescheide: «Ihr liebe Lütt,
B'hüet ech Gott und zürnit nüt».

Eue Hans Graber, Stadtrat

Keine von der Altersheimkommission VSA durchgeführte

Tagung ohne Tagungsleiter: Hans Blaser,
Verwalter des Altersheims Rosenberg in Zofingen, waltete

seines Amtes mit Humor und Akkuratesse;
immer fand er das richtige Wort und den richtigen Ton.
Was er mit seinen Helfern (die sich mit einem
pauschalen, aber herzlichen Lob begnügen müssen) zum
Gelingen beigetragen und geleistet hat, verdiente den
Dank des Kommissionspräsidenten, Oskar Meister,
der zum Schluss den Segen sprach, vollauf.

In der Kommission selbst beginnt nun schon der
Ausblick auf die elfte Tagung im nächsten Jahr. Wie
soll es weitergehen? Noch anstrengender, noch
anspruchsvoller dürfe die Sache nicht mehr werden,
erklärte eine Teilnehmerin in Zofingen, auf deren
Urteil Verlass ist. Sollen die Vorträge die Zuhörer
herausfordern, vielleicht auch ein wenig überfordern,
oder sollen sie sie vielmehr eher bestätigen und
beruhigen? Die Frage steht im Raum, bleibt aber offen.
Hierzu lediglich ein Aperçu von Goethe: «Wenn ihr
die Menschen nehmt, wie sie sind, macht ihr sie
schlechter .» H. B.

Braucht es Mut zur «Unvollkommenheit»?

«Mut zur Unvollkommenheit» — Tagungsthema der Jahresversammlung 1978 in Glarus: Fünf
Vorträge zu verschiedenen Aspekten ein und derselben Frage. Martin Hübner, Dr. W. Hönig, Prof. Dr.
W. Heitier, Regierungsrat A. Schneider und Prof. Dr. N. Luyten gingen aus der Sicht des Erziehers
im Heim, des Unternehmensberaters, des Naturwissenschaftlers, des Politikers und des Philosophen
die Aufgabe an. Wie seinerzeit angekündigt, werden die Vorträge im Fachblatt abgedruckt. Mit dem
Abdruck der ersten beiden Referate wird die Reihe in dieser Nummer eröffnet. Red.

Das Unzulängliche als Herausforderung
Von Martin Hübner, Landerziehungsheim Albisbrunn

Ich muss mit vier Vorbemerkungen beginnen:

1. Ich verstehe meine Aufgabe darin, Sie von der
Praxis her in unser Tagungsthema einzustimmen.
Ich werde also vor allem versuchen, für Sie Fakten
aus der Praxis zusammenzutragen und sozusagen
aufzulisten.

2. Ich verfüge ausschliesslich über Erfahrung in der
Jugendheimszene. Beispiele, die ich anführen werde,

sind darum fast ausschliesslich jenem Bereiche
entnommen.

3. Ich werde dort, wo ich von unseren Heiminsassen
spreche, sie Klienten nennen. Dieser heute übliche
Begriff ist mir zwar alles andere als sympathisch,
aber er schien mir der einzige neutrale Begriff zu
sein, der für alle Heimgattungen anwendbar ist.

4. Ich möchte meinen Kollegen in Albisbrunn danken

für die Mithilfe bei der Vorbereitung dieses

Vortrages.

Mail fühlt sich affektiv angesprochen

Der Titel der Tagung «Mut zur Unvollkommenheit»
ist sicher gut gewählt. Er löst spontan Reaktionen
aus. Man fühlt sich affektiv angesprochen. Mir kam
sofort jener Kollege in den Sinn, der den Schweizer-
Heimleiter-Gruss erfunden hat. Das leicht verzweifelte

Abwinken mit der Hand soll wohl zum
Ausdruck bringen: Mir geht es in meiner Arbeit nicht
sonderlich gut. Dieses Zeichen zum Grusse gemacht,
soll Ausdruck eines Dauerzustandes sein. Diese Er-

413



kenntnis, eben es gehe ihm nicht besonders gut,
zwingt unseren Kollegen aber nicht zur Aufgabe seines

Auftrages. Ist wohl dieser Widerspruch sichtbar
gewordener Mut zur Unvollkommenheit?

Aehnlich gelagert scheint mir auch mein zweiter
Einfall. Nicht nur in unserem Felde, hier aber besonders

häufig, vernimmt man die Klage: Ich fühle mich
überfordert, und der Ueberforderte arbeitet weiter.
Das Eingeständnis von Ueberforderung scheint mir
in Fachkreisen zum guten Ton zu gehören. Ist das
etwa die moderne Uebersetzung des Sokrates-Satzes:
Ich weiss, dass ich nichts weiss. Also, Eingeständnis
der Unvollkommenheit, Mut zur Unvollkommenheit.
Dieser Titel kann aber auch Aerger auslösen.
Braucht es zur Unvollkommenheit Mut? Ist das

nicht, angewandt in unserem Bereich, eher eine
Floskel, die nur allzu schnell zur billigen Rechtfertigung

wird? Mut zur Unvollkommenheit darf doch

ganz sicher nicht zur Qualität erhoben werden. Es
wäre eine trügerische Qualität.

Spontanreaktionen —
einleuchtend, nicht ausleuchtend

Dies sind Spontanreaktionen, einleuchtend wie mir
scheint, aber nicht ausleuchtend. Verlassen wir
deshalb diese Ebene, um zu versuchen, das mit den beiden

Begriffen Mut und Unvollkommenheit gegebene
Spannungsfeld in der Heimarbeit zu orten. Hier
drängt sich eine Bestimmung der beiden Begriffe auf.
Es sind beides Fachbegriffe der Philosophie. Mut ist
eine Tugend. Der Begriff Mut ist etwa gleichbedeutend

wie Tapferkeit, Unerschrockenheit. Es ist die
Tugend, die befähigt, Angst zu überwinden. Sind
Mut, Tapferkeit, Unerschrockenheit, Ueberwinden
von Angst für die Heimarbeit besonders typische
Tugenden? Der Begriff Mut wird noch etwas deutlicher,

wenn wir ihn ins Gegenteil setzen, nämlich
Mutlosigkeit im Sinne von Lustlosigkeit, Müdigkeit,
Verzagtheit, Zaghaftigkeit. Wem es an Mut fehlt, der
wagt nichts anzupacken. Handelt es sich hier um
bedauernswerte Schwächen, so wird das Gegenteil von
Tapferkeit, nämlich Feigheit, der Angst nachgeben,
um sein bisschen Leben bangen, zum sittlichen Fehler.

Soviel zum Begriff Mut.

Wenden wir uns nun den Begriffen Vollkommenheit,
bzw. Unvollkommenheit zu. Da haben wir es mit
Begriffen der Ethik zu tun. Die Vollkommenheit des
Menschen kann definiert werden. Sie ist die denkbar
grösste Zahl von guten Eigenschaften und Kräften in
ihrem denkbar höchsten Grad. Diese Definition
erscheint mir wie eine Gleichung mit unendlichen
Gliedern. Das heisst, der Zustand der Vollkommenheit

ist rational nie fassbar und darum auch nie
erreichbar. Die Vorstellung von der Vollkommenheit
kann darum immer nur Richtung, nie aber Ziel sein.
So verstanden ist Unvollkommenheit niemals das
Gegenteil, sondern eine, allerdings weit entfernte,
Vorstufe. Das Gegenteil von Vollkommenheit wäre ja
der Anfang aller Materie. Es wäre der Schöpfungsvorgang,

also der unendlich weit zurückliegende
Ursprung allen Seins. Unvollkommenheit besagt, dass
ein einmal eingeleiteter Prozess noch sehr viel weiter

vorangetrieben werden könnte und dies mittels der
Fähigkeit zu vervollkommnen. So gesehen wäre unser

hier angesprochenes Problem die ständige Begegnung

mit noch nicht angelaufenen, stagnierten oder
nur äusserst langsam vorankommenden Prozessen in
der Heimarbeit. Diese Betrachtungsweise ist eine
Herausforderung. Wir sind aufgefordert, uns mit den
Verzögerungseinflüssen dieser Prozesse
auseinanderzusetzen. Wir müssen sie erkennen lernen. Zu
dieser Interpretation des Wortes Unvollkommenheit
passt nun allerdings der Begriff Mut, Tapferkeit,
Unerschrockenheit gar nicht schlecht. Es bedarf in
der Tat nicht wenig Mutes, einiger Tapferkeit und
Unerschrockenheit, sich ständig mit all den gestoppten

oder gebremsten Prozessen in der Heimarbeit
auseinanderzusetzen. So meine ich, kann Mut zur
Unvollkommenheit von den Begriffen her verstanden
werden.

Mir als Praktiker ist nun die Aufgabe gestellt, das so
beschriebene Spannungsfeld in seinen vielfältigen
Erscheinungsformen in unserem Arbeitsfeld
aufzuzeigen. Dazu scheint mir nun allerdings der Begriff
Vollkommenheit respektive Unvollkommenheit
etwas allzu schwerfällig, weil er allzu umfassend, zu
weitgehend ist. Ich möchte ihn darum meist mit
Unzulänglichkeit ersetzen. Unzulänglich heisst: es reicht
nicht. Wir haben ein gestecktes, beschriebenes Ziel
immer noch nicht oder nicht erreicht.

Komplex Heimarbeit unterteilt in drei Bereiche

Ich will für die nun folgende praktische Untersuchung

unseres Themas den Komplex der Heimarbeit
in drei Bereiche unterteilen und diese einzeln
betrachten. Es sind das der Bereich Persönlichkeit—
Personal, der Bereich Organisation—Struktur, bzw.
Konzeption und der Bereich Umwelt. Ich beginne
mit dem Bereich Persönlichkeit—Personal.

Es scheint mir richtig, wenn wir zunächst den einzelnen

Menschen in unserem Feld betrachten. Im
Bestreben um Uebersicht bei diesem Unterfangen
bediene ich mich des Bildes von drei konzentrischen
Kreisen. Im innersten dieser Kreise sehe ich die
eigene Persönlichkeit.

Es ist zwar lapidar festzustellen, dass es den
vollkommenen Menschen nicht gibt. Nichts ist perfekt.
Es ist aber gar nicht leicht, diese Lappalie auf sich
selber bezogen, in seiner vollen Konsequenz sich und
seinem Gegenüber einzugestehen. Der Umgang mit
meiner eigenen Unzulänglichkeit macht mir Mühe,
fällt mir schwer. Meine ganz persönlichen kleinen
Fehler, zum Beispiel der nicht sehr ausgeprägte
Ordnungssinn, die etwas allzu grosszügige Behandlung
von administrativen Belangen, die Tendenz, alles
Unangenehme aufzuschieben usw., ärgern mich, und es

ärgert mich, dass sie von meiner Umgebung bemerkt
werden. Wir haben in unserer Persönlichkeit eine
Vielzahl von Eigenschaften und Fähigkeiten, die sich
entwickeln, vervollkommnen, wachsen. Wir entdek-
ken an uns aber auch immer wieder Fähigkeiten,
Eigenschaften, deren Entwicklung zum Stillstand
gekommen sind, die sich nur schwer entfalten oder die

416



uns schon von der Anlage her fehlen, gänzlich abgehen.

Der engste Kreis: das Persönliche

Um diesen engsten, intimsten Kreis von persönlichen
Unzulänglichkeiten schliesst sich der Kreis der
fachlichen, aufgabenbezogenen Unzulänglichkeiten. Ich
möchte diesen Kreis am Beispiel des Erziehers aufzuzeigen

versuchen. Beim Erzieher scheint mir dieser
Kreis ganz besonders stark ausgeprägt und sichtbar
zu sein. Einerseits, weil vieles seines Tuns nicht
Anwenden von Fertigkeit, sondern Einsetzen seiner
Persönlichkeit ist, anderseits weil all sein Tun in einem
sozialen Gefüge geschieht und von daher kontrolliert
und beantwortet wird. Er hört, sieht, spürt und fühlt
die Antwort auf sein Tun von Seiten des Klienten in
erster Linie, dann aber auch von Seiten der Kollegen,
Vorgesetzten und aller weiteren Mitbeteiligten. Es
sind andernorts schon verschiedentlich detaillierte
Anforderungsschemata an den Erzieher aufgestellt worden.

Dass ein solches Profil dermassen vielseitig und
vielschichtig ist, dass es niemals von einer Person
erfüllt werden kann, ist hinlänglich bekannt. All
diese Unzulänglichkeiten machen einen grossen Teil
des aufgezeigten zweiten Kreises aus.

Ich möchte aber noch darüber hinaus einige weitere
Unzulänglichkeiten aufzeigen. Da ist zum Beispiel
der weite Bereich von Sympathie und Antipathie des
Annehmenkönnens und des reflexartigen Ablehnens.
Jeder Erzieher begegnet in seinen Klienten
Störungen, die ihn ansprechen, von denen er sich
herausfordern lässt. Er trifft aber auch auf Störungen,

die ihn abstossen, verunsichern, bedrohen,
belasten. Er ist in diesem Falle unfrei, befangen. Der
Klient zeigt ihm wie im Spiegel seine Befangenheit
auf, und der Kollege, der eben diese Störungen
mühelos meistert, wird zum unausgesprochenen
Vorwurf.

Ein zweites Beispiel sehe ich in der Frage der
angemessenen oder eben der unangemessenen Reaktion.
Erzieherisches Handeln erfordert spontane
Reaktionen. Wir müssen uns allzuoft auf die momentane
Intuition verlassen. Wir können die zu entscheidende
Frage nicht nach allen Seiten prüfen. Es ist uns nicht
möglich, an Ort und Stelle unseren Theorieraster
auszupacken, um dann fundiert richtig zu reagieren.
Oft geschieht eben dieses Anlegen unseres Theorierasters

dann erst im nachhinein, und wir müssen
erleben, dass uns unsere Intuition fehlgeleitet hat.
Selbstverständlich spielt auch da wiederum das uns
korrigierende Umfeld. Der Erzieher wird mit seiner
Unzulänglichkeit konfrontiert.

Als drittes Beispiel möchte ich die Frage der Geduld
erwähnen. Wer hätte sich nicht schon ertappt, wie er
im Geiste mit beiden Beinen kräftig auf den Fussboden

stapft. Erzürnt ob der Tatsache, dass beim Klienten

ein von uns erwarteter Prozess oder eine
Entwicklung nicht im gewünschten Masse vorankommt.
Zweifach erleben wir in solchen Momenten unsere
Unzulänglichkeit. Zum einen ist es das vermeintliche
oder gar das tatsächliche Versagen. Zweifel über die
Richtigkeit oder die Intensität unseres Handelns

steigen auf. Zum andern ist es unsere Ungeduld,
unser Nicht-warten-können, unsere Hast. Wir
möchten nicht Jahre, nur Monate investieren. Diese
Unzulänglichkeit ist vor allem für uns Jüngere eine

grosse Belastung. Wieviele Kollegen haben wir schon
an dieser Unzulänglichkeit kapitulieren gesehen. Es
Hessen sich noch etliche Beispiele anführen, die
diesen zweiten Kreis von fachlichen, aufgabenbezogenen

Unzulänglichkeiten ausmachen. Ich muss nun
aber noch einen dritten Kreis anfügen.

Je grösser das Engagement, desto sicherer der Erfolg

Es sind dies persönliche Unzulänglichkeiten, die
ihren Ursprung in festen, nicht veränderbaren
Gegebenheiten haben. Heimarbeit ist eine Aufgabe, die im
Grunde uneingeschränkte Ansprüche im Bereich von
Zeit und Präsenz an uns stellt. Der Gastronom Ueli
Prager soll einmal gesagt haben, dass der Erfolg in
der Gastronomie weitgehend eine Funktion des von
den Verantwortlichen erbrachten Engagements sei.
Je grösser das Engagement, desto sicherer der
Erfolg. Dies trifft sicher auch für unsere Aufgabe zu.
Nun haben wir aber noch andere Pflichten, Bedürfnisse

und Ansprüche. Diese legitimen Ansprüche
schränken uns ein, sie zwingen uns beidseits zu
Unzulänglichkeiten. Ich will mich nun nicht in den
wichtigen Komplex von Ruhe, Frei- und Erholungszeit

verlieren. Diese Probleme werden unseren
Verband andernorts noch genügend beschäftigen. Ich
möchte hier als Beispiel unsere Angehörigkeit zur
eigenen Familie anführen. Wir alle erleben dieses
vielschichtige Spannungsfeld äusserst stark. Weil die
gegenseitige Konkurrenzierung nicht nur auf der
Ebene der zeitlichen und geistigen Absorbation
stattfindet, sondern auch in der Affektiven ist sie in
unserem Felde ganz besonders schwerwiegend.
Unsere Beziehung zu den Klienten wird von der
Beziehung zur eigenen Familie konkurrenziert.
Unseren Kindern bleibt unsere Zuwendung zu den
Klienten nicht verborgen. Immer wieder müssen sie

erleben, dass sie zurückgestellt werden. In diesem
Sinne führen wir ein Doppelleben. Da aber auch wir
nicht unteilbar sind, bedeutet dies, dass beide Seiten
beeinträchtigt werden. Diese beidseits schwerwiegenden

Unzulänglichkeiten müssen wir jedem, der
sich für unsere Aufgabe interessiert, aufzeigen.

Der Mitarbeiter als Herausforderung

Ich habe in diesem Abschnitt versucht, in drei
konzentrischen Kreisen jene Unzulänglichkeiten
aufzuzeigen, die der einzelnen Person begegnen. Ich
habe als Betrachtungsstandort das Kreiszentrum,
also die direkt betroffene Persönlichkeit, gewählt.
Nun sehen wir aber nicht nur uns, sondern wir
müssen uns auch mit unseren Mitarbeitern und
Kollegen auseinandersetzen. Ihre Unzulänglichkeiten,
oder brauchen wir hier zum Zwecke der Zusammenfassung

wieder einmal den Titelbegriff, ihre Unvoll-
kommenheit, eben jene drei konzentrischen Kreise,
stehen da, unübersehbar, unübergehbar. Wir haben
da nicht die natürliche Tendenz, den menschlichen
Reflex, wie etwa bei unserer eigenen Unvollkommen-

417



heit, sie zu vertuschen oder zu verniedlichen. Die Un-
vollkommenheit unseres Mitarbeiters steht da als
Herausforderung und wir müssen sie akzeptieren und
ertragen.

Hier, glaube ich, ist es nötig, eine Feststellung
einzuschieben. Aus dem bisher Gesagten wird ersichtlich,
dass es erstens Unzulänglichkeiten gibt, die gegeben
sind, die unvermeidbar sind, mit denen wir als fixe
Faktoren zu rechnen haben. Ob wir wollen oder
nicht. Dass es zweitens Unzulänglichkeiten gibt, die
veränderbar sind, die wir verändern können und
müssen, ob die Auseinandersetzung mit der einen
oder andern Gattung Mut braucht, das wollen Sie

bitte selber entscheiden. Schätzt man die eigenen
Möglichkeiten im Umgang mit den Unzulänglichkeiten

falsch ein, tritt Ueberforderung ein. Traut
man den eigenen Möglichkeiten zuviel zu,
überfordert man sich. Traut man ihnen zuwenig zu, fühlt
man sich überfordert.

Warum spricht man überall vom Ueberfordertsein?

Gestatten Sie an dieser Stelle einen kleinen Exkurs
über den Zustand des Ueberfordertseins. Es scheint
zeittypisch zu sein, dass man heute überall, in jedem
Berufsstand, in jeder Gruppierung vom
Ueberfordertsein spricht. Nicht etwa, dass man sich
überfordert, nein, man ist überfordert, man fühlt sich
überfordert. Dieser Tatbestand hat schon beinahe
den Status einer Auszeichnung. Die Zeit liegt gar
nicht weit zurück, da ausschliesslich der fortschrittsgläubige

Macher mit dem Motto «Ich kann!»
Beachtung fand. Eingeständnis von Unvermögen fand
weder Achtung noch Beachtung. Welches ist der
Grund für diese grosse Sinneswandlung hin zur
Resignation, zur Mutlosigkeit? Sind es die Zweifel an
der Echtheit des Fortschritts? Ist es die Vorstellung
des absehbaren Endes der heute bekannten Energiequellen?

Ist es das Erleben des Zugrunderichten der
Welt durch unsere rasant zunehmende Verschmutzung?

Ist es die Angst vor einem möglichen nuklearen

Massentod? Der Welt Ende scheint entmystifiziert

zu sein. Die Apokalypse, einst ein unfassbares
Geschehen, scheint für uns gemeinverständlich,
physikalisch begreifbar geworden zu sein. Wir sind
desillusioniert. Es sind jetzt nicht mehr nur unsere
behinderten Klienten, die ein brüchiges Weltbild
haben. Wenn wir unsere Betrachtung in dieser

Richtung ausweiten, dann meine ich, ist es

angebracht, von Mut und Unvollkommenheit zu
sprechen.

Das Heim als Heimat und als Betrieb

Wenden wir uns nun dem zweiten Bereich, dem
Bereich Organisation—Struktur bzw. Kozeption zu.
Es ist noch nicht sehr lange her, dass wir unsere
Heime nicht als Heime, sondern auch als Betriebe
erkannt haben. Heim, Beheimatung, Wohn- und
Lebensgemeinschaft ist unser Auftrag. Der Betrieb
ist die zur Erfüllung dieses Auftrages nötige Organisation.

Sie nennen sich aber nach wie vor Heimleiter,
nicht Betriebsleiter, Heimerzieher, nicht Abteilungsleiter.

Trotzdem arbeiten wir in Betrieben. Diese

Betriebe wollen organisiert sein. Betriebsorganisation
ist heute eine eigene Disziplin. Erst seit

kurzem beginnt man auch in unserer Branche, sich
mit dieser Disziplin zu beschäftigen. Aber noch
immer, so scheint mir wenigstens, schielen wir mit
schüchternen Blicken hinüber zu den Organisationen
der freien Erwerbswirtschaft.

Schüchtern oder gar eingeschüchtert deshalb, weil
wir unter dem Eindruck stehen, dass dort die
Organisations- und Strukturierungsfragen kompetenter und
perfekter gemeistert werden. Wir sind unter diesem
Eindruck zuweilen versucht, an die Spitze unserer
Heime einen Oekonomen zu wünschen. Zögernd
beginnen wir unsere Heimgemeinschaft nach Funktionen

aufzugliedern. Auch wir unterscheiden nach
Linienfunktionen und Stabsfunktionen. Zeigen die
Organisation im Organigramm auf, erstellen
Stellenbeschriebe und erarbeiten Informationskonzepte.
Wer von uns weiss nicht gerade in diesem Bereich
um grosse Unzulänglichkeiten. Unzulänglichkeiten,
an denen wir arbeiten können und müssen.

Es wäre aber falsch zu glauben, dass es sich hier
ausschliesslich um veränderbare Unzulänglichkeiten
handelt. Der Vergleich mit den Organisationen der
freien Erwerbswirtschaft ist nur bedingt möglich.
Dort ist das allesbestimmende Ziel eindeutig erfassbar.

Es geht um das Erarbeiten eines Produktes, das
den grösstmöglichen Gewinn bringt. Das Produkt ist
wichtig, nicht der Weg, der dazu führt. Wenn man
dort versucht, Produktionsstätten freundlicher zu
gestalten, will man zwar damit die Stimmung des
Mitarbeiters heben, aber nicht, dass es ihm dadurch besser
geht, sondern, weil er gutgelaunt mehr leistet. Zur
Verbesserung des Produktes ist jegliche Perfektionierung

des Weges, der zum Produkt führt, recht.

In unserem Feld gibt es diesen einfachen Mechanismus

nicht. Für uns kann nicht das Produkt wichtig
sein, sondern der Weg. Wir erarbeiten nicht nach
technischen Erfordernissen ein Produkt, sondern wir
gestalten den Moment. Wir leben, mindestens
zeitweise, mit unserem Klienten zusammen und gestalten
in dieser Zeit miteinander das Leben.

Auftrag und Organisation ineinander verzahnt

So gesehen kann eben in unserem Feld Auftrag und
Organisation nicht auseinandergetrennt werden. Sie
laufen ineinander. Sie verzahnen sich äusserst stark.
Diese Tatsache wiederum schafft eine Vielzahl von
organisatorischen Unzulänglichkeiten. Dies sind
dann naturgemäss meist Unzulänglichkeiten, die
gegeben sind. Sie lassen sich nur äusserst beschränkt
verbessern, ohne dass wir im Auftrag Abstriche
machen. Wenn wir zum Beispiel versuchen, die
Information zu perfektionieren, so merken wir bald,
dass dadurch die Zeit, die wir für den direkten Kontakt

mit unseren Klienten bräuchten, entscheidend
geschmälert wird. Oder, um die Wäschebesorgung zu
gewährleisten, müssen wir sie durchorganisieren. Wir
rauben uns aber damit die Möglichkeit, mit unseren
Klienten Selbständigkeit zu trainieren. Oder die
ausgeklügeltste Arbeitszeitorganisation gerät ins

418



Einladung zur Subskription

Erscheint neu: Heim-Verzeichnis 1979

Im Verlag des Vereins für Schweizerisches Heimwesen (VSA) wird im kommenden Frühjahr ein neues

Verzeichnis der Heime für erziehungsschwierige Kinder
und Jugendliche der deutschsprachigen Schweiz

erscheinen. Dieses Verzeichnis löst den Heimkatalog 1976 ab und wird in den Angaben über die einzelnen Kinder-
und Jugendheime weitaus reichhaltiger sein. Die Herausgabe geht auf die Initiative des Schweizerischen Verbandes

für erziehungsschwierige Kinder und Jugendliche zurück, verantwortlich für die Fiealisierung ist die Projektgruppe

«Konzepte der Heimerziehung für erziehungsschwierige Kinder und Jugendliche».

In der äusseren Form wird das neue Heim-Verzeichnis VSA dem Verzeichnis des Bundesamtes für
Sozialversicherung (BSV) für Sonderschulen ähnlich sein: Format A 5, Loseblatt-System, nach Kantonen geordnet,
pro Heim zwei Seiten, solider Einband.

Es handelt sich um die Selbstdarstellung von rund 125 Heimen, mit Einschluss der Arbeitserziehungsanstalten, nach
vorgegebenem Raster. Das Verzeichnis wird laufend nachgeführt und ergänzt. Die Nachführung besorgt der Verlag.

Es ist möglich, die periodisch erscheinenden Ergänzungen und Nachträge im Abonnement zu bestellen. Damit
bleibt das Verzeichnis immer auf dem neuesten Stand.

Das Bedürfnis nach einem solchen Verzeichnis ist erwiesen, gibt es doch bis heute keine einheitliche Darstellung
dieser Heime für das Gebiet der ganzen deutschsprachigen Schweiz. Den einweisenden Instanzen (Versorgern)
wird das Verzeichnis als erste Information über die Heime für erziehungsschwierige Kinder und Jugendliche ein
unentbehrliches Hilfsmittel sein.

Damit die Höhe der Auflage genauer ermittelt und eine kostspielige Lagerhaltung möglichst vermieden werden
kann, führt der VSA-Verlag eine Subskriptionsaktion durch, die bis zum 31. Januar 1979 dauert. Während dieser
Aktion nimmt das Sekretariat VSA (Seegartenstrasse 2, 8008 Zürich) Bestellungen zum Subskriptionspreis von
Fr. 25.— pro Exemplar (exklusive Porto und Verpackung) gerne entgegen. Nach Ablauf der Subskriptionsfrist
wird der Verkaufspreis voraussichtlich Fr. 35.— (exklusive Porto und Verpackung) betragen.

Hier abtrennen

Bestellschein

Wir bestellen hiermit

Name

Vorname

Adresse

Exemplar(e) des neu erscheinenden Verzeichnisses

der Heime für erziehungsschwierige Kinder

und Jugendliche der deutschsprachigen
Schweiz zum Subskriptionspreis von Fr. 25.—
(exklusive Porto und Verpackung).

An einem Abonnement auf die periodisch erscheinenden

Nachträge und Ergänzungen sind wir interessiert

Ja Nein

Bitte einsenden bis 31. Januar 1979 an das Sekretariat
VSA, Seegartenstrasse 2, 8008 Zürich. Datum

419



Wanken, wenn ein Mitarbeiter unvermittelt ausfällt.
Denn der Auftrag bleibt auch dann bestehen, duldet
keinen Aufschub, er muss bewältigt werden. Der
Betroffene ärgert sich möglicherweise über diese
Unzulänglichkeit. Es Hessen sich hier noch viele Beispiele
anfügen. Sie alle müssen wir mit Ernsthaftigkeit
erkennen und prüfen. Diese komplexe Funktion der
Untrennbarkeit von Auftrag und Organisation darf
aber niemals zur billigen Ausrede für mangelhafte
Organisation werden. Ebensowenig dürfen wir nicht
leichtsinnig zwecks Perfektionierung der Organisation

unseren Auftrag beschneiden.

Wir haben also eindeutig keine Produktionskette zu
organisieren, sondern wir wollen in erster Linie
Zusammenleben gestalten. Wir brauchen für unsere
Gemeinschaft Formen, an diese Formen stellen wir vor
allem eine Bedingung. Sie dürfen niemals starr sein.
Starre Formen würden alles Leben ersticken. Die
Gemeinschaft müsste zerfallen. Die Formen müssen darum

immer nur vorläufigen Charakter haben oder,
anders gesagt, die Organisation des Fleimes muss
sich fortwährend in einem Prozess befinden, nämlich
in eben jenem Prozess der Vervollkommnung. Auch
hier zählt doch nicht das Produkt. So ist nicht etwa
die fertige Form eines Regulativs wichtig, sondern
der Weg dazu, die notwendige Auseinandersetzung.
Frau Bürgi, damals im Freienstein, hat dies einmal
sehr prägnant ausgedrückt. Sie sagte, in einem Heim
sollte man eigentlich alle 3 bis 4 Jahre einmal das

ganze Haus umkrempeln. Den Keller in die Winde
tragen und die Winde hinunter in den Keller. Nur so
bleibt das Heim lebendig. Das wiederum heisst
Unzulänglichkeiten begegnen, und dazu meine ich, braucht
es Mut.

Unzulänglichkeiten des Baus und der Lage

Zum organisatorischen, konzeptionellen Bereich
gehört auch die bauliche Situation. Die baulichen
Unzulänglichkeiten sind besonders leicht zu
erkennen und zu begreifen. Wer hätte nicht ganz
besonders einschneidende bauliche Unzulänglichkeiten
zu beklagen. Möglicherweise noch immer die Mehrzahl

von Ihnen lebt und arbeitet in Gebäulichkeiten,
die nicht mehr für den heutigen Zweck gebaut wurden.

Es waren Schlösser, Herrschaftshäuser,
Landgasthöfe, Bauerngüter, Kurhäuser, Klöster. Sie alle
wurden unzählige Male umgebaut. Den neuen
Zwecken angepasst, blieben sie trotzdem von
Unzulänglichkeiten strotzende Flickwerke. Dies sind
wiederum gegebene Unzulänglichkeiten. Wir haben uns
mit ihnen abzufinden. Wir können und sollen zwar
daran verbessern. Unübersehbare Unzulänglichkeiten

werden aber immer bleiben. Einige von Ihnen
leben und arbeiten in Gebäulichkeiten, die eigens für
den heutigen Zweck gebaut wurden. Haben sie sehr
viel weniger Unzulänglichkeiten zu beklagen? Dies
bejahen sicher jene, die über innerhalb der letzten
acht Jahre gebaute Häuser verfügen. Viel weniger
hoffnungsvoll können uns jene stimmen, die in 10-
und 20jährigen Gebäulichkeiten wirken. Sie mussten
erleben, wie schnell eine gemauert und gefügte gültige

Konzeption an Gültigkeit verliert und wie
schnell sie zunehmend mehr Unzulänglichkeiten auf¬

zuweisen beginnt. Gerade da scheint es mir wichtig
zu sein, dass wir erkennen, dass es niemandem
vergönnt sein wird, eine langzeitgültige, ja sogar
vollkommene Anlage aufzustellen. Dessen eingedenk
trotzdem zu bauen, und zwar heute üblicherweise mit
beinahe ewig standhabenden Mitteln, braucht Mut.

Nicht nur die Gebäulichkeiten weisen Unzulänglichkeiten

auf, sondern sehr oft deren Lage. Gehört ein
Jugendheim hinaus aufs Land? Hinein in die
idyllische Landschaft? In eine Landschaft, in die
Jugendliche nur gerade während des Heimaufenthaltes
kommen. In eine Landschaft, in der viele Verhaltensweisen

nicht trainiert werden können. Müssten nicht
vielmehr Konflikte dort angegangen werden, wo sie
entstanden sind. Gehört ein Altersheim hinauf an
den Waldrand, fernab jeglichen pulsierenden
Lebens? Umgeben von äsenden Rehen und kohlfressenden

Hasen? Wir meinen es heute besser zu wissen.
Und trotzdem, es gibt sie noch, die Jugendheime
hinter den 7 Tannen und die Altersheime am stillen
Waldrand. Wir meinen sie heute als unzulänglich
apostrophieren zu müssen. Wenn wir aber in einer so
gelegenen Institution arbeiten, nützt uns das Wissen
um die Unzulänglichkeit nichts. Sie ist nun einmal
gegeben. Wir können diese Unzulänglichkeit nicht
ändern, wir müssen versuchen trotz Unzulänglichkeit
aus dieser Situation das Beste zu machen. Wir
müssen mit den gegebenen Steinen bauen und nicht
mit Wünschen. Mit dieser eher unbequemen
Erkenntnis will ich die Betrachtung der baulichen und
lagemässigen Unzulänglichkeit abschliessen, um nun
noch den Fragenkreis der Konzeption zu betrachten.

Unzulänglichkeiten der Spezialisierung

Unsere Konzeptionen beschreiben, mit welchen
materiellen, personellen und methodischen Mitteln
wir einer ganz bestimmten Zielgruppe Lebenshilfe
vermitteln wollen. Wir glauben heute, dass es
notwendig ist, diese Zielgruppe möglichst präzis und eng
zu definieren. Wir unterscheiden schon längst nicht
mehr nur nach Nichtbehinderten oder Behinderten.
Wir begnügen uns auch nicht mehr mit der
Unterscheidung der drei klassischen Behinderungen,
nämlich der körperlichen, der geistigen und der
sozialen Behinderung, sondern wir sehen uns
gezwungen, eine Behinderung einerseits nach ihrem
Grad, anderseits nach ihrer spezifischen
Erscheinungsform, respektive nach ihrer spezifischen
Ursache, einzuteilen.

Es gibt darum heute keine Erziehungsheime mehr,
sondern nur noch Erziehungsheime für —- eben für
normalbegabte, verhaltensgestörte Kinder mit
dominanten Schulschwierigkeiten, für normalbegabte
Hirnorganiker usw. Wir glauben heute, dass man in
einer Institution mit ein und denselben materiellen,
personellen und methodischen Mitteln nur eine
spezifische Behinderung angehen könne. Wir
anerkennen eine sehr fein unterschiedene Arbeitsteilung.

Wir glauben, nicht alles allein können zu müssen,

sondern anerkennen durchaus das Gesetz, das da
sagt: Was wir selber nicht können, kann ein anderer.

420



Auch das ist eine wichtige Einsicht der eigenen oder
institutionellen Unzulänglichkeit.

Allerdings schaffen wir mit dieser starken Selektion
eine äusserst künstliche Gemeinschaft, die eben
dieser Künstlichkeit wegen wiederum eine Vielzahl
von Unzulänglichkeiten birgt. Trotz der bis heute
schon weit getriebenen Spezialisierung erscheint sie
uns an der Front erlebt oft absolut unzulänglich. So
finden sich etwa in einem Heim für normalbegabte,
verhaltensgestörte Schüler, Kinder mit den verschiedensten

Störungen zusammen. Nämlich, frühkindlich

affektiv Verwahrloste, sekundär Verwahrloste,
Neurotische, Psychotische, leicht hirnorganisch
Geschädigte, Retardierte usw. Jedes Kind bräuchte
eigentlich eine spezielle, nur auf seine Behinderung
abgestimmte Umgebung und Betreuung. Ein weit-
gehendst individuelles Vorgehen wäre notwendig.
Heime sind nun aber einmal keine Individualbehand-
lungszentren, sondern Kollektive. Das Kollektiv
schafft sich Normen, gibt sich Gesetze. Wir haben
schon weiter oben in anderem Zusammenhange
festgestellt, Das Kollektiv hat ein Eigenleben. Dies wird
zwar bestimmt von den Bedürfnissen der einzelnen
Individuen, es ist aber im besten Falle höchstens der
Durchschnitt aller Bedürfnisse der einzelnen Glieder
des Kollektivs. Kollektivierung als Gegensatz zur
Individualisierung schafft zwangsläufig Unzulänglichkeiten.

Im Kollektiv können wir dem einzelnen
nie vollauf gerecht werden.

Last und zugleich Chance

Wir haben damit eingesehen, dass es auch im
Bereiche der Organisation bzw. Konzeption unzählige

Unzulänglichkeiten festzustellen gilt. Sind sie
Last und werden uns lästig, sind sie Not und rauben
uns Illusionen oder sind sie Chance und halten uns
beweglich, lebendig? In diesem Bereich versuchte ich
aufzuzeigen, dass es eben alle drei Möglichkeiten
gibt. Unvollkommenheit, um hier wieder einmal den
umfassenden Begriff zu gebrauchen, ist selten nur
Last, nur Not, sondern meistens gleichzeitig auch
Chance, Herausforderung. Das alte, unpraktische
Gebäude ist zwar lästig, aber man darf daran ändern.
Die ungelösten organisatorischen Fragen sind
unangenehm, aber sie können zum Gespräch zwingen. Die
Einschränkung des individuellen Vorgehens durch
das Kollektiv schafft Notsituationen, aber es fordert
auch heraus zur Auseinandersetzung mit der Realität.

Das Dilemma, hervorgerufen durch das Ueber-
einandergreifen von Auftrag einerseits und Organisation

anderseits, bringt uns zeitweise in Bedrängnis.
Aber ist es nicht gerade dieses Dilemma, welches das
Heim vom Behandlungszentrum der Klinik
unterscheidet.

Solange wir den Grundsatz anerkennen, das Heim
hat Leben, das Heim ist Leben, solange wird unsere
Organisation unvollkommen sein. Sie muss zwingenderweise

unvollkommen sein. Wir können hier
dieselbe Funktion zwischen den Klienten und dem Heim
wie zwischen den Klienten und dem einzelnen Mitarbeiter

erkennen. Eine Person, die sich und ihrem
Gegenüber seine Unvollkommenheit nicht eingesteht,

wird für den Klienten zur Bedrohung und fällt
deshalb für jegliche tiefgreifende Hilfeleistung aus.
Eine vermeintlich vollkommen durchorganisierte
Institution wird für den Klienten zum Zwang und
gestattet kein spontanes Leben mehr. Hier meine ich,
wird der Titel unserer Tagung zur unbedingten
Forderung. So verstanden brauchen wir eben Mut zur
Unvollkommenheit.

Der dritte Bereich: die Umwelt

Es verbleibt uns nun noch die Betrachtung des
dritten Bereiches, des Bereiches Umwelt. Wo beginnt
die Umwelt? Die Umwelt unserer Klienten, unserer
Heime? Die Umwelt beginnt eigentlich bei uns, nämlich

dort, wo wir nicht mehr ausschliesslich als
Heimmitarbeiter denken, sondern auch als Privatperson.

Eine erste sichtbare Grenze zwischen Heimwelt und
Umwelt kann unsere Wohnungstüre sein. Die zweite,
ebenso sichtbare Grenze ist die Grenze des Heimareals.

Dort beginnt die unmittelbare Umwelt,
nämlich die Standortgemeinde. Die ausserhalb der
Standortgemeinde liegende Umwelt erleben wir
weitgehend anonym und kann deshalb im Begriff Gesellschaft

zusammengefasst werden. Es kann nun recht
aufschlussreich sein, wenn wir versuchen, ausgehend
vom Begriff Gesellschaft oder soziale Umwelt, ein

paar logische Folgerungen aufzustellen.

Dass unsere soziale Umwelt unvollkommen ist, ist
zwar eine welterschütternde Tatsache, aber keine
originelle Feststellung. Weil diese soziale Umwelt
unvollkommen ist, sind Heime nötig. Das Heim ist
ein Produkt der sozialen Umwelt. So gesehen ist der
Zustand der Vollkommenheit der Heime spielend
vorstellbar, nämlich keine Heime. Wäre die soziale
Umwelt vollkommen, dann bräuchte sie keine Heime
mehr. Würden wir uns als menschliche Gesellschaft
wirklich auf die Vollkommenheit hin bewegen, wäre
die Geschichte der Heime der Weg ihrer
Abschaffung. Weil wir aber auf diesem Weg offensichtlich

noch nicht sehr weit vorangekommen sind, gibt
es uns noch, und wir werden mit unserem Heim für
unsere soziale Umwelt zum Mahnmal. Wir wecken
das Kollektivgewissen. Wir erinnern mit unsern
Institutionen daran, dass es in unserer sozialen Umwelt
Probleme gibt, die dort nicht gelöst werden können
und darum aus ihr abgeschoben werden müssen.

Mahner werden lästig, vor allem wenn ihre Mahnung
schlechtes Gewissen erweckt

Dies ist aber nur einer der Gründe, wieso wir der
sozialen Umwelt zur Last werden. Ein anderer
Grund ist der folgende: Dieses eben genannte
Produkt der Unvollkommenheit der sozialen Umwelt
verursacht ganz erhebliche Kosten. Die soziale Umwelt

muss für diese Kosten aufkommen, sie sollte
zahlen. Es wäre eigentlich verlockend, diesen
Gedankenfaden weiterzuspinnen etwa mit den Fragen,

wodurch wird der Umfang dieser Zahlungen
bestimmt. Wie könnte man die Zahlungsbereitschaft
erhöhen usw. Diese Ausweitung würde aber unseren

421



Rahmen sprengen, wir müssen aber unserer sozialen
Umwelt in Anbetracht dieser Funktionen Mut zur
Unvollkommenheit wünschen. Wir müssen, um im
Heimbereich Unzulänglichkeiten verbessern zu
können, erwarten, dass uns die soziale Umwelt nicht
nur als Last erlebt, sondern auch als Chance. Nur
dann werden wir die notwendigen materiellen Mittel
bekommen. Nur dann werden wir nicht in die
Ghettos abgedrängt und ausgestossen. Nur dann
haben unsere Klienten die Möglichkeit, von eben dieser

sozialen Umwelt wieder aufgenommen zu
werden.

Unsere Umgebung macht sich ein Bild von uns. In
den meisten Fällen ist es ein sehr oberflächliches,
subjektives, grobgezeichnetes Bild. Es gibt, so wie ich
es erlebe, vor allem zwei mögliche Haltungen, aus
denen heraus diese Zerrbilder entstehen. Die eine

Haltung können wir erleben, wenn wir in irgend
einem Kreise erklären, wir würden in einem Heim
arbeiten. Die Gesprächspartner reagieren dann meist
mit Bewunderung. «Sie müssen aber über sehr viel
Geduld verfügen, das muss ja eine ungeheuer schwierige

Aufgabe sein, da brauchen sie sicher sehr viel
Kraft!» Es ist eine, mir nicht ganz glaubwürdige
Hochachtung, die uns da entgegengebracht wird.

Die andere Haltung müssen wir beim Lesen von
Gerichtsberichterstattungen immer wieder spüren.
Redaktor Oskar Reck hat vor einigen Jahren einmal
hier in unserem Kreise dieses Phänomen ganz
prägnant dargestellt, als er sagte: Wenn einer seiner
Kollegen über eine Gerichtsverhandlung berichten
müsse und dann im Abschnitt zur Person sagen
könne, ist in Heimen aufgewachsen, dann sei für diesen

Kollegen doch eigentlich alles klar. Der Prügelknabe

gefunden. Ich meine nicht fehl zu gehen, wenn
ich diese Haltunv als Verachtung bezeichne. Beide
uns bezeugten Haltungen, die Hochachtung und die
Verachtung, sind spontan angenommene Haltungen,
sind spontane Reaktionen. Meist bleibt es dann bei
diesen Reaktionen. Sie werden nicht weiter hinterfragt.

Eine echte Auseinandersetzung mit der Erscheinung
Heim würde ja sicher recht langwierig, unklar und
wenn wir an das oben erwähnte Spannungsfeld
Gesellschaft—Heim denken, vielleicht soaar bedrohend.
Beide Reaktionen sind sich im Grunde ähnlich. Sie
sind nicht nur, wie schon gesagt, spontan, sondern
sie bezwecken möglicherweise auch dasselbe. Ich
meine, sie müssen abwehren. Sie können darum auch
als Abwehrreflexe bezeichnet werden. Abwehrreflexe
verhindern das Entstehen eines objektiven differenzierten

Bildes. Es bleibt beim eingangs erwähnten,
grob gezeichneten Bild, beim Zerrbild. Dieses Bild
ist äusserst unzulänglich. Das kann uns nicht gleichgültig

sein. Es muss uns beschäftigen, dass sich
unsere Umwelt so etwa wie ein Feindbild zusammengestellt

hat. Wir müssen versuchen, diese gravierenden

Unzulänglichkeiten zu verbessern. Wir sind es

unsern Klienten schuldig.

Es wäre verfehlt, wieder einfach zuzuwarten, um sich
eines Tages von irgend einer politischen Gruppe, die
aus diesem Bild versucht Kapital zu schlagen, über¬

raschen zu lassen. Wir dürfen uns nicht mehr grollend

in die Ecke verkriechen mit der Gewissheit,
eigentlich viel besser zu sein als unser Ruf. An
diesem Punkt wird diese Unzulänglichkeit unserer Umwelt

zu unserer eigenen Unzulänglichkeit. Ich bin der
Ueberzeugung, dass wir viel gezielter, bewusster und
intensiver Imagepflege betreiben müssten.

Wir sollten den Dialog suchen

Das nimmt uns niemand ab. Wir müssen
versuchen, uns den Medien zu stellen, ja aufzudrängen,

so dass unserem Auftrag dienliche Information

gestreut und nicht nur unser Versagen oder
unsere Fehlleistungen bekannt würden. Wir sollten

dies auch tun für unsere Klienten. Für sie
wäre es äusserst wichtig, wenn unsere Umwelt etwas
mehr Verständnis für die Behinderungen hätte. Nicht
nur gerade die drei klassischen Behinderungen
unterscheiden könnte, sondern eben wüsste um die
verschiedenen Erscheinungsformen, die zum Beispiel
im Sammelbegriff Verhaltensstörung zusammenge-
fasst sind. Es müsste unser Ziel sein, zum Beispiel
die folgende Assoziationsfolge auszurotten, nämlich
Erziehungsheim, Schwererziehbarkeit, Stehlen,
Delikt, Delinquenz, Zuchthaus. Wir müssen durch jegliche

mögliche Information versuchen, unsere Klienten

davor zu bewahren, dass sie abgestempelt werden.

Darüber hinaus wäre zu hoffen, dass unsere
Information sogar einen Beitrag zur Prophylaxe sein
könnte. Würde es nämlich gelingen durch frühzeitige,
sorgfältige Information seiner unmittelbaren Umwelt
einem möglichen Klienten die Heimplazierung zu
ersparen, dann hätten wir einen kleinen, aber entscheidenden

Fortschritt unserer Gesellschaft bewirkt.

Appell an die Gesellschaft: Mehr Mut

Ich versuchte in diesem Abschnitt, der sich mit dem
Bereiche der Umwelt befasst, darzustellen, dass wir
eine Funktion der Unvollkommenheit der menschlichen

Gesellschaft sind. Dass sich die Gesellschaft
gegenüber dieser Funktion zunächst abwehrend
verhält, was wiederum das Lösen unserer Aufgabe
erschwert. Wir appellieren darum an die Gesellschaft
und erwarten von ihr mehr Mut zur Unvollkommenheit.

Ich meinte dann aber, dass wir nach dem
Verklingen dieses Appelles nicht passiv bleiben dürfen,
sondern dass wir von uns aus die Informationsarbeit
aufnehmen müssten. Damit erkennen wir zwar die
gegebene und letztlich unaufhebbare Unvollkommenheit

der Gesellschaft, sehen aber gleichzeitig die
Unzulänglichkeiten, an deren Ueberwindung wir
arbeiten können, ja müssen.

Wenn wir nun die drei Bereiche, nämlich den Bereich
Persönlichkeit—Personal, den Bereich Struktur—Organisation

und den Bereich Umwelt überblicken mit
dem Ziel Unzulänglichkeiten aufzudecken, muss uns
ein Problemkreis auffallen, der in allen drei Bereichen

dominant erkennbar wird. Ich meine den
Problemkreis Kommunikation. Wir leben zwar in einer
Zeit, in der wir über eine Vielzahl von beinahe per-

422



fekten Kommunikationsmitteln verfügen. Unsere
Kommunikationsmittel sind maximal schnell, beweglich

und exakt. Sie erlauben uns jegliche
Kommunikationsflut. Auch wir im Heim lassen uns von
Telefonsuchanlagen oder zum mindesten vom Telefon
knechten. Wir lassen uns von Papierfluten ertränken.
Unsere Kommunikationsmittel sind zwar schnell,
beweglich und exakt, aber sie bleiben nur Mittel. Mittel,

die benützt werden wollen. Den Inhalt der
Kommunikation aber bestimmt einzig und allein der Be-
nützer. Trotz dem Vorhandensein all dieser
ausgeklügelten Kommunikationsmittel entstehen in allen
drei Bereichen aus Kommunikationsmängeln heraus
Unzulänglichkeiten. Ich möchte in diesem
Zusammenhang nicht der Nostalgie oder dem Anachronismus

das Wort reden, aber die eine Frage sei mir
gestattet, nämlich, ob wir im Bereiche der Kommunikation

wirklich auf dem Wege des Fortschrittes
begriffen sind. Unzulänglichkeiten in diesem Bereiche
dürfen wir niemals als gegeben erkennen. Sie müssen
für uns eine Herausforderung sein, die uns nie mehr
in Ruhe lässt. Die Kommunikation in der Gemeinschaft

ist der Nerv, das Leben der Gemeinschaft. Das
Leben der Gemeinschaft, also des Heimes, ist unsere
Aufgabe. Resignation gegenüber Unzulänglichkeiten
im Bereiche Kommunikation würde bedeuten,
Resignation in unserer Aufgabe.

Mut in dreifacher Beziehung nötig

Ich komme zum Schluss. Wir haben eingangs festgestellt,

dass Vollkommenheit rational nie fassbar sei.
Dass wir aber uns stets bemühen müssen, den Weg,
die Richtung auf die Vollkommenheit hin zu suchen.
Dieses Sichbemühen um das Fortkommen auf diesem
Wege in einer Richtung heisst für uns Unvollkom-
menheit begegnen. Da wir uns in unserem Felde
zunächst einmal vor allem mit endlichen rationalen
Belangen beschäftigen müssen, habe ich in erster Linie
Unzulänglichkeiten aufzuzeigen versucht und nicht
die Vollkommenheit an sich. Ich habe versucht,
Beispiele aus der Praxis zusammenzutragen, Beispiele,
die für Sie sicher nicht neu waren. Es sollte daraus
ein puzzleartiges Bild entstehen. Ich habe es bewusst
unterlassen, den tieferen Zusammenhängen des
Tagungsthemas nachzuspüren. Wir konnten anhand
dieses bunten Puzzlebildes feststellen, dass es für uns
gegebene Unzulänglichkeiten gibt. Dass es aber auch
Unzulänglichkeiten gibt, die wir wenden können. Wir
brauchen Mut, um uns von gegebenen Unzulänglichkeiten,

die wir nicht beeinflussen können, nicht beirren

zu lassen. Wir brauchen Mut, um Unzulänglichkeiten,

die wir wenden können, anzupacken und wir
brauchen auch den Mut, die eine Art von der andern
zu unterscheiden.

Leben mit der Unvollkommenheit: ein Ausblick
Von Dr. W. Honig, Zürich

Wenn wir von «Vollkommenheit» sprechen, taucht
sofort die Frage auf, was dies wohl heissen möge. An
der Vorsichtigkeit der Fragestellung sehen wir schon
die Unsicherheit, mit welcher wir die Schritte tun,
uns nur dem Wortsinn zu nähern. Wen wundert dies?
Jahrtausende sind vergangen, erfüllt vom Bemühen,
sich darüber klarzüwerden, was Vollkommenheit ist,
noch viel mehr, die Vollkommenheit zu erreichen.
Das heisst doch, in einen Zustand zu gelangen, der
alles verheisst, was menschliche Vorstellungen als
das Erstrebenswerteste oder das Ersehnteste
ansehen, der Erfüllung, Glück. Sorglosigkeit, aber auch
Freiheit von Schmerzen, Tränen, Gewalt, Willkür,
Gemeinheit, Lieblosigkeit, Hass, Missgunst, das
Ende unserer Schwachheit und Hoffnungslosigkeit
bedeutet. Vollkommenheit also, etwas was als Sehnsucht

vor uns liegt.

Interessant ist, dass die Vollkommenheit, weil jedermann

genau weiss, dass sie im Diesseits, im Jetzt und
Nun kaum erreichbar ist, sich auf das Trenszendente
ausrichtet, in welchem die meisten glauben, die
Vollkommenheit ergreifen zu können, selbst die krassesten

Nihilisten.

Von der notwendigen Unscharfe des Begriffs

Natürlich ist alles, was wir über Vollkommenheit und
Unvollkommenheit zu sagen haben unscharf, und es

muss unscharf sein. Die Breite des Begriffes lässt

sich kaum fassen. Das Verständnis dessen, was
Vollkommenheit bedeuten soll, hat nicht nur seinen
historischen oder seinen geistesgeschichtlichen Wandel
erlebt, sondern dieser Wandel setzt sich ständig fort.
Man darf zu sagen wagen, dass jedes Individuum ein
mehr oder minder konturiertes Selbstverständnis
dessen, was es als Vollkommenheit zu verstehen
glaubt, besitzt. Die Begriffsausformung reicht vom
hedonistischen Schlaraffenlandideal bis zur Unio
mystica mit einer Gottheit, der Errichtung von
Idealgemeinschaften, der Bekehrung der Mehrheit der
Menschen, der Zustand nach erfolgtem Weltgericht
durch eine Erlösergestalt hin bis zur Schwerelosigkeit
des Daseins oder zum Nihilismus des Zynikers.

Doch alles was über Vollkommenheit gesagt wird,
setzt sich zusammen aus einem Konglomerat an
Denk- und Wunschfetzen, Bruchstücken von Ideologien,

Glaubensinhalten und zum Teil diffusen
Hoffnungen.

Darf ich konkret werden:

— Der Marxist sieht die Vollkommenheit wohl auf
einer revolutionär gedeuteten gesellschaftspolitischen

Ebene.
— Der Christ in der unumschränkten Gnade, die

ihm durch die Erlösung in der Heilsgestalt Jesu
zuteil wird.

— Dem leidenden Unterdrückten in der Zerschla¬
gung der Gewalt, die ihn quält, durch Oeffnung

423



der Kerker und Beseitigung der Armut (durch
wen freilich bleibt vage und fragende Hoffnung).

— Den Wirtschaftenden — sehr vordergründig ge¬
sagt — in einer Marktführerschaft, Erzielung,
Erhaltung oder Erhöhung der Rendite,
Ausschaltung der Konkurrenz oder Ausübung der
Macht.

Die Reihe lässt sich beliebig verlängern, und Sie
merken wohl, dass jeder dieser Wunschinhalte
Verkürzungen sind, Multimoment-Wünsche, die nicht
für sich in Anspruch nehmen dürfen, den Begriff der
Vollkommenheit auch nur annähernd abzudecken.
Er kann auch gar nicht abgedeckt werden, denn
unsere Vorstellungs- und sprachliche Ausdrucksfähigkeit

versagt. Erlauben Sie, dass wir nun aufhören,
hier weiterzudenken. Philosophen, Theologen,
Idealisten, Mystiker, Träumer, Gläubige jeglicher Provenienz

aller Jahrhunderte haben versucht, die
Vollkommenheit zu denken, sie sich vorzustellen und
zum Teil bereits in ihrem Leben zu erreichen, sie

durch eigene Werke herbeizuzwingen, sich schenken
zu lassen oder nur weiter als Wunschbild in sich zu
tragen.

So wenig klar wir zum Ausdruck bringen können,
was Vollkommenheit eigentlich ist, so pragmatisch,
kasuistisch reich und plastisch wissen und empfinden
wir, welche Gestalt die Unvollkommenheit besitzt.

Leben in der Unvollkommenheit unserer
Arbeitsdimension

Wir wollen nicht erörtern, warum wir wo leben, ob
es zureichende Gründe dafür gibt, weshalb wir
Heimerzieher, Psychologen, Theologen, Betriebswirtschafter

oder Pädagogen sind und als solche wirken.
Es gäbe, je nach Schule und Versuch der Genese,
schon Erklärungsversuche, welche interessant, aber
für unser Thema wenig ergiebig wären. Wir stellen
zunächst einmal fest, dass Ihre Tätigkeit dem tertiären

Sektor angehört, wie ihn die klassische
Betriebswirtschaftslehre bezeichnen würde. Ich erinnere: Der
primäre Sektor ist die Landwirtschaft, der sekundäre
die Produktion von Gütern im weitesten Sinn und
der tertiäre derjenige, der Dienstleistungen erbringt,
und zwar meistens zugunsten Dritter. In den letzten
Jahrzehnten hat sich der tertiäre Sektor überproportional

zu Lasten besonders des primären, aber auch
nicht unerheblich des sekundären Sektors entwickelt,
eine Erscheinung, die ihren Fortgang nehmen wird.

Sie, meine Zuhörer, arbeiten in einem mindestens
quantitativ expandierenden Tätigkeitszweig, zu dem
unter anderem gehören: Banken, Versicherungen,
Gastgewerbe, touristische Unternehmen, Sport, Freizeit,

Ausbildung, Kultur, Gesundheitswesen und
nicht zuletzt Sie selbst. Das Wort Dienstleistung als

Sammelbegriff aller Tätigkeiten, die nicht primär
Güter fertigen, ist natürlich ein missleitender Begriff.
«Dienst» kann als hingebungsvolle Unterziehung unter

den, dem man dient, begriffen werden, «Dienst»
kann als die Nachfolge eines religiösen Herrn
verstanden werden bis zur Preisgabe des Eigenen selbst,
«Dienst» kann aber auch eine Leistung gegenüber
einem zahlenden Gast, einem Kunden verstanden

werden. Dienstleistungen haben eines gemeinsam:
Sie richten sich an Dritte. Dienstleistungen im
wirtschaftlichen Bereich sind genau definiert und zielen
darauf ab, dass etwas rascher, kostengünstiger,
konkurrenzfähiger, besser, vollkommener oder mit einem
höheren Erlebnisgehalt anzubieten ist. Dienstleistung
kann aber auch heissen, etwas zu tun, dem keine
diesseitigen oder ökonomischen Maßstäbe angelegt
werden können: Religiöse Nachfolge, Gemeinschaft
Gleichgesinnter, Verkündigung einer Ideologie usw.

Der gängige Begriff «Dienstleistung» kennzeichnet
sich dadurch, dass der Akzent nicht so sehr auf
«Dienst» liegt, als auf «Leistung». Es wäre ein
Leichtes, Ihnen mit Zahlen aufzuwarten, welche die
ökonomische Relevanz der Dienstleistung im
erstgenannten Sinn eindrücklich zum Ausdruck bringen
würde. Es wäre natürlich auch ein billiges Unterfangen,

nun die Pervertierung des Wortes «Dienst» in
«Leistung» zu zelebrieren und die längst verkratzte
Platte der Verketzerung der Wirtschaft mit ihren allzu

vordergründigen Kriterien abspielen zu lassen und
das Feindbild des Gewinnmaximierers gegen das
Friedensbild des Uneigennützigen in einer unschönen
Dissonanz erklingen lassen zu wollen.

Es würde mir in höchstem Grade auch gelingen,
Ihnen die gesellschaftliche Relevanz jener ökonomischen

Dienstleistung darzustellen, die ihren hohen
Stellenwert in unserem Leben besitzt.

Nun gibt es, wer weiss es besser als Sie, eine
Dienstleistung, die anders aussieht als die ökonomische.
Denken wir an in klösterlicher Einsamkeit lebenden
und tätigen Nonnen und Diakonissen, die
aufopferungsvollen Pflegerinnen und Pfleger, die dienstbaren

Menschen in der Sozialarbeit, denken wir auch
an die Heilsarmisten, die bekennerfreudigen Prediger,

man könnte Seiten füllen mit Menschen, die
auch der Dienstleistung angehören, wobei hier nun
die Akzentverschiebung zugunsten des ersten
Teilelementes des Wortes, nämlich auf «Dienst» eher zu
verzeichnen ist.

Es wäre nun interessant, umfassend mit allen
Anwesenden zu diskutieren, warum sie wohl ihre Tätigkeit
und Berufsaufgabe nicht in den primären oder
sekundären Sektor, sondern in die Dienstleistung verlegt

haben. Die Frage an wirtschaftlich Tätige würde
sehr rasch beantwortet sein durch Stichworte wie:
Interessante Arbeit, Möglichkeit adäquater
Anerkennung, durch Aufstieg, Zunahme der Verantwortung,

Macht, Geld, Entfaltungsraum usw.
Wahrscheinlich wäre ehrlicherweise anzuerkennen, dass in
Ihrer Dienstleistung, wo geringere ökonomische
Prinzipien vorherrschen, zum Teil auch Ansätze dieser

Grundmotive zu finden sind, denn auch bei Ihnen
gibt es Hierarchien, bei Ihnen gibt es Erfolgsdenken,
bei Ihnen gibt es legitime Wünsche nach Anerkennung,

nach adäquatem Entgelt, nach Wunsch auf
Erfolg usw.

Ihre Grundmotivationen, dies sei klargestellt, dürfen
jedoch wesentlich vielgestaltiger sein als diejenige
des wirtschaftlichen Tätigen. Doch fürchte ich, führen

wir fort, stellten wir Ueberlegungsübungen an,
die einer recht breit ausgelegten Autostereotype gli-

424



che, ein zum Teil idealisierendes Bild, wie man sich

gern sehen möchte und wie man ebenso möchte, dass
die Umwelt uns sieht. Kommen wir auf diesen Punkt
zurück.

Aeusserer Glanz — innere Armut

Der Technokrat, der mit vielen äusseren Attributen
den Anschein des vollkommenen «Machers» erweckt
und oft erwecken will, dem scheinbar wenig oder
nichts misslingen kann, steht oft als bewundertes
Symbol für unser Zeitalter. Man hebt ihn auf den
Piedestal und feiert ihn wie eine Monumentalgestalt,
wobei man sich keineswegs darüber Rechenschaft
ablegt, ob sein Erfolg rechtens oder unrechtens
zustande gekommen ist. Viele der Gefeierten sind gar
nicht mehr so sicher in diesem Rollenverständnis,
das man ihnen zugeordnet hat.

Er hat insbesondere in den letzten zwanzig Jahren
begonnen zu lernen, dass die einseitige ökonomische
Ausrichtung nicht ausreicht. Er hat begonnen zu
lernen, dass es einen breiten Fächer von Verantwortungen

gibt, nicht nur wie ehedem gegenüber dem
Kapitalgeber, den Produktionsanlagen und den Mitarbeitern

(zunächst als kollektiver Produktionsfaktor
verstanden), sondern dass seine Verantwortung wesentlich

weiter geht. Die wirtschaftliche Rezession hat
hier als Katalysator segensreich die Einsicht
verstärkt. Es ist — ich bitte Sie, mir dies vorläufig
abzunehmen — eine Verantwortung, die er noch nicht
immer genau zu artikulieren vermag, die er aber als
echte Forderung an ihn empfinden mag, zum Teil
klar erkennt, zum Teil widerwillig zur Kenntnis
nimmt, zum Teil aber auch als unbequeme Signale
gewaltsam unterdrückt. Dies ist sehr häufig der Fall.
Der in der Wirtschaft tätige Mensch hat erfahren
müssen, dass seine splendid isolation im ökonomischen

Gedankengut mit seiner Werthierarchie, die
auf Wohlstand, konsumptiven Genuss, Sekurität und
Macht zugleich, nicht nur höchst einseitig, sondern
gar für ihn und unsere Gesellschaft existenzgefährdend

sein kann. Er hat also erkennen müssen, dass
die Dimension seines Handelns wesentlich
mehrschichtiger ist, als er noch vor vielen Jahren für wahr
halten wollte. Empfand er sich noch bis vor kurzem
im Zentrum allen Geschehens — wir reden in Dekaden

von Zeiträumen — sieht er zum mindesten heute
weitere Dimensionen. Th. Plessner hat diesen
Sachverhalt bildlich dargestellt.

Man nennt die Erweiterung des ehedem recht
zentrierten Handelns auf wenige ökonomische Faktoren
teilweise zutreffend als Gewinnung der «sozialen
Dimension». Denn, wie das Schaubild veranschaulicht,
hat man es im weitesten Sinne des Wortes mit der
Societas, der Gesellschaft, zu tun. Wenn wir den
Begriff allerdings extensiv interpretieren, stellen wir
rasch fest, dass ein Grossteil der Bezugsgruppen so
verstanden werden kann, dass ihre Beachtung,
Pflege und Aufmerksamkeit, nur wieder ein Vehkel
sind, um die ökonomische Effizienz des Handelns
noch zu erhöhen. Denken wir an das Beispiel der
Verbraucherorganisationen. Sie kann man versuchen,

mit Argumenten und durch Produktegestaltung
zu einer vermehrten Abnahme von Gütern zu gewinnen

oder aber, man kann eine echte Verantwortung

ihnen gegenüber empfinden, die zur Herstellung von
ethisch vertretbaren, sicheren und preisadäquaten
Erzeugnissen führt. Man kann das ökologische
Gedankengut als echte Gewissensüberzeugung verstehen,

als eine echte soziale Verantwortung oder als
eine kamuflierte Methode, das eigene Image
aufzuwerten.

Interessanterweise ist die Bezugsgruppe, die uns —
jedenfalls Ihnen und mir -— am wichtigsten
erscheint, im Schaubild numerisch am schwächsten
vertreten, aber doch gottlob sichtbar! Es ist der
Mitarbeiter, der beim Namen genannt ist und der uns
auch im Begriff des Sozialpartners begegnet.

Wir haben als Produkt eines kaum fünfzigjährigen
geistes- und wirtschaftsgeschichtlichen Entwicklungsprozesses

den Menschen als Subjekt zu registrieren
und zur Kenntnis zu nehmen gelernt oder mindestens
die Notwendigkeit eingesehen, ihn als vielgestaltiges
Individuum zu erkennen. Ein Prozess, der sich
sicherlich mit den ganz grossen «Erfindungen» der
Menschheit vergleichen lässt. Denken Sie nur an das
breitangelegte Untersuchungsfeld der Verhaltensund

Motivationsforschung.

Entdeckung des sozialen Gewissens

Es wurde sogar — man höre es wohl -— ein soziales
Gewissen entdeckt und dies sei völlig frei von Ironie
konstatiert! Wie oft durfte ich feststellen, dass die
oftmals als verbale Chiffern beschworene Loyalität
zwischen Unternehmer und Mitarbeiter nun zu einem
echten Anliegen geworden ist. Wie oft erleben wir
innere Kämpfe und schlaflose Nächte von Führungskräften,

die ihre Verantwortung gegenüber ihren
Mitarbeitern ernst nehmen. Wir erleben das Ringen
für das Individuum, das im Dienst der Wirtschaft
aufgezehrt und nun in einem gewissen Alter nicht
mehr mithalten kann. Man wirft ihn nicht einfach
weg und macht ihn zum «Sozialschrott» — einem der
hässlichsten je gehörten Ausdrücke, den einmal ein
sogenannter Wirtschaftsführer geprägt hat für
Menschen, die nicht mehr hochleistungsfähig, dem Pro-
duktionsprozess entzogen und damit kaltgestellt
werden müssen. Es sind nicht nur die menschlichen
und sozialen Grenzsituationen, die ernsthaft diskutiert

werden, sondern man erahnt doch, dass mit dem
ökonomischen Erfolg die erträumte Vollkommenheit
einfach nicht eingekehrt ist, sondern eine innere
Unsicherheit, Armut, Sinnentleerung und das Erlebnis
eines Vakuums, eine der wenigen erfreulichen
Erscheinungen des wirtschaftlichen Rückgangs vergangener

Jahre.

Man hat auch in der wirtschaftlichen Depression
gespürt, dass Wertmaßstäbe von gestern zu überprüfen
sind. An ihrer Gültigkeit wird weiter gezweifelt und
dies ist gut so! Wir wollen jetzt nicht von Identitätskrisen

und Dingen sprechen, die für diesen Sachverhalt

wesentlich zu hoch gegriffen sind. Eines scheint
mir aber als wichtig erkannt worden zu sein, nämlich
dass der Mensch sich heute nicht mehr ausschliesslich

mit dem identifiziert und sich darin begreift, was
er tut, sondern dass er den Versuch macht zu erkennen,

was er wirklich ist. Mit anderen Worten, er hat

425



die Frage nach dem Sinn gestellt. Lange Zeit setzte
er Sinn identisch mit Zweck seines Handelns, das
heisst mit anderen Worten, mit seiner wo immer
möglich messbaren und wägbaren Nützlichkeit.
Erkennt er einmal, und sei es nur aufgrund der Korrektur

seines Selbstverständnisses gegenüber dem
Mitmenschen und der sozialen Verantwortung, dass die
Frage nach dem Sinn nicht mit Zwecklichkeit und
Nützlichkeit in Deckung gebracht werden kann, dann
ist die Wunde offen. Harvy Cox meinte, dass wenn
der Mensch dies einmal erkannt habe, er die «Holle
der reinen Funktionalität, des Gebraucht- und
Verbrauchtwerdens» durchschreitet, eine Hölle, der sich
jeder Sinn verweigert.

Mir scheint, dass die harte Kruste der Zweckrationalität

aufgelockert wurde durch den Ansatz eines

neuen Selbstverständnisses, von dem wir nur hoffen,
dass es in den nächsten Jahrzehnten eine Vertiefung
erfahren wird. Es ist aber schon viel gewonnen, wenn
der Mensch merkt, dass sich hinter seiner so selbst-
bewusst demonstrierten Funktionalität, seinem
Machtstreben und seinem Prestige, eine noch nicht
völlig eingestandene Existenzangst, Verdrängung der
eigenen Hinfälligkeit, Verdrängung potentiellen
Leidens und Verdrängung des eigenen Sterbens verbirgt
und dass er wahrhaftig nicht der zu glorifizierende
Kraftmensch ist, sondern eine arme Kreatürlichkeit
in ihrer jämmerlichen Unvollkommenheit.

Der Homo oeconomicus oder jedenfalls mancher aus
dieser Gattung, wäre dankbar — wenn er sich auch
schämt, dies offen einzugestehen —, dem Mitmenschen

begegnen und mit ihm kommunizieren zu können,

dankbar für Verständnis, dankbar für Zuneigung,

dankbar dafür zu erfahren, ob der andere die
gleichen Tiefen durchlebt. Er möchte nicht allein
sein, wenn es darum geht, die Sinnfrage zu
beantworten. Oftmals verbaut er sich den Wunsch nach
Kommunikation, weil er seine stereotype Rolle
spielt, welche eine fast unübersteigbare Barriere
zwischen den Menschen bildet.

Der Dienst am unvollkommenen Menschen

Wir haben uns über Dienstleistung unterhalten. Ihre
Dienstleistung unterscheidet sich von der gängigen
Begrifflichkeit in der Person des Begünstigten, des

Empfängers. Es ist der Mensch, dem aus der Sicht
der ökonomischen Gesellschaft —• etwas vergröbert
gesagt — Züge der Unvollkommenheit anhaften,
deshalb unvollkommen, weil nicht völlig identisch
mit den gängigen Cliché-Normen. Es ist der körperlich

und geistig Behinderte, der Mensch, der ohne
Ihre Hilfe nicht auskommen kann, der Schwererziehbare,

der Blinde, der Gehörgeschädigte, ein weites
Feld kreatürlicher Unvollkommenheit. Sie leisten
einen Dienst, in welchem Sie unmittelbar alle
gesellschaftlich blutlosen Zwangsvorstellungen über die
Menschen, wie sie sein sollten, überspringen und dem
Ihnen anvertrauten Menschen so begegnen, wie er
von der Schöpfungsordnung her angelegt ist, nämlich
als unvollkommener Mensch.

Sie brauchen das Versteckenspiel nicht, um zu
entdecken, dass es eine soziale Dimension gibt. Sie

brauchen nicht zu warten, bis Ihnen vielleicht erst
langsam aufgeht, dass es Endlichkeit, Hinfälligkeit,
Schwachheit und Hilflosigkeit gibt. Sie brauchen sich
nicht mit intellektuellen und spekulativen Kapriolen
eine Begrifflichkeit über Sein und Sinn zu erarbeiten.
Sie brauchen weniger als der Wirtschaftende die
menschliche Begegnung zu suchen, Sie erleben sie

täglich. Wir wissen durchaus, dass diese Begegnung
mitunter schwer ist, dass sie bisweilen Ihre Kräfte zu
überfordern droht und dass Sie manchmal das
Gefühl der Ohnmacht und Hilflosigkeit beschleicht,
dass das «Erfolgserlebnis», wie es so verkürzend
genannt wird, seltener sein mag und dass Ihnen die
Empfindung nicht fern liegt, in Ihrem Dienst manchmal

abseits der Gesellschaft zu stehen, weil die
Gesellschaft das diesseitig Hinfällige zu verdrängen
trachtet.

Ist es richtig oder nur eine halbwahre Vermutung,
dass Sie, meine Zuhörer, an der Sinnfrage weniger zu
leiden haben als der, welcher vergeblich sucht, seinen
Daseinszweck zu Daseinssinn zu erheben und
logischerweise vor diesem Versuch kapitulieren
muss.

Gestatten Sie mir, einen Gedanken kurz auszuführen,
wohlwissend, dass er nicht bei Ihnen allen volle
Zustimmung findet, von dem ich aber glaube, dass er
Hoffnung und Ausblick für uns alle zugleich ist:

Zur Sinn- und Zweckfrage

Es ist vermessen, hier die Frage nach dem Sinn
unserer Existenz auch nur annähernd gültig beantworten

zu wollen. Lösen wir aber die Sinn- von der
Zweckfrage, so drängt sich meines Erachtens folgendes
auf: Meine Existenz trägt letztlich ihren Sinn darin,
dass sie für andere einen Wert besitzt. Für den anderen

wertvoll sein, kann doch nur heissen, mit ihm in
eine unmittelbare Beziehung zu treten. In eine
unmittelbare Beziehung trete ich nur, wenn ich ihn so
akzeptiere, wie er ist. Damit diene ich ihm. Ob Sie
nun den Homo oeconomicus betrachten oder die
Ihnen anvertrauten Menschen, sie tragen alle, nur in
verschiedener Ausprägung, das Stigma der
Unvollkommenheit. Wenn ich «ja» sage zu meinen
Beziehungspersonen, in ihren Dienst trete, erkenne ich
erst, was Unvollkommenheit bedeutet, erlebe ich
mich selbst als Teil dieser Unvollkommenheit und
Endlichkeit. Ich brauche nicht auf Grenzsituationen
des Lebens zu warten, die mich dann überraschen,
auf Alter, Krankheit oder die Schwelle des Todes.
Ich meine, dass es einen Grund gibt, dankbar zu sein,
in und mit der Unvollkommenheit zu leben. Oder ist
dies eine Täuschung? Darf ich schliessen mit einem
persönlichen Credo, das nicht das Ihre zu sein
braucht, ein Credo des neuen Testamentes (1.
Korinther 13) «Unser Erkennen ist Stückwerk und unser

Reden aus Eingebung ist Stückwerk. Wenn aber
das Vollkommene kommen wird, dann wird das
Stückwerk abgetan werden (Vers 12), denn wir sehen
jetzt nur wie mittels eines Spiegels in rätselhafter
Gestalt, dann aber von Angesicht zu Angesicht. Jetzt
ist mein Erkennen Stückwerk, dann aber werde ich
völlig erkennen, wie ich auch völlig erkannt worden
bin.»

426


	Braucht es Mut zur "Unvollkommenheit"?
	Das Unzulängliche als Herausforderung
	Leben mit der Unvollkommenheit : ein Ausblick


