
Zeitschrift: Fachblatt für schweizerisches Heimwesen = Revue suisse des
établissements hospitaliers

Herausgeber: Verein für Schweizerisches Heimwesen

Band: 49 (1978)

Heft: 9

Artikel: Der Mensch ist sich selbst das tiefste Problem

Autor: Abbt, Imelda

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-809746

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 06.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-809746
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Dr. Imelda Abbt, Luzern:

Der Mensch ist sich selbst das tiefste Problem

Was ist der Mensch? Auf diese Grundfrage zielen alle geistigen Bemühungen der Gegenwart: Biologen,
Philosophen, Juristen und Soziologen, Psychologen, Mediziner und Theologen suchen darauf Antwort
zu geben. Auch in der hier abgedruckten Betrachtung wird die Grundfrage der Anthropologie gestellt.
Es handelt sich um die bereinigte Textfassung eines von Frau Dr. Imelda Abbt unter dem Titel
«Anthropologie in der Sozialarbeiterausbildung» anlässlich der Mitgliederversammlung an der
Schule für Sozialarbeit Luzern im Juni 1977 gehaltenen Vortrages. Wir danken der Verfasserin für
die Erlaubnis zum Abdruck und freuen uns, den Fachblatt-Lesern Frau Dr. Imelda Abbt auch als
Referentin der am 8.19. November 1978 stattfindenden 10. Tägung für Altersheimleitung und
Kaderpersonal in Zofingen vorstellen zu dürfen, an der sie über das Thema «Wie wird die Betreuung
im Heim sinnvoll?» sprechen wird. Red.

Man darf ruhig sagen: Wir leben im Zeitalter der
Anthropologie. Der Mensch ist sich heute selbst das
erste und tiefste Problem. Der Mensch erlebt — und
zwar bewusst — fast alle Fragen als seine, ihn und
nur ihn betreffenden Fragen. Das Wissen darum löst
aber dieselben noch keineswegs, im Gegenteil. Das
eigentliche Problem ist heute geradezu: Was ist der
Mensch?

Absage an metaphysische Prinzipien

Was ist der Mensch? Dies genau ist die Grundfrage
der Anthropologie. Auf sie zu gehen die geistigen
Bestrebungen der Gegenwart. Biologen, Philosophen,
Juristen und Soziologen, Psychologen, Mediziner und
Theologen geben Antwort darauf. Sie haben
Einsichten gewonnen, die in manchem konvergieren. Sie

konvergieren vor allem darin, dass sie — ausgesprochen

oder nicht — fast ausnahmslos anthropologisch
ansetzen. Sie suchen nicht mehr von metaphysischen
Prinzipien der Natur, des Kosmos oder einer Ueber-
welt auszugehen, wie — zum Teil wenigstens —-
frühere Zeiten. Diese neue Einstellung weist auf
einen tiefgreifenden Wandel hin. Der Mensch will
sich nicht mehr einfach in eine Ordnung der Welt
einfügen. Er will, soweit möglich, die Welt und sein
Leben in ihr selber gestalten. Eine alles umfassende,
unveränderliche kosmische Ordnung ist, im Gegensatz

zu einst, kein Ideal mehr. Wir wissen heute,
dass es ein bestimmtes Weltbild war, und dass
Weltbilder Modelle sind, die der Mensch entwirft — und
auch verwirft. Heute betrachten wir die Welt als
Material der schöpferischen Tätigkeit des Menschen.
Sind wir denn heute nicht so weit, dass wir die Welt
nachhaltig verändern können, dass wir sogar in das
menschliche Leben auf die vielfältigste Weise
eingreifen können, bis hin zur genetischen Manipulation?

Liegt es nicht an uns, etwas aus uns zu
machen? Von diesem Hintergrund her stellt sich die
Frage nach dem Menschen heute mit neuer
Dringlichkeit. «Was ist denn der Mensch»? Das ist heute

vielleicht die entscheidendste Frage. Von ihrer
Beantwortung wird die künftige Welt abhängen. Damit ist
klar, dass die Wissenschaften, die sich mit dem
Menschen befassen, eine zentrale Stelle einnehmen
und einnehmen müssen.

Der Sozialarbeiter ist gewiss kein Wissenschaftler.
Er beschäftigt sich nicht mit anthropologischer
Forschung. Er ist der Praktiker. Er hat sich in der Praxis

menschlichen Fragen und Problemen zu stellen.
Diese Probleme und Fragen hängen aber nicht
einfach in der Luft. Sie sind Ausdruck unserer Zeit,
einer anthropologisch orientierten Zeit, wie wir eben
hörten. Es ist kein Zweifel, dass es von Vorteil ist,
wenn der Sozialarbeiter für anthropologische
Zusammenhänge sensibilisiert ist. Das Fragen nach dem
Menschen sollte ihm vertraut sein, und zwar in den
verschiedensten Dimensionen.

Anthropologie kann bei dieser Sensibilisierung einen
speziellen Beitrag leisten. Um das, was ich meine, zu
verdeutlichen, muss ich mich nun etwas präziser mit
Anthropologie befassen, und dabei auch etwas weiter
ausholen.

Anthropologie — was ist und was will sie?

Der Name Anthropologie (Lehre vom Menschen)
geht in die Zeit des Humanismus zurück: der
Humanist O. Casmann veröffentlichte 1596 ein Buch
unter dem Titel «Anthropologie». Er entwickelte
darin eine Art empirischer Psychologie, verknüpft
mit moralphilosophischen Fragen, wobei die
geistigkörperliche Beschaffenheit des Menschen eine
besondere Rolle spielte. Neuen Auftrieb für die Anthropologie

brachten im 19. Jahrhundert die «Anthropologischen

Gesellschaften». Anfänglich beschäftigten
sie sich vor allem mit den verschiedenen Menschenrassen,

und zwar mit betont naturwissenschaftlicher
Ausrichtung. Letztere verstärkte sich, als auch
Abstammungslehre, Vererbungslehre usw. in den Inter-

298



essenkreis einbezogen wurden. Heute ist der Begriff
«Anthropologie» nicht mehr naturwissenschaftlich
akzentuiert. Geblieben ist allerdings das Ethos, das
diese Anthropologen bewegte: dem Geheimnis
Mensch auf die Spur zu kommen! Von diesem Ethos
sind — und waren auch nie — bloss Naturwissenschaftler

erfüllt, sondern auch Geisteswissenschaftler
aller Art. Und so gibt es heute nicht einfach «die»
Anthropologie, sondern Anthropologien naturwissenschaftlicher,

psychologischer, soziologischer,
theologischer, philosophischer Art usw.

Was kann ich wissen, soll ich tun, darf ich hoffen?

Die Anthropologie, die ich Ihnen hier vorstellen
möchte, ist der Philosophie verpflichtet. Ihr Anliegen

kann nicht sein, eines der übrigen Fächer in der
Sozialarbeiterausbildung — die, hoffentlich, alle ein
anthropologisches Gepräge haben — zu verdrängen

oder auch nur zu konkurrenzieren. Sie geht von
einem andern Fragehorizont aus als die Einzelwissenschaften.

Sie sucht nicht einen bestimmten Aspekt
des Menschen zu erhellen, sondern das Ganze
desselben im Auge zu behalten und von da in das
Menschsein prinzipielles Licht zu bringen. Als
Ahnherrn einer so verstandenen Anthropologie betrachte
ich Immanuel Kant. Seine drei Fragen: Was kann
ich wissen? Was soll ich tun? Was darf ich hoffen?
haben ihre Aktualität, auch nach fast 200 Jahren,
in keiner Weise verloren. Wären sie beantwortet,
wären wir auch der Beantwortung unserer Grund¬

frage: Was ist der Mensch? ein schönes Stück näher
gerückt.

Das Ziel meiner Stunden in der Schule für Sozialarbeit

ist zwiefacher Art. Zum ersten soll der künftige
Sozialarbeiter lernen, das Tun und Lassen im Alltag
wacher wahrzunehmen und zu reflektieren. Besonders

soll er lernen, unser alltägliches Denken, Reden,
Urteilen und Kritisieren zu hinterfragen. Das ist nicht
möglich, ohne dass er zugleich Sinn für grundsätzliches

Denken entwickelt. Das soll ihn fähig machen,
Wesentliches und Unwesentliches zu unterscheiden,
seinen eigenen Standort und seine eigene Haltung zu
orten und zu verantworten, und so seine Arbeit
sicherer und bestimmter zu erfüllen.

Die philosophische Tradition würde eine Fülle von
Material bieten, um auf die genannten Ziele
hinzuführen. Es ist klar, dass ich nicht auf alles eingehen
kann, auch nicht in groben Zügen. Das verbietet
nicht nur die zur Verfügung stehende Zeit, sondern
auch die durchschnittliche Vorbildung der Studierenden.

Für einen Sozialarbeiter scheinen mir jedoch
folgende Themenkreise wichtig zu sein:

1. Reflexion auf das Denken

Ich versuche in meinen Kursen zuerst den Sinn dafür
zu wecken, dass es verschiedene Denkweisen gibt,
und dass damit auch die Antworten auf die Frage
nach dem Menschen entsprechend anders ausfallen.

Die unmögliche Rolle des Heimleiters
Wiederholung des VSA-Kurses für Heimleitungen, Anwärter und Mitglieder
von Heimkommissionen

Der Ende Juni von Dr. H. Sattler durchgeführte Kurs «Die unmögliche Rolle
des Heimleiters» erbrachte eine derart grosse Zahl von Anmeldungen, dass
eine Zweiteilung nötig und eine Kurswiederholung beschlossen wurde. Die
Wiederholung findet am 24.725. November wieder in Zürich statt.

Kursleiter Dr. H. Sattler

Kursdaten 24. November (nachmittags)
25 November (ganzer Tag)

Kurskosten Fr. 70.— für Teilnehmer aus VSA-Heimen
Fr. 90.— für Teilnehmer, deren Heim dem VSA nicht angehört

Kursort Kirchgemeindehaus Hottingen, Asylstrasse, Zürich

Im Kurs II vom 24./25. November sind noch einige Plätze frei. Telefonische Anmeldungen bitte
an das Sekretariat VSA, Tel. 01 34 49 48.

299



— Da ist zum Beispiel die mythische Art zu denken.
Diese ist ein Denken in Bildern. Zum Teil lebt sie
heute noch in Kunst, Dichtung, Malerei, Tanz usw.
fort. Im Gegensatz zu früher ist das Bilderdenken
heute natürlich als solches erkannt und bewusst.
Eines aber bleibt: Unsinnliches wird hier auf sinnenfällige

Art, das heisst bildlich, dargestellt.

— Der Sozialarbeiter wird nicht nur dem
mythischbildhaften Denken begegnen. Unsere Zeit ist
naturwissenschaftlich geprägt. Die Entdeckungen auf den
verschiedensten Gebieten, die Experimentierfreude
in den Labors, die statistische Erfassung von
Gesetzmässigkeiten usw., haben auf unser Menschenbild
rückgewirkt. Das empirisch-naturwissenschaftliche
Denken liegt vielen vielleicht näher als das mythischbildhafte.

Sehr vieles kann ja auch beim Menschen
gemessen, vorausgeplant und mit technischem Einsatz

manipulierend erreicht werden. Damit ist freilich

die Frage nach dem eigentlich Menschlichen
wohl doch nicht gelöst.

— Eine nochmals andere Denkweise ist die
philosophische. Diese nimmt die Resultate der Wissenschaften

wohl zur Kenntnis, fragt aber über das
Empirisch-Fassbare hinaus, aber nicht in der Art des

Mythos, der zum Teil von ähnlichen Problemen
bewegt ist, sondern via einsichtiges Denken. Sie fragt
nach den Bedingungen der Möglichkeit des menschlichen

Denkens überhaupt. Sie sucht es aus letzten
Gründen zu begreifen bzw. zu legitimieren.

Nach diesem mehr propädeutischen Thema, das
meistens eine erste Klärung des eigenen denkerischen
Standortes erbringt, gehe ich jeweils auf bestimmte
philosophische Fragen nach dem Menschen ein. Es
ist klar, dass auch hier eine Auswahl getroffen werden

muss. Für einen Sozialarbeiter besonders wichtig
scheinen mir zwei Themenkreise zu sein: Individuum
und Gemeinschaft.

2. Das Individuum

Individuum und Gemeinschaft bedingen einander.
Das Individuum lebt immer in einer Sozietät und jede

Heim-Verzeichnis

Der YSA beabsichtigt, in Zusammenarbeit mit einer

Arbeitsgruppe des Pädagogischen Institutes der
Universität Zürich ein Verzeichnis der Heime für
erziehungsschwierige Kinder und Jugendliche
herauszugeben. Interessierte Heime, welche erziehungsschwierige

Kinder und/oder Jugendliche aufnehmen
können und die noch nicht schriftlich zur Aufnahme
in das geplante Verzeichnis eingeladen worden sind,
wollen die notwendigen Unterlagen bei Herrn G.

Schaffner, Landheim Erlenhof, Tel. 061 76 45 45,

telefonisch anfordern.

Sozietät besteht wieder aus den verschiedensten
Individuen. Und doch ist, je nach Zeitalter, das eine
oder das andere vorherrschend oder wird doch stärker

betont. Um den Menschen ganzheitlich zu
erfassen, sind beide Seiten zu bedenken.

Was es heissen könnte, eine bewusste Individualität
zu leben, suche ich den Studierenden am Existenzdenken

aufzuzeigen. Ich halte mich dabei an den
kürzlich (1969) verstorbenen Arzt und Philosophen
Karl Jaspers. Sein Existenz-Verständnis lässt sich
charakterisieren durch: «Liebenden Kampf»,
«Kommunikation», «Grenzerfahrung» und «Transzendenz-
Erfahrung». Im liebenden Kampf zum Beispiel geht
es darum, den anderen Menschen nicht zu
unterdrücken oder zu besitzen. Es geht um die Ausschaltung

von Macht und Ueberlegenheit, das heisst um
das Selbstbewusstsein des andern so gut wie um das
eigene. Es ist gewiss ein Kampf gegen den Andern,
aber auch ein Kampf gegen sich selbst und zusammen

mit dem Andern, und zwar um Wahrheit und
Sinn in diesem Leben. Grenzerfahrungen — ein
anderer wichtiger Begriff für Jaspers — sind mit
menschlichem Dasein als solchem gegeben, zum
Beispiel im Leiden, im Tod, in der Schuld. Da stossen
wir auf Grenzen, bei denen wir nicht mehr wissen
können, was jenseits derselben auf uns wartet. In
solchen Situationen zeigt es sich nun, was der
Mensch wirklich ist. Selbstverständlich kommt es da
auf den einzelnen an. Niemand kann für den andern
das Auf-den-Tod-Zugehen, und das Wissen darum,
aushalten. Niemand kann dem Andern, in dieser
Perspektive, das Suchen nach dem Sinn des
Daseins abnehmen oder für ihn verantwortet leben und
handeln.

3. Gemeinschaft

Dass der Mensch, trotz aller Individualität, nur unter
Menschen ein Mensch wird (Fichte), ist nicht zu
übersehen und muss in das Fragen nach dem
Menschen einbezogen werden. Doch nimmt eine
philosophische Anthropologie diese Tatsache nicht einfach
hin, sondern hinterfragt sie auf ihre Bedingungen
hin. Und da zeigt sich, dass ich nicht Ich werden
kann, ohne das Wirken anderer. Und weil
Welterfahrung das Ich zur Voraussetzung hat, gilt auch:
der Andere ist Bedingung der Möglichkeit menschlicher

Welterfahrung.

Wenn der Andere als Bedingung der subjektiven Ich-
Werdung, und damit auch der objektiven Ich- und
Welt-Erfahrung gesehen wird, muss der Blick für
intersubjektive Tatsachen, die gerade in der Tätigkeit
des Sozialarbeiters eine zentrale Rolle spielen, schärfer

werden. Wenn das Denken vom Andern her und
auf den Andern hin zur Grundhaltung wird, können
Konsequenzen für die Einstellung zum Andern, bzw.
zu Gemeinschaft und Gesellschaft nicht ausbleiben.
An zwei praktischen «Orten», die mir für den
Sozialarbeiter wichtig scheinen, verdeutlichte ich jeweils in
meinen Kursen das Gemeinte, und zwar an: «Inter-
subjektivität und Institution», und an «Intersubjekti-
vität und Erziehung».

300



a) Intersubjektivität und Institution

Dass Andere Bedingung meiner Ich-Werdung sind,
kann mein Verhalten nicht unbeeinflusst lassen.
Meine Freiheit ist, mit andern Worten, nicht absolut.

Sie hat Grenzen, wie auch die Freiheit der
Andern. Die Schwierigkeiten, zu einem erträglichen
Zusammen der Freiheit vieler zu kommen, hat zur
Gründung von Institutionen (rechtliche Körperschaften,

Staat) geführt. Institutionen regeln das
zwischenmenschliche Verhalten, wenn nötig auch mit Zwang.
Es geht bei ihnen um die objektive Seite der
InterSubjektivität, im Gegensatz zur subjektiven, die
Gegenstand der Moral wäre.

Der Sozialarbeiter hat immer wieder mit Institutionen
zu tun. Das Verhältnis zu ihnen von der Intersub-
jektivität her zu klären, muss deshalb ein Anliegen
sein.

Sind die Grundlagen eines zwischenmenschlichen
Verhältnisses erarbeitet, kann der Grundzug jeder
Gemeinschaft abgeleitet werden: Nur wo jeder seine
Freiheit frei einschränkt, und zwar im Hinblick auf
die Freiheit der anderen (Fichte), sogar im Hinblick
auf die real-mögliche Freiheit anderer, ist eine
Gemeinschaft als Gemeinschaft lebensfähig. Dieser
Grundsatz ist eine Forderung (Moral) und hat
zwischenmenschliches Verhalten zu bestimmen. Von
hier aus kann man dann über verschiedene Probleme
sprechen: über den Rechtsstaat, den
Schwangerschaftsabbruch usw. Eine prinzipielle Reflexion dieser

Art kann meines Erachtens dem Sozialarbeiter
in vielen Entscheidungen konkrete Hilfe bedeuten.

b) Intersubjektivität und Erziehung

Bei Erziehungsfragen steht die subjektive Seite der
Intersubjektivität im Mittelpunkt.

Die Erziehung muss einesteils helfen, zur vollen
Menschwerdung zu finden, das heisst zu einem
Leben aus wahrer Freiheit, andernteils muss sie helfen,
Einsicht in die von der Vernunft geforderten
Notwendigkeiten zu tun. Erziehung hat sich zwischen
dem Raum der Freiheit einerseits und dem der
intersubjektiv geforderten Notwendigkeiten andererseits
zu bewegen. Da ein modernes Verständnis vom
Sozialarbeiter unter anderem auch ein betont erzieherisches

Verhalten verlangt, scheint es mir wichtig, dass
dieser Raum auch von der Anthropologie her
beleuchtet wird. Deren wesentlichste Erkenntnis ist,
dass eine Erziehung nur dann menschlich ist, wenn
sie darauf hinarbeitet, dass der zu Erziehende aus
Einsicht und frei dem als vernünftig Erkannten folgt.
Das bedeutet: ein erzieherisches Verhalten kann
niemals richtig sein, wenn es primär auf Zwang abstellt.
Es hat durch Appelle an die Vernunft, an die
Mitmenschlichkeit usw. zu freiem, verantwortetem Handeln

zu führen. Denn erziehen muss sich der Mensch
selber. Er muss lernen, seine Freiheit frei vor dem
legitimen Freiheitsraum der Andern zu beschränken.
Wo das Moment der freiwilligen Selbstbeschränkung
nicht vorhanden ist, ist der Mensch vielleicht dressiert

(Angst, Nutzen), aber nicht erzogen.

Neuerscheinung

Aemter
des Jugendstrafrechts

Herausgegeben von der Schweizerischen Vereinigung
für Jugendstrafrechtspflege, erscheint Ende dieses

Monats im VSA-Verlag ein Verzeichnis der im
kantonalen Jugendstrafverfahren tätigen Behörden und
Aemter mit dem Titel:

Behördenorganisation
im Jugendstrafverfahren der Kantone

Das neue Verzeichnis kann den Jugendgerichten, den

Jugendanwaltschaften, Polizeiorganen sowie den
kantonalen und kommunalen Sozialdiensten den Amtsverkehr

über die Kantonsgrenzen hinaus wesentlich
erleichtern. Aber auch im Erziehungsheim dürfte die

Broschüre für die Heimleitung ein willkommenes
Hilfsmittel sein.

Verfasser der kleinen Schrift ist Dr. Hermann Brüssel,
Jugendstaatsanwalt in Winterthur. «Kurz nach
Inkrafttreten des Schweizerischen Strafgesetzbuches im
Jahr 1942», schreibt der Verfasser im Vorwort, «hat

Dr. Max Hess im Auftrag der Stiftung Pro Juventute
,Die Behördenorganisation in der Jugendstrafrechts-
pflege der Kantone' in Tabellenform dargestellt. Dieses

nützliche Verzeichnis ist seit langem vergriffen.
Ausserdem haben die meisten Kantone in der
Zwischenzeit ihre Gesetzgebungen revidiert. Der Ruf nach
einem neuen Verzeichnis, das diese Aenderungen
berücksichtigt, ist daher begründet.»

Als «urteilende Behörden» ist in dem neuen Verzeichnis

jeweils lediglich der erstinstanzliche Richter
angeführt, während auf Angaben über die Rechtsmittelbehörden

verzichtet wird. Hingegen wird auf die für
den zivilrechtlichen Jugendschutz zuständigen Stellen
aller Kantone hingewiesen.

Die Broschüre, die ohne Zweifel einem echten
Bedürfnis entgegenkommt, kann zum Preis von Fr. 8.50

(inkl. Porto) beim Sekretariat VSA, Seegartenstrasse 2,
8008 Zürich (Tel. 01 34 49 48), bezogen werden.

Bestelltalon

Wir bestellen Exemplar(e) des neuen
Verzeichnisses «Behördenorganisation im Jugendstrafverfahren

der Kantone» von Dr. Hermann Brassel.

Name:

Adresse:

301


	Der Mensch ist sich selbst das tiefste Problem

