Zeitschrift: Fachblatt fur schweizerisches Heimwesen = Revue suisse des
établissements hospitaliers

Herausgeber: Verein flr Schweizerisches Heimwesen

Band: 48 (1977)

Heft: 10

Artikel: Pestalozzis Vision des Heiligtums der Wohnstube und die heutige
Heimerziehung

Autor: Bachmann-Hasler, Werner

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-809597

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 24.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-809597
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Dr. Werner Bachmann, Ziirich

Pestalozzis Vision des Heiligtums der Wohnstube
und die heutige Heimerziehung

Vor zehn Jahren verlegte die damals 100jdhrige Ziir-
cher Pestalozzistiftung ihr Heim von Schlieren nach
Knonau. Aus Anlass des Doppeljubildums von
Trigerschaft und Heim gab es im Friihsommer dieses
Jahres in der anmutigen Gegend des Knonauer
Amtes ein stilvolles Heimfest (vergl. Fachblatt 7/77),
bei welcher Gelegenheit Dr. Werner Bachmann, Mit-
glied der Heimkommission, iiber «Pestalozzis Vision
des Heiligtums der Wohnstube und die heutige
Heimerziehung> sprach. Mit freundlicher Einwil-
ligung des Referenten legen wir hier den bereinigten
Text des Vortrages vor. Die Zwischentitel wurden
auf Ersuchen der Redaktion nachtréglich vom Ver-
fasser eingefiigt.

I

«Das Heiligtum der Wohnstube»: der Ausdruck
stammt von Pestalozzi selbst. In «Lienhard und Ger-
trud» hat er dieses Heiligtum vor uns aufgerichtet, in
seinen theoretischen Schriften hat er es gedeutet und
ausgeleuchtet, dem Begriff kommt noch im Alters-
werk «An die Unschuld, den Ernst und den Edelmut
meines Zeitalters und meines Vaterlandes» von 1815
eine zentrale Bedeutung zu.

Die Aura des Gottlich-Numinosen

Wenn Pestalozzi die Wohnstube als «heilig» qualifi-
ziert, wenn er sie als «Haushimmel» bezeichnet und
sie ihm in Analogie zur «Krippe, in der der arme
Heiland lag», als die Krippe erschien, «in der uns das
Gottliche, das Heilige, das in der Menschheit sich
entfaltet, keimen, aufwachsen und zur Reifung ge-
deihen soll», wenn er «die Mutter in Ricksicht auf
ihre eigentliche Bestimmung fiir die wahre Reprd-
sentantin Gottes» hilt, dann bezeugt er damit, dass
die Wohnstube fiir ihn mit der Aura des Gottlich-
Numinosen umgeben ist, dass er in ihr ein Aller-
heiligstes verehrt, das seine tiefsten religiosen
Empfindungen wachruft und zu dem sein innerstes
glaubiges Sehnen und Hoffen hinstrebt.

Es leuchtet ein, dass eine solche Sicht nicht das Re-
sultat empirischer Beobachtungen wund Untersu-
chungen sein kann. Pestalozzi orientiert sich nicht an
einem soziologischen Entwurf der Familie; es ist viel-
mehr ein urtiimliches Ergriffensein von einem Unbe-
dingten, jenem Numinosen, wie es Rudolf Otto 1917
in seinem Buch «Das Heilige» vorgestellt hat.

«Etwas als ,heilig’ erkennen und anerkennen», stellt
Otto fest, «ist in erster Linie eine eigentiimliche Be-
wertung, die so nur auf religisem Gebiete vor-
kommt. Sie greift zwar alsbald auf anderes, z. B. auf
die Ethik — im Blick auf Pestalozzi miissten wir
sagen: insbesondere auf die Sozialethik, aber auch
auf die Padagogik — iiber, aber sie entspringt nicht
selber aus anderem. Sie hat als solche ein vollig
artbesonderes Moment in sich, das sich dem Ratio-
nalen entzieht und das ein «Unaussprechliches»,
ein «ineffabile» ist, sofern es begrifflicher Erfassung
vOllig unzulanglich ist.»

Heute noch weigert sich die katholische Kirche aufs
entschiedenste, die Frau zum Priesteramt zuzulassen,
unter Berufung auf den Hohenpriester Christus, «der
doch ein Mann wars, und duldet damit an den
Schliisselstellungen der Kirche trotz dem weiten
Raum, den sie der Verehrung der Gottesmutter
eintrdumt, keinen weitern Einbruch in den Herr-
schaftsbereich des patriarchalischen Prinzips. Es ist
in seiner Ausschliesslichkeit bereits angelegt in der
alttestamentlichen Vorstellung von Gott als dem
Schopfer der Welt und dem Herrn der Geschichte
und in Jesu Anrufung Gottes als Vater.

Das mythische Bild der «grossen Mutter»

Religionsgeschichtlich  hochst bedeutsam ist  es
darum, dass am Beginn der Neuzeit und deren
Wende zum Materialismus Pestalozzis Inthronisation
der «magna mater» steht. «Dieses Bild der grossen
Mutter, die iiber der Erde briitet», so heisst es in
Lienhard und Gertrud, «ist das Bild der Gertrud und
eines jeden Weibes, das seine Wohnstube zum
Heiligtum Gottes erhebt und ob Mann und Kindern
den Himmel verdient.» Die Mutter wird in Analogie
gesehen zur Sonne: «Wie die Mutter, so gehet die
Sonne Gottes vom Morgen bis am Abend ihre Bahn.
Dein Auge bemerkt keinen ihrer Schritte, und dein
Ohr hort ihren Laut nicht. Aber bei ihrem Unter-
gang weissest du, dass sie wieder aufsteht und fort-
wirkt, die Erde zu erwarmen, bis ihre Friichte reif
sind.»

Wohl kennt Pestalozzi neben der Kraft, die von der
Mutter ausgeht, auch die «Vaterkraft». Er hat ihr in
Arner ein Denkmal gesetzt. Aber Arner nimmt sich
das Walten Gertruds zum Leitbild, i42r Haus ist die
geistig-seelische Mitte des Dorfes. Pestalozzis eigene
Liebe zum Kind tragt vorwiegend miitterliche Ziige;
wie schmerzlich war es fiir ihn, dass er seinem
eigenen Sohn kein giiltiger Vater sein konnte.

273



Drei Aspekte des Heiligen

«Heilig», stammverwandt mit «heil», meint soviel
wie «unversehrt», «ganzheitlich». Genau so hat
Pestalozzi die Wohnstube gesehen. Worin aber, so
fragen wir weiter, dussert sich fiir Pestalozzi diese
Ganzheitlichkeit? Drei Aspekte wiren zu nennen:

il
Die Ganzheit des Menschen

Nach Pestalozzis Auffassung vom Menschen ist
dessen Einheit gefdhrdet durch die Gegensitzlichkeit
unserer «tierischen» und «gottlichen» Natur. Es sind
dies zwei antithetische Weisen, wie wir in der Welt
sind, so wie es schon Paulus und in seiner Gefolg-
schaft die Reformatoren gelehrt haben. Statt von
tierischer und gottlicher Natur spricht Pestalozzi
darum auch von Fleisch und Geist oder von Selbst-
sorge und Liebe. Nach der einen Natur geht es uns
um Selbstbehauptung, um Macht, Geltung, Rang und
Genuss, nach der andern um Hingabe und Dienst am
Nachsten in der Wirheit der Liebe.

Die Einheit von gottlicher und tierischer Natur

Das Einzigartige der Mutterliebe liegt nun fiir Pesta-
lozzi darin, dass in ihr tierische und gottliche Natur
zusammenfallen. Mit jedem Muttertier hat die
menschliche Mutter den Instinkt gemeinsam, ihr
Kind zu ndhren und zu beschiitzen, wobei es die
Natur wunderbarerweise so gefiigt hat, dass der
menschliche Sdugling, wenn er zur Welt kommt, in
einem viel umfassenderen Sinn auf die miitterliche
Fiirsorge angewiesen ist als das Tierjunge. Hier er-
kennt Pestalozzi Zusammenhidnge, die in unserem
Jahrhundert Adolf Portmann mit seinem Hinweis auf
die extrauterine Entwicklungsphase des Menschen bio-
logisch begriindet hat. Im Schutz dieser Fiirsorge kann
sich im Sdugling seine Menschlichkeit entfalten, die
«hohere», «gottliche» Natur, die dem Tier vorent-
halten ist. So sind die ersten Aeusserungen des Sdug-
lings nicht Aeusserungen «tierischen Kraftsinns»; im
Gegenteil», schreibt Pestalozzi in der Altersschrift
«An die Unschuld. . .» (Guyer, «Pestalozzi aktueller
denn je», S. 20) «Das erste Zeichen des innern
Lebens des Kindes ist sein himmlisches Licheln; es
ist die erste Regung eines iiber allem Tiersinn erha-
benen und ihm ganz entgegenstehenden menschli-
chen Sinns, es ist der Ausdruck des Frohsinns, der
inneren Befriedigung, der menschlichen Erheiterung
des Gemiits durch den Genuss der menschlichen
Sorgfalt und Liebe. Die Liebe des Sauglings auf dem
Schosse der Mutter ist eine vollkommene Liebe, wie
sollte sie es nicht sein? Er lebt in ihr, er lebt durch
sie, sie ist ihm uber alles. Seine Liebe ist Glaube, sie
ist erheiternder, sie ist befriedigender Glaube an ihre
Vorsorge. Durch diesen Glauben hebt sich im Kinde
das Gefiihl seiner Unbehilflichkeit von selbst auf; die
Kraft der Mutter ist seine Kraft; es weiss nicht, dass
es keine eigene hat, und ahnt nicht, dass es einer
bediirfe; es lebt in seiner Unbehiilflichkeit in Glauben
und Liebe und kennt kein Bediirfnis der Kraft, keine

274

Gierigkeit, kein Streben nach einer solchen. So gross
ist der Unterschied in der Richtung der Triebe zwi-
schen dem menschlichen Séugling und dem tieri-
schen.»

Im Tun der Mutter, in der Dankbarkeit und Gegen-
liebe, die sie im Kind erweckt, dussert sich nicht
einfach «tierisches Wohlwollen»; es erwachen in
Mutter und Kind vielmehr die sittlichen Krifte, es
erwacht die gottliche Natur, in der der Mensch zu
sich selbst kommt, indem er sich zugleich selbst ver-
leugnet, in der er frei wird von seiner Gebundenheit
an seine Instinke und Triebe und emporgehoben
wird in Glauben und Liebe, in jene Wirheit von Ich
und Du, in der das ewige Du Gottes immer schon
miterschlossen ist.

Die Einheit von Herz, Kopf und Hand

Neben der Zweiheit von tierischer und gottlicher
Natur, die im Bannkreis der Mutterliebe zur Einheit
des vollen Menschseins emporgehoben wird, unter-
scheidet Pestalozzi noch jene ebenfalls auf Paulus
und Luther zuriickweisende Dreiheit von Herz, Kopf
und Hand, der die Dreiheit von Fiihlen, Denken und
Handeln, bzw. Wollen, Wissen, Konnen entspricht.

Auch diese Spaltung des Menschseins in spezifische
Verhaltensweisen, die alle, wenn sie sich als einsei-
tige Vermdgen absondern, das innere Gleichgewicht
des Menschen zerstoren, auch diese Spaltung hebt
sich auf im Bannkreis der Wohnstube. In der tédtigen
Liebe, im liebenden Tun sind Kopf, Herz und Hand
vereint; ich fiithle, denke, handle in einem. Es ist ein
Hauptvorwurf Pestalozzis an die zeitgendssische
Schule, dass sie mit ihrem Lehr- und Lernbetrieb, der
die Hand weitgehend stillegt und das Denken aus
allen personalen Bindungen und damit von seiner
affektiven Grundlage 10st, diese naturgegebene und
von der Menschennatur auch geforderte Einheit zer-
stort.

Gegeniiber solcher Desintegration erweist sich das
«Heiligtum der Wohnstube» als ein Ort der Reinte-
gration, der «Umstimmung» oder, wie Pestalozzi,
wohl nach pietistischer Tradition, es auch nennt, der
«Wiedergeburt». Er hat sie in «Lienhard und
Gertrud» in verschiedenen Abwandlungen darge-
stellt, so etwa in der Umkehr des verhdrteten Vogtes
Hummel, er hat sie an sich selbst erlebt, am m#chtig-
sten und nachhaltigsten im Kreis der Stanser Waisen-
kinder und immer wieder neu in jeder liebenden Be-
gegnung mit dem Kind: « Wenn ich mitten in der tief-
sten Wut iiber meine Umgebung ein Kind auf der
Strasse fand und auf theinen Schoss setzte und das
Auge seines innern Himmels meinen starren Blick
auch nur leicht beriihrte, so ldchelte mein Auge wie
das Auge des Kindes, und ich vergass Himmel und
Erde, ich mochte sagen, ich vergass Gottes und der
Menschen Gerechtigkeit und lebte in der Wonne der
Menschennatur und ihrer heiligen Unschuld, indem
ich mich im Kind, das auf meinem Schoss war,
eigentlich verlor oder vielmehr wiederfand; ich freute
mich wieder mit inniger Riithrung iiber mein Dasein
mit der heiligen Freude, die das Dasein des Kindes,



das auf meinem Schoss sass, in meine verodete Seele
hineinlegte.»

2.
Die Einheit von Mensch und Welt

Das Heiligtum der Wohnstube ist aber nicht nur die
Stitte der Integration des Menschen, der «Wieder-
herstellung» seiner Einheit; sie gewihrleistet auch
die Einheit von Mensch und Welt. Wenn uns Um-
und Mitwelt zundchst als das «Nicht-Ich», als das
Fremde entgegentreten und wir mit «Furcht und
Misstrauen» darauf reagieren, so schafft die Mutter
durch ihre Liebe einen Bannkreis, innerhalb dessen
das Kind alle Dinge und Lebewesen in seinem Eins-
sein mit der Mutter als auch sein Eigen, als Heimat
empfindet.

Was die Mutter liebend umhegt, geniesst auch das
Vertrauen des Kindes; sie wird, wie Pestalozzi es
nennt, zur «Mittlerin zwischen Natur und Kind»,
«zwischen Welt und Kind». Diesen neuen, von der
Mutterliebe erschlossenen und fundierten Bezug
meint Pestalozzi, wenn er von «Anschauung»
spricht. Anschauung bedient sich zwar der fiinf
Sinne, zeigt mir aber doch die Welt nicht in ihrer
Vorhandenheit und Gegensténdlichkeit, sondern in
threr Bewandtnis fiir mein Sein in der Liebe als das
Zuhandene meiner liebenden Fiirsorge.

Das Wunder der Sprache

An diesen lebendigen, wir wiirden heute sagen
«existentiellen», Bezug des Kindes zu den Dingen
seiner Umgebung soll sich nach Pestalozzi die
Sprache ankniipfen. Der Begriff soll nicht, wie wir
das vom wissenschaftlichen Denken her gewohnt
sind, das Ding in einen systematischen Zusammen-
hang von Ober- und Unterbegriffen einordnen, son-
dern den affektbestimmten Erlebnisgehalt fixieren,
den das einzelne Kind in seiner jeweiligen «Indivi-
duallage» mit der Sache durch ihre jeweilige Er-
schlossenheit in der Liebe verbindet.

Pestalozzi hat unendlich gerungen, uns diese seine
Methode klar darzustellen. Sie ist dann durch seine
Mitarbeiter durch Systematisierung und Dogmati-
sierung so ziemlich ins Gegenteil verkehrt worden in
einem unseligen, aber offensichtlich unaufhaltsamen
Prozess, wie wir ihn aus der Institutionalisierung
auch anderer Heilslehren, nicht zuletzt der christli-
chen Botschaft kennen. In seiner Abhandlung
«Ueber den Sinn des Gehors in Hinsicht auf Men-
schenbildung durch Ton und Sprache» — sie soll in
der Burgdorferzeit 1803 auf 1804 entstanden sein —
exemplifiziert Pestalozzi in seiner eigenen Sprache
am Beispiel des Baumes, wie solcher Anschauungs-
unterricht von statten zu gehen hiitte.

«Mutter! schon in der Unmiindigkeit, wo der Kreis,
der deinem Kind vor den Sinnen steht, ihm nur eins,
nur ein ungetrenntes Ganzes ist, schon von dem
Augenblick sollst du mitwirken, dieser tierischen und
zugleich erfahrungslosen Unmiindigkeit und Ansicht

des Ganzen so frith als moglich ein End zu machen.
Lass es nicht dem blossen Zufall tiber, und wenn ihm
etwa ein Baum vor die Augen komme und was es aus
sich selbst am Baum bemerke, zeig ihm den Baum
und alle Teile, die du an ihm kennst, zeig ihm seinen
Stamm, seine Aeste, seine Zweige, seine Bliite, seine
Friichte, das Aeussere und Innere seines Holzes bis
anf das Mark. .. ... Mutter, wenn du mit ihm
unter der Sonnenhitz unter dem Baum stehst, so
sage thm, dass er dich jetzo beschatte, lehre ihns das
Wort «beschattet sein» in dem Augenblick ausspre-
chen, wenn es wirklich beschattet ist, lehre es das
Wort «vor dem Regen geschiitzt zu sein» eben in
dem Augenblick aussprechen, wo es wirklich von dem
Baum vor dem Regen geschiitzt. Lehre es ausspre-
chen, der Apfel, die Birne sei gut, wenn es sie eben
isst. Leg den Gedanken, die Friichte des Baums er-
quicken seine Seele, eben wenn es die Frucht des
Baumes geniesst, wirf den Gedanken, die Frucht des
Baums ist des Menschen Speise, leg den Gedanken,
beides, der Mensch und der Apfel ist gemacht, dass
der letztere eine ihn erquickende Speise sein kann, in
seine Seele, eben weil der Apfel ihm eine erquik-
kende Speise ist. Und dann hebe dein Kind, eben
weil es die Erquickung der Frucht des Baums ge-
niesst, zu dem empor, der, ehe der Baum, zu ihm
sagte: «Werde», und sag ihm: «Er ist mein Vater, er
ist dein Vater». Mutter, also lehr dein Kind reden,
also hebe es durch deine Menschlichkeit zu jeder
Menschlichkeit, zu jeder Ansicht der Welt und zum
Schopfer der Welt und zu deinem und zu seinem
Vater empor.»

Die Wahrheit der Liebe

Diese Methode der Veranschaulichung und Nennung
der Dinge auf dem Grunde liebender Wirheit hat
weittragende Konsequenzen: Der Blick auf das
Ganze des Kosmos, den uns die Griechen freigelegt
haben, schrumpft bei Pestalozzi auf die «nahen
Kreise» zusammen, die von der Wirheit der Liebe in
der jeweiligen Individuallage des Kindes noch durch-
wirkt werden konnen. Was nicht mehr im Bereich
des liebenden Tuns liegt, ist totes Wissen, reisst das
Kind weg von der lebendigen Mitte seines Daseins
hinaus in das grenzenlose Meer blossen «Wortwis-
sens» und des entsprechenden «Maulbrauchens». So
heisst es schon in der «Abendstunde»: In ferne Weite
wallet die irrende Menschheit». Zu dieser irrenden
Menschheit gehoren nach Pestalozzi die Opfer
unseres wissenschaftlichen Lehr- und Lernbetriebs,
«die in Biirgerschulen ganze Systeme der Naturge-
schichte auswendig lernen und die nédchsten Pflan-
zen, Steine und Tiere, die vor ihrer Haustiire liegen,
wachsen und leben, so wenig kennen, dass sie mit
keiner Gartenmagd, mit keinem Kalkbrennerjungen
und mit keinem Bauernknecht (es) aufnehmen diir-
fen, iiber den Zustand eines Gartenbeets, eines Vieh-
stands oder eines gemischten Steinhaufens einzu-
treten.

Georg Kerschensteiners Prinzip der Arbeitsschule
kommt wohl Pestalozzis Wohnstubenerziehung am
ndchsten, diese aber ldsst sich heute umso schwerer
realisieren, als die Familie hochstens noch in bauerli-

275



chen Verhiltnissen Arbeitsgemeinschaft ist. Darum
legte Pestalozzi so grosses Gewicht auf die Heimarbeit.
Sie war ithm da, wo der Bauernbetrieb die Familie
nicht mehr zusammen hielt, die relativ giinstigste
Voraussetzung fiir sein Postulat des Anschauungs-
unterrichtes, wobei sie allerdings nur solange men-
schenbildenden Wert hat, als sie nicht nur um der
Behebung materieller Not willen getan wird, viel-
mehr als Ausfluss gegenseitiger Hilfsbereitschaft im
Dienst der Liebe steht. Dann aber — und das ist,
was die Methode sicher stellen will — bewéhrt sich
die Dreieinigkeit von Kopf, Herz und Hand auch als
Prinzip der Elementarbildung: Alles Denken und
Reden griindet im Handeln und Tun, alles Handeln
und Tun seinerseits in der Liebe.

Wir schidtzen uns gliicklich, dass sich an unsere
Gruppenhduser die Kiiche, der Garten, die Pony-
wiese, die Kaninchenstédlle und schliesslich der Land-
wirtschaftsbetrieb unmittelbar angliedern, dass hier
also die «nahen Kreise» Pestalozzis konkrete Gestalt
annehmen und damit fiir unsere Kinder etwas von
Pestalozzischer «Anschauung» als tadtig entdecken-
dem, von Vertrauen geleitetem Umgang mit den
Dingen ihres Alltags wirksam wird.

3L
Die Gegenwart Gottes

Die Wohnstube gewdhrleistet nicht nur die Inte-
gration des Menschen in seiner Zweiheit von gottli-
cher und tierischer Natur, in seiner Dreiheit von
Kopf, Herz und Hand; sie schafft nicht nur Heimat,
wo Weltfremde war, indem sie in der Anschauung
die Dinge dem Kinde vertraut werden ldsst; sie
sichert noch ein Hochstes und Letztes: die Gegen-
wart Gottes; nicht im Sakrament, wie in der katholi-
schen Kirche, nicht im Wort, wie in der protestanti-
schen Verkiindigung, sondern als der eine Brenn-
punkt jener ellipsenartigen Wirheit der Liebe, in
deren anderem Brennpunkt die gldubige Mutter
steht. Das «Naturverhdltnis», das «zwischen dem
Unmiindigen und seiner Mutter statthat», erzeugt
«eine Gemiitsstimmung», «die mit derjenigen, auf wel-
cher unsere Anhinglichkeit an den Urheber unseres
Wesens ruht, die gleiche ist», denn das Kind «um-
fasst die Welt und die Mutter mit einem und eben
demselben Gefiihl.»

Nicht nur Kant, auch Pestalozzi, sein Zeitgenosse,
vollzieht eine kopernikanische Wendung. Die Gottes-
liebe begriindet nicht mehr die Menschenliebe,
sondern umgekehrt: Die Liebe zum Du des Mit-
menschen erschliesst mir das ewige Du Gottes; im
Bruder ist der Vater mit gegenwértig, in der Mutter
Gott, als der Vater unser aller.

«Mutter, Mutter,» ruft Pestalozzi in seinen Briefen
an Gessner aus, «Du zeigtest mir Gott in deinen Be-
fehlen, und ich fand ihn in meinem Gehorsam.» Aber
nicht nur in den Befehlen der Mutter, sofern sie sich
ihrerseits Gott unterstellt, ist Gott gegenwirtig,
sondern in allen Dingen, die sie dem Kinde zeigt; wir
haben es in jenem Passus iiber die Anschauung des

276

Baumes bereits angedeutet gefunden. Pestalozzi fiihlte
sich iibrigens in seiner religionspddagogischen
Methode durch Jesus durchaus bestdtigt; auch bei
thm glaubte er feststellen zu konnen, dass er nicht
durch ~ Wortverkiindigung, sondern durch die
Michtigkeit seiner Liebe die Menschen fiir Gott
gewonnen habe. «Jesus Christus», lesen wir in der
Spatschrift «An die Unschuld. . .», «hat die Men-
schen fiir (seinen) hoheren Standpunkt nicht unter-
richtet; er hat sie dafiir ergriffen, nicht durch Erkla-
rungen iiber seine Natur, seine Mittel und seine
Folgen, sondern durch die Anschauung seiner selbst,
seines hohen Sinnes und seiner Hingebung fiir seine
Briider. Er hat sie durch den Glauben an ihn und an
seinen hoheren Sinn, er hat sie durch alles, was er
vor ihnen tat, von ihnen forderte und ihnen zeigte
und offenbarte, eigentlich {iiber das Leben im
Irdischen erhoben und ins Leben des Gottlichen
versetzt, wodurch denn alle ihre Umgebungen, die
ganze Menschheit und die ganze Natur in ihnen eine
andere Gestalt gewonnen hat.»

Nicht am Wort, auch nicht am Wort der Bibel,
entziindet sich nach Pestalozzi der Glaube, sondern
er ist die Frucht des «Kindersinns», den die Liebe im
Menschen erweckt und der ihm die Vaterschaft
Gottes erschliesst. Das war Pestalozzis grosster
Triumph: «Es ist nicht moglich, das Band der Ge-
fiihle, auf denen die wahre Verehrung Gottes beruht,
enger zu kniipfen, als es durch das Wesen meiner
Methode gekniipft ist. Durch sie habe ich die Gottes-
verehrung mit der Menschennatur vereinigt.»

II

Wie stellen wir uns heute, vorab vom Standpunkt der
Heimerziehung, zu dieser Visions Pestalozzis? Ihre
Auwusstrahlungskraft zu Lebzeiten des Propheten und
in den 150 Jahren seit seinem Tod ist méachtig, und
auch die Griinder unserer Stiftung stellten sich in
seine Nachfolge, indem sie sie Pestalozzistiftung
nannten.

Was kann mit dieser Nachfolge konkret gemeint
sein?

Menschlichkeit als Liebe

Sicher einmal das spezifische Pestalozzische Bild
vom Menschen, dessen Menschlichkeit nicht im
Denken, nicht in seiner Vernunft, sondern in der
Liebe erkannt wird. Fiir Pestalozzi und fiir uns alle,
die wir mit diesem Heim verbunden sind, ist der
Mensch nicht in erster Linie animal rationale; iiber
seine Tierheit hebt ihn nicht die Vernunft, sondern
seine Liebe empor; nicht der Kopf, sondern das Herz
ist die Mitte unseres Menschseins. Sich in der Liebe
als Bruder des Néchsten und damit zugleich als Kind
des ewigen Vaters zu wissen, das gewdhrleistet jene
innere Befriedigung des cor inquietum, das wir schon
von Augustin her kennen, jene «Beruhigung des
Gemiites», wie Pestalozzi formuliert, weckt aber
auch jene sittlichen Krifte, mit denen wir {iiber
unsere Triebhaftigkeit, iiber unsere Selbstsucht,



unsere Triagheit und Stumpfheit Herr zu werden
hoffen.

Das kann uns Kraft geben im Dienst an Kindern, die,
sollen sie ganze Menschen werden, gerade auf diese
Segenskrifte der Pestalozzischen Wohnstube beson-
ders angewiesen sind. Auch die Wege, die er uns zur
sittlichen und religiosen Erziehung weist, haben
etwas ungemein Einleuchtendes und heute noch Ver-
bindliches. Da konnen wir mit Walter Guyers neue-
stem Buchtitel bekennen: «Pestalozzi aktueller denn
je»; denn wir wissen heute besser als er selber Be-
scheid um die Pragekraft der frithkindlichen Phase
und der in ihr wirksamen Wohnstubenerziehung.

Die «heilige Armut»

Schon schwerer fillt es uns, Pestalozzi Gefolgschaft
zu leisten, wenn er in bezug auf den Umgang mit den
Dingen der Welt die Folgerungen aus seiner Idee der
Elementarbildung zieht. Es geht ihm z. B. in keiner
Weise um die uns verpflichtende Chancengleichheit
im Kampf um Bildungsgiiter, soziale Hoherstellung
und materiellen Wohlstand; im Gegenteil, fiir
Pestalozzi ist es wie fiir Jesus der Arme, auf dem die
eigentliche Verheissung liegt, einfach darum, weil
dieser der Welt weniger verfallen und darum durch
deren Eigengesetzlichkeit weniger gebunden ist. Das
gilt allerdings nur fiir jenen Armen, an den sich Pe-
stalozzi wendet, der, weil es ihm nicht um Macht und
Besitz, sondern um die Liebe geht, wie die wahre
Mutter «die Dinge dieser Welt niitzt, als niitzte er sie
nicht», womit seine Armut, wie Pestalozzi sagt, zur
«heiligen Armut» wird. Diesem heiligen Armen hat
seine Liebe, seine Opferbereitschaft gegolten; fiir ihn
hat er mit seiner Elementarbildung die Mittel zu fin-
den gehofft, die, wie er sagt, «auf das reale Heil, auf
die realen Segens- und Lebensgeniessungen» — und
dies sind fiir Pestalozzi gerade nicht die materiellen!
— «entscheidenden Einfluss haben sollten.»

Das Heiligtum der Wohnstube als Utopie

In dieser Ausrichtung seiner Sozialpadagogik, seiner
Elementarbildung auf den Mittellosen und Benach-
teiligten, welche seine Gefolgschaft gegeniiber Jesus
wohl am entschiedensten kundtut, ist Pestalozzi
schon zu seinen Lebzeiten nicht verstanden worden.
Wenn wir uns in unserer reichen, mit allen denk-
baren Schulungs- wund Erziehungsmitteln wohl-
dotierten Stiftung umsehen, dann wird deutlich, dass
auch wir in unserem Heim noch ganz andere Krifte
am Werk wissen als die, mit denen Pestalozzi in
seinem Heiligtum der Wohnstube gerechnet hat.

Spitestens hier muss der letztlich utopische Charak-
ter von Pestalozzis «Menschenbildung» erkannt und
eingestanden werden. Pestalozzi wusste selbst darum,
gesteht er doch, fast einundsiebzigjihrig, am Neu-
jahrstag 1917, seinen Zoglingen in Yverdon:

«Ich frage mich, was war denn eigentlich das Ziel
meines Lebens, was regte mein Inneres so michtig
an, dass ich keine Ruhe fand in mir selbst, als in die-

sem Streben? Und mein Inneres sagt mir, es war
nichts anderes als das leidenschaftliche Bediirfnis,
durch die Erziehung das Erliegen unseres Geschlechts
unter die sinnliche und tierische Natur zu verhiiten,
und diesselbe iiber die sinnliche Ansicht dieser
Welt zu einer gottlichen Ansicht unseres Wesens
zu erheben. — Aber indem ich mir diese
Aufgabe, so wie sie gleichsam als ein Traum
in mir liegt und mich also michtig -ergreift,
zum klaren Bewusstsein bringe, da erwache ich in
mir selber, und ich frage mich: Wer bist du, der du
dich unterfdangst, Hand an die Auflosung dieser
Frage zu legen? — Und ich fiihle mich wie ein Kind,
das den schonen Himmel im Glanz seines Tages und
in der Zierde seiner Nachte sieht und glaubt, es
konnte die Sonne auf seinem Kopfe tragen, den
Mond mit den Hdanden an beiden Hornern anfassen
und sein Haupt mit glinzenden Sternen wie mit
einem Kranz von Tulpen und Rosen schmiicken. —
Wenn eine Fliege den Faden eines Spinnengewebes
durchbrochen und nun glaubt, kein Berg stehe ihr
mehr im Wege, um auf der ganzen Erde zu erschei-
nen, wo immer sie geliistet, so verirrt sie, wie ich
fiihlte, dass ich verirren wiirde, wenn ich mich der
Aufgabe, die ich trdumend als die Aufgabe meines
Lebens ansah, gewachsen glaubte. Aber wie ist er
denn in meine Seele gekommen, dieser Traum, der
Krifte voraussetzt, die kein Verhiltnis zu denen
haben, die ich besitze? Freunde, Briider, er ist aus
einer Liebe entsprungen, die, unreif in sich selbst,
doch alles hoffte, alles glaubte, was sie wiinschte,
dafiir freilich auch alles duldete, was sie musste. Er
ist aus einer Liebe entsprungen, die blind war in sich
selbst und darum auch die Welt, wie sie von Gottes
wegen vor ihr steht, nicht in ihrer Wahrheit zu
erkennen vermochte und dann anstiess an die Welt,
die sie nicht kannte, und an Umgebungen, an denen
sie sich drrte. Freunde, Briider! Darum ist’s mir
immer gewisser, dass dadurch meine Zwecke jahre-
lang stillstanden; darum verwirrten sie sich immer
mehr, darum wird jedes neue Jahr so oft fiir mich
nur eine blosse Fortsetzung des alten und nie, nie die
kraftvolle Erneuerung meiner selbst und die reine
Riickkehr meines Wesens zu der ungetriibten Liebe,
von der meine Zwecke ausgegangen. — Diese Riick-
kehr allein vermochte es, mich meinem Lebenszweck
wiederzugeben, in aller Wahrheit meiner selbst; sie
allein vermochte es, mich dahin zu erheben, meinen
Zweck ganz in den Schranken meiner Pflicht ins
Auge zu fassen und denselben ausser diesen Schran-
ken als mich nichts angehend, als die Sache Gottes
anzusehen, die nicht mein ist, und indem ich das
wenige Meinige treu besorge, dahin zu kommen,
auch zu der Sache Gottes mein Scherflein beizu-
tragen in aller Schwidche und Ohnmacht meines
nichtigen Seins.»

Wir konnen nur Zeichen setzen

Pestalozzis Vision des Heiligtums der Wohnstube,
wollten wir unsere Heimerzieher darauf festlegen,
wir wiirden sie masslos tiberfordern. Es wire, als ob
wir das Reich Gottes in unsern Gruppenhdusern ein-
fangen wollten, wo wir doch immer nur Zeichen
setzen kOnnen.

208



Wir stossen hier auf eine Notlage Pestalozzis, die er
teilt mit dem Menschen der Neuzeit schlechthin, dem
Menschen, der nur noch in den Dimensionen des
Diesseits lebt und denkt, und der doch — weil er
eben Mensch und darum Biirger zweier Welten ist —
die Ausrichtung auf ein Unbedingtes, Absolutes
nicht lassen kann. Er hat zwar die echte Transzen-
denz verloren; das Gottesreich mit seinen Verheis-
sungen liegt fiir ihn nicht mehr im Horizont des
Glaubens, der Hoffnung und der «Enderwartung»,
sondern die Welt selbst muss die Erfiillung gewih-
ren, sie muss «darauf hin radikal verdndert, der
Mensch muss radikal umerzogen, mit Pestalozzi ge-
sprochen: «Die Quellen des Uebels miissen gestopft
werden». «Die Heiligung unserer physischen Exi-
stenz», die «Umschaffung des Seelenzustandes», die
«Umstimmung des Menschennatur» wird dem
Menschen iiberbunden; auch Pestalozzis Idee der
Elementarbildung steht im bedrohlichen Zeichen des
Anspruchs auf universale «Machbarkeit».

Die Eigenstindigkeit der Schule

Noch ein anderer Beweggrund distanziert uns von
Pestalozzi; es ist der Auftrag unserer Schule. Die
Schule ist nicht einfach erweiterte Wohnstube, erwei-
terte familidre Liebesgemeinschaft; sie steht nicht,
jedenfalls nicht in erster Linie, im Zeichen der
tatigen Liebe, sie steht vielmehr im Zeichen der
Wahrheit, nicht der existenziellen Wahrheit, die Je-
sus anvisiert, wenn er bei Joh. 14, 6 spricht: «Ich bin
der Weg, die Wahrheit und das Leben», sondern der
Wahrheit, wie sie die Griechen als «Seinswahrheit»
geschaut haben und in deren Dienst sich die abend-
landische und heute weltweite Wissenschaft je schon
immer verstanden hat. Hier begreift sich der Mensch
nicht als Mittel des Heilsgeschehens, sondern als Teil
eines umfassenden Kosmos, der Ursprung, Sinn und
Wiirde in sich selber tridgt, der den denkenden Men-
schen fasziniert durch die ungeheure Weite und
Mannigfaltigkeit seiner Erscheinungen und durch die
Komplexitédt seiner Ordnungen.

Auch diese Wahrheit ist «Anschauung», aber nicht
als Zuhandenheit im Vollzug tdtiger Liebe, sondern
als «Vorhandenheit», als Gegenstand nicht der
tdtigen, sondern der schauenden Liebe.

Es gibt neben dem Opfergang der Agape auch das
Staunen des Eros. Welcher Lehrer wiisste nicht um
diese Erfiillung, wiisste sich nicht Goethes Lynkeus
verbunden, wenn dieser singt:

Zum Sehen geboren,
zum Schauen bestellt,
dem Turme geschworen,
gefillt mir die Welt.

Ich blick in die Ferne,
ich seh in der Nih,

den Mond und die Sterne,
den Wald und das Reh.
So seh ich in allen

die ewige Zier,

und wie mir’s gefallen,
gefall ich auch mir.

278

Nun weiss der Lehrer, der sich an unserer Stiftung in
Dienst nehmen ldsst, sicher bald, dass er nicht in
solch weit umschauendem Turme verharren kann,
dass auch er, — wie seinerzeit Pestalozzi, als er von
den Hohen des Gurnigel niederstieg in die Niede-
rungen der Burgdorfer Hintersdssenschule — jeden
Morgen neu niedersteigen muss zu seinen Buben, die
sicher mehr nach seiner Liebe als nach seiner Wahr-
heit verlangen. Gleichwohl; er weiss um seinen
andern Auftrag, den Kindern — und auch unseren
Kindern — die Welt nahe zu bringen in deren Eigen-
standigkeit, in deren Fiille, derem Glanz und derem
Elend. Er weiss, dass ein wesentlicher Teil der Welt,
in der wir leben — vor allem deren geschichtliche Di-

mension! — nur im Medium der Sprache gegen-
wartig ist, — was Pestalozzi allerdings auch wusste,
aber nie ernst nahm — er pflegt darum das Wort

und vertraut ihm als dem Mittler zwischen den fer-
nen und nahen Dingen einerseits und unserem Den-
ken unserer Vorstellung andererseits.

Schon das Kleinkind durchbricht den Bannkreis der
Mutterliebe und greift, wo es hinlangen mag, nach
Gebotenem und Verbotenem; so erfreut sich der
Heranwachsende der Sprache und ihrer Begriffe, mit
denen. er bis ans Ende der Welt und dariiber hinaus
nach dem noch Unentdeckten, immer wieder neu zu
Entdeckenden greift, denn nicht vom Schall her, wie
Pestalozzi meinte, muss die Sprache verstanden wer-
den, sondern von ihrer Begrifflichkeit, ithrem Sinnge-
halt her.

Es hat mir immer sehr eingeleuchtet, dass unsere
Stiftung sich zu beidem bekennt: zur Wohnstube
nach dem utopischen Leitbild von Pestalozzis Heilig-
tum, zur Schule, wie sie die Griechen als «schole»,
als eine Stitte der Musse, geschaffen haben.

Die Heimschule im Spannungsfeld

Indem unsere Buben jeden Tag zweimal den Gang
vom Wohnhaus zur Schule und wieder zuriick tun,
schreiten sie immer von neuem das Spannungsfeld
ab, das zwischen der Gemeinschaft des Heims und
den Ordnungen des Lehrens und Lernens besteht.
Geht es am einen Ort um das Niedersteigen zu den
Noten und Sorgen jedes einzelnen im Zeichen der
miitterlichen Liebe, so geht es am andern Ort um die
von Platon im Hohlengleichnis gewiesene Befreiung
aus der Zufilligkeit unserer «Individuallage» und um
den Aufstieg ins Reich der vom viterlichen Geist er-
leuchteten Wesenheiten.

Mogen unserer Heimleitung und all unseren Mitar-
beitern der Mut, die Kraft und die Geduld geschenkt
werden, diese Spannung weiterhin auszutragen, so
dass sie ihnen, den Kindern und uns allen immerfort
zum Segen werden kann.

Adresse des Verfassers:
Dr. W. Bachmann-Hasler, Germaniastrasse 56, 8006 Ziirich

Die Welt ist nur nach vorwirts interessant.
Teilhard de Chardin



	Pestalozzis Vision des Heiligtums der Wohnstube und die heutige Heimerziehung

