
Zeitschrift: Fachblatt für schweizerisches Heimwesen = Revue suisse des
établissements hospitaliers

Herausgeber: Verein für Schweizerisches Heimwesen

Band: 48 (1977)

Heft: 10

Artikel: Pestalozzis Vision des Heiligtums der Wohnstube und die heutige
Heimerziehung

Autor: Bachmann-Hasler, Werner

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-809597

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 24.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-809597
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Dr. Werner Bachmann, Zurich

Pestalozzis Vision des Heiligtums der Wohnstube
und die heutige Heimerziehung

Vor zehn Jahren verlegte die damals 100jährige Zürcher

Pestalozzistiftung ihr Heim von Schlieren nach
Knonau. Aus Anlass des Doppeljubiläums von
Trägerschaft und Heim gab es im Frühsommer dieses
Jahres in der anmutigen Gegend des Knonauer
Amtes ein stilvolles Heimfest (vergl. Fachblatt 7177),
bei welcher Gelegenheit Dr. Werner Bachmann,
Mitglied der Heimkommission, über «Pestalozzis Vision
des Heiligtums der Wohnstube und die heutige
Heimerziehung» sprach. Mit freundlicher Einwilligung

des Referenten legen wir hier den bereinigten
Text des Vortrages vor. Die Zwischentitel wurden
auf Ersuchen der Redaktion nachträglich vom
Verfasser eingefügt.

I

«Das Heiligtum der Wohnstube»: der Ausdruck
stammt von Pestalozzi selbst. In «Lienhard und
Gertrud» hat er dieses Heiligtum vor uns aufgerichtet, in
seinen theoretischen Schriften hat er es gedeutet und
ausgeleuchtet, dem Begriff kommt noch im Alterswerk

«An die Unschuld, den Ernst und den Edelmut
meines Zeitalters und meines Vaterlandes» von 1815
eine zentrale Bedeutung zu.

Die Aura des Göttlich-Numinosen

Wenn Pestalozzi die Wohnstube als «heilig» qualifiziert,

wenn er sie als «Haushimmel» bezeichnet und
sie ihm in Analogie zur «Krippe, in der der arme
Heiland lag», als die Krippe erschien, «in der uns das
Göttliche, das Heilige, das in der Menschheit sich
entfaltet, keimen, aufwachsen und zur Reifung
gedeihen soll», wenn er «die Mutter in Rücksicht auf
ihre eigentliche Bestimmung für die wahre
Repräsentantin Gottes» hält, dann bezeugt er damit, dass
die Wohnstube für ihn mit der Aura des Göttlich-
Numinosen umgeben ist, dass er in ihr ein Aller-
heiligstes verehrt, das seine tiefsten religiösen
Empfindungen wachruft und zu dem sein innerstes
gläubiges Sehnen und Hoffen hinstrebt.

Es leuchtet ein, dass eine solche Sicht nicht das
Resultat empirischer Beobachtungen und Untersuchungen

sein kann. Pestalozzi orientiert sich nicht an
einem soziologischen Entwurf der Familie; es ist
vielmehr ein urtümliches Ergriffensein von einem
Unbedingten, jenem Numinosen, wie es Rudolf Otto 1917
in seinem Buch «Das Heilige» vorgestellt hat.

«Etwas als ,heilig' erkennen und anerkennen», stellt
Otto fest, «ist in erster Linie eine eigentümliche
Bewertung, die so nur auf religiösem Gebiete
vorkommt. Sie greift zwar alsbald auf anderes, z. B. auf
die Ethik — im Blick auf Pestalozzi müssten wir
sagen: insbesondere auf die Sozialethik, aber auch
auf die Pädagogik — über, aber sie entspringt nicht
selber aus anderem. Sie hat als solche ein völlig
artbesonderes Moment in sich, das sich dem Rationalen

entzieht und das ein «Unaussprechliches»,
ein «ineffabile» ist, sofern es begrifflicher Erfassung
völlig unzulänglich ist.»

Heute noch weigert sich die katholische Kirche aufs
entschiedenste, die Frau zum Priesteramt zuzulassen,
unter Berufung auf den Hohenpriester Christus, «der
doch ein Mann war», und duldet damit an den
Schlüsselstellungen der Kirche trotz dem weiten
Raum, den sie der Verehrung der Gottesmutter
einräumt, keinen weitern Einbruch in den
Herrschaftsbereich des patriarchalischen Prinzips. Es ist
in seiner Ausschliesslichkeit bereits angelegt in der
alttestamentlichen Vorstellung von Gott als dem
Schöpfer der Welt und dem Herrn der Geschichte
und in Jesu Anrufung Gottes als Vater.

Das mythische Bild der «grossen Mutter»

Religionsgeschichtlich höchst bedeutsam ist es

darum, dass am Beginn der Neuzeit und deren
Wende zum Materialismus Pestalozzis Inthronisation
der «magna mater» steht. «Dieses Bild der grossen
Mutter, die über der Erde brütet», so heisst es in
Lienhard und Gertrud, «ist das Bild der Gertrud und
eines jeden Weibes, das seine Wohnstube zum
Heiligtum Gottes erhebt und ob Mann und Kindern
den Himmel verdient.» Die Mutter wird in Analogie
gesehen zur Sonne: «Wie die Mutter, so gehet die
Sonne Gottes vom Morgen bis am Abend ihre Bahn.
Dein Auge bemerkt keinen ihrer Schritte, und dein
Ohr hört ihren Laut nicht. Aber bei ihrem Untergang

weissest du, dass sie wieder aufsteht und
fortwirkt, die Erde zu erwärmen, bis ihre Früchte reif
sind.»

Wohl kennt Pestalozzi neben der Kraft, die von der
Mutter ausgeht, auch die «Vaterkraft». Er hat ihr in
Arner ein Denkmal gesetzt. Aber Arner nimmt sich
das Walten Gertruds zum Leitbild, ihr Haus ist die
geistig-seelische Mitte des Dorfes. Pestalozzis eigene
Liebe zum Kind trägt vorwiegend mütterliche Züge;
wie schmerzlich war es für ihn, dass er seinem
eigenen Sohn kein gültiger Vater sein konnte.

273



Drei Aspekte des Heiligen

«Heilig», stammverwandt mit «heil», meint soviel
wie «unversehrt», «ganzheitlioh». Genau so hat
Pestalozzi die Wohnstube gesehen. Worin aber, so
fragen wir weiter, äussert sich für Pestalozzi diese
Ganzheitlichkeit? Drei Aspekte wären zu nennen:

1.

Die Ganzheit des Menschen

Nach Pestalozzis Auffassung vom Menschen ist
dessen Einheit gefährdet durch die Gegensätzlichkeit
unserer «tierischen» und «göttlichen» Natur. Es sind
dies zwei antithetische Weisen, wie wir in der Welt
sind, so wie es schon Paulus und in seiner Gefolgschaft

die Reformatoren gelehrt haben. Statt von
tierischer und göttlicher Natur spricht Pestalozzi
darum auch von Fleisch und Geist oder von Selbstsorge

und Liebe. Nach der einen Natur geht es uns
um Selbstbehauptung, um Macht, Geltung, Rang und
Genuss, nach der andern um Hingabe und Dienst am
Nächsten in der Wirheit der Liebe.

Die Einheit von göttlicher und tierischer Natur

Das Einzigartige der Mutterliebe liegt nun für Pestalozzi

darin, dass in ihr tierische und göttliche Natur
zusammenfallen. Mit jedem Muttertier hat die
menschliche Mutter den Instinkt gemeinsam, ihr
Kind zu nähren und zu beschützen, wobei es die
Natur wunderbarerweise so gefügt hat, dass der
menschliche Säugling, wenn er zur Welt kommt, in
einem viel umfassenderen Sinn auf die mütterliche
Fürsorge angewiesen ist als das Tierjunge. Hier
erkennt Pestalozzi Zusammenhänge, die in unserem
Jahrhundert Adolf Portmann mit seinem Hinweis auf
die extrauterine Entwicklungsphase des Menschen
biologisch begründet hat. Im Schutz dieser Fürsorge kann
sich im Säugling seine Menschlichkeit entfalten, die
«höhere», «göttliche» Natur, die dem Tier vorenthalten

ist. So sind die ersten Aeusserungen des Säuglings

nicht Aeusserungen «tierischen Kraftsinns»; im
Gegenteil», schreibt Pestalozzi in der Altersschrift
«An die Unschuld. .» (Guyer, «Pestalozzi aktueller
denn je», S. 20) «Das erste Zeichen des innern
Lebens des Kindes ist sein himmlisches Lächeln; es
ist die erste Regung eines über allem Tiersinn
erhabenen und ihm ganz entgegenstehenden menschlichen

Sinns, es ist der Ausdruck des Frohsinns, der
inneren Befriedigung, der menschlichen Erheiterung
des Gemüts durch den Genuss der menschlichen
Sorgfalt und Liebe. Die Liebe des Säuglings auf dem
Schosse der Mutter ist eine vollkommene Liebe, wie
sollte sie es nicht sein? Er lebt in ihr, er lebt durch
sie, sie ist ihm über alles. Seine Liebe ist Glaube, sie
ist erheiternder, sie ist befriedigender Glaube an ihre
Vorsorge. Durch diesen Glauben hebt sich im Kinde
das Gefühl seiner Unbehilflichkeit von selbst auf; die
Kraft der Mutter ist seine Kraft; es weiss nicht, dass

es keine eigene hat, und ahnt nicht, dass es einer
bedürfe; es lebt in seiner Unbehülflichkeit in Glauben
und Liebe und kennt kein Bedürfnis der Kraft, keine

Gierigkeit, kein Streben nach einer solchen. So gross
ist der Unterschied in der Richtung der Triebe
zwischen dem menschlichen Säugling und dem
tierischen.»

Im Tun der Mutter, in der Dankbarkeit und Gegenliebe,

die sie im Kind erweckt, äussert sich nicht
einfach «tierisches Wohlwollen»; es erwachen in
Mutter und Kind vielmehr die sittlichen Kräfte, es
erwacht die göttliche Natur, in der der Mensch zu
sich selbst kommt, indem er sich zugleich selbst
verleugnet, in der er frei wird von seiner Gebundenheit
an seine Instinke und Triebe und emporgehoben
wird in Glauben und Liebe, in jene Wirheit von Ich
und Du, in der das ewige Du Gottes immer schon
miterschlossen ist.

Die Einheit von Herz, Kopf und Hand

Neben der Zweiheit von tierischer und göttlicher
Natur, die im Bannkreis der Mutterliebe zur Einheit
des vollen Menschseins emporgehoben wird,
unterscheidet Pestalozzi noch jene ebenfalls auf Paulus
und Luther zurückweisende Dreiheit von Herz, Kopf
und Hand, der die Dreiheit von Fühlen, Denken und
Handeln, bzw. Wollen, Wissen, Können entspricht.

Auch diese Spaltung des Menschseins in spezifische
Verhaltensweisen, die alle, wenn sie sich als einseitige

Vermögen absondern, das innere Gleichgewicht
des Menschen zerstören, auch diese Spaltung hebt
sich auf im Bannkreis der Wohnstube. In der tätigen
Liebe, im liebenden Tun sind Kopf, Herz und Hand
vereint; ich fühle, denke, handle in einem. Es ist ein
Hauptvorwurf Pestalozzis an die zeitgenössische
Schule, dass sie mit ihrem Lehr- und Lernbetrieb, der
die Hand weitgehend stillegt und das Denken aus
allen personalen Bindungen und damit von seiner
affektiven Grundlage löst, diese naturgegebene und
von der Menschennatur auch geforderte Einheit
zerstört.

Gegenüber solcher Desintegration erweist sich das

«Heiligtum der Wohnstube» als ein Ort der
Reintegration, der «Umstimmung» oder, wie Pestalozzi,
wohl nach pietistischer Tradition, es auch nennt, der
«Wiedergeburt». Er hat sie in «Lienhard und
Gertrud» in verschiedenen Abwandlungen dargestellt,

so etwa in der Umkehr des verhärteten Vogtes
Hummel, er hat sie an sich selbst erlebt, am mächtigsten

und nachhaltigsten im Kreis der Stanser Waisenkinder

und immer wieder neu in jeder liebenden
Begegnung mit dem Kind: «Wenn ich mitten in der tiefsten

Wut über meine Umgebung ein Kind auf der
Strasse fand und auf iheinen Schoss setzte und das

Auge seines innern Himmels meinen starren Blick
auch nur leicht berührte, so lächelte mein Auge wie
das Auge des Kindes, und ich vergass Himmel und
Erde, ich möchte sagen, ich vergass Gottes und der
Menschen Gerechtigkeit und lebte in der Wonne der
Menschennatur und ihrer heiligen Unschuld, indem
ich mich im Kind, das auf meinem Schoss war,
eigentlich verlor oder vielmehr wiederfand; ich freute
mich wieder mit inniger Rührung über mein Dasein
mit der heiligen Freude, die das Dasein des Kindes,

274



das auf meinem Schoss sass, in meine verödete Seele
hineinlegte.»

2.

Die Einheit von Mensch und Welt

Das Heiligtum der Wohnstube ist aber nicht nur die
Stätte der Integration des Menschen, der
«Wiederherstellung» seiner Einheit; sie gewährleistet auch
die Einheit von Mensch und Welt. Wenn uns Um-
und Mitwelt zunächst als das «Nicht-Ich», als das
Fremde entgegentreten und wir mit «Furcht und
Misstrauen» darauf reagieren, so schafft die Mutter
durch ihre Liebe einen Bannkreis, innerhalb dessen
das Kind alle Dinge und Lebewesen in seinem Einssein

mit der Mutter als auch sein Eigen, als Heimat
empfindet.

Was die Mutter liebend umhegt, geniesst auch das
Vertrauen des Kindes; sie wird, wie Pestalozzi es

nennt, zur «Mittlerin zwischen Natur und Kind»,
«zwischen Welt und Kind». Diesen neuen, von der
Mutterliebe erschlossenen und fundierten Bezug
meint Pestalozzi, wenn er von «Anschauung»
spricht. Anschauung bedient sich zwar der fünf
Sinne, zeigt mir aber doch die Welt nicht in ihrer
Vorhandenheit und Gegenständlichkeit, sondern in
ihrer Bewandtnis für mein Sein in der Liebe als das
Zuhandene meiner liebenden Fürsorge.

Das Wunder der Sprache

An diesen lebendigen, wir würden heute sagen
«existentiellen», Bezug des Kindes zu den Dingen
seiner Umgebung soll sich nach Pestalozzi die
Sprache anknüpfen. Der Begriff soll nicht, wie wir
das vom wissenschaftlichen Denken her gewohnt
sind, das Ding in einen systematischen Zusammenhang

von Ober- und Unterbegriffen einordnen,
sondern den affektbestimmten Erlebnisgehalt fixieren,
den das einzelne Kind in seiner jeweiligen «Indivi-
duallage» mit der Sache durch ihre jeweilige Er-
sohlossenheit in der Liebe verbindet.

Pestalozzi hat unendlich gerungen, uns diese seine
Methode klar darzustellen. Sie ist dann durch seine
Mitarbeiter durch Systematisierung und Dogmati-
sierung so ziemlich ins Gegenteil verkehrt worden in
einem unseligen, aber offensichtlich unaufhaltsamen
Prozess, wie wir ihn aus der Institutionalisierung
auch anderer Heilslehren, nicht zuletzt der christlichen

Botschaft kennen. In seiner Abhandlung
«Ueber den Sinn des Gehörs in Hinsicht auf
Menschenbildung durch Ton und Sprache» — sie soll in
der Burgdorferzeit 1803 auf 1804 entstanden sein —
exemplifiziert Pestalozzi in seiner eigenen Sprache
am Beispiel des Baumes, wie solcher Anschauungsunterricht

von statten zu gehen hätte.

«Mutter! schon in der Unmündigkeit, wo der Kreis,
der deinem Kind vor den Sinnen steht, ihm nur eins,
nur ein ungetrenntes Ganzes ist, schon von dem
Augenblick sollst du mitwirken, dieser tierischen und
zugleich erfahrungslosen Unmündigkeit und Ansicht

des Ganzen so früh als möglich ein End zu machen.
Lass es nicht dem blossen Zufall über, und wenn ihm
etwa ein Baum vor die Augen komme und was es aus
sich selbst am Baum bemerke, zeig ihm den Baum
und alle Teile, die du an ihm kennst, zeig ihm seinen
Stamm, seine Aeste, seine Zweige, seine Blüte, seine
Früchte, das Aeussere und Innere seines Holzes bis
auf das Mark Mutter, wenn du mit ihm
unter der Sonnenhitz unter dem Baum stehst, so
sage ihm, dass er dich jetzo beschatte, lehre ihns das
Wort «beschattet sein» in dem Augenblick aussprechen,

wenn es wirklich beschattet ist, lehre es das
Wort «vor dem Regen geschützt zu sein» eben in
dem Augenblick aussprechen, wo es wirklich von dem
Baum vor dem Regen geschützt. Lehre es aussprechen,

der Apfel, die Birne sei gut, wenn es sie eben
isst. Leg den Gedanken, die Früchte des Baums
erquicken seine Seele, eben wenn es die Frucht des
Baumes geniesst, wirf den Gedanken, die Frucht des
Baums ist des Menschen Speise, leg den Gedanken,
beides, der Mensch und der Apfel ist gemacht, dass
der letztere eine ihn erquickende Speise sein kann, in
seine Seele, eben weil der Apfel ihm eine erquik-
kende Speise ist. Und dann hebe dein Kind, eben
weil es die Erquickung der Frucht des Baums
geniesst, zu dem empor, der, ehe der Baum, zu ihm
sagte: «Werde», und sag ihm: «Er ist mein Vater, er
ist dein Vater». Mutter, also lehr dein Kind reden,
also hebe es durch deine Menschlichkeit zu jeder
Menschlichkeit, zu jeder Ansicht der Welt und zum
Schöpfer der Welt und zu deinem und zu seinem
Vater empor.»

Die Wahrheit der Liebe

Diese Methode der Veranschaulichung und Nennung
der Dinge auf dem Grunde liebender Wirheit hat
weittragende Konsequenzen: Der Blick auf das
Ganze des Kosmos, den uns die Griechen freigelegt
haben, schrumpft bei Pestalozzi auf die «nahen
Kreise» zusammen, die von der Wirheit der Liebe in
der jeweiligen Individuallage des Kindes noch durchwirkt

werden können. Was nicht mehr im Bereich
des liebenden Tuns liegt, ist totes Wissen, reisst das
Kind weg von der lebendigen Mitte seines Daseins
hinaus in das grenzenlose Meer blossen «Wortwissens»

und des entsprechenden «Maulbrauchens». So
heisst es schon in der «Abendstunde»: In ferne Weite
wallet die irrende Menschheit». Zu dieser irrenden
Menschheit gehören nach Pestalozzi die Opfer
unseres wissenschaftlichen Lehr- und Lernbetriebs,
«die in Bürgerschulen ganze Systeme der Naturgeschichte

auswendig lernen und die nächsten Pflanzen,

Stèine und Tiere, die vor ihrer Haustüre liegen,
wachsen und leben, so wenig kennen, dass sie mit
keiner Gartenmagd, mit keinem Kalkbrennerjungen
und mit keinem Bauernknecht (es) aufnehmen dürfen,

über den Zustand eines Gartenbeets, eines
Viehstands oder eines gemischten Steinhaufens
einzutreten.

Georg Kerschensteiners Prinzip der Arbeitsschule
kommt wohl Pestalozzis Wohnstubenerziehung am
nächsten, diese aber lässt sich heute umso schwerer
realisieren, als die Familie höchstens noch in bäuerli-

275



chen Verhältnissen Arbeitsgemeinschaft ist. Darum
legte Pestalozzi so grosses Gewicht auf die Heimarbeit.
Sie war ihm da, wo der Bauernbetrieb die Familie
nicht mehr zusammen hielt, die relativ günstigste
Voraussetzung für sein Postulat des Anschauungsunterrichtes,

wobei sie allerdings nur solange
menschenbildenden Wert hat, als sie nicht nur um der
Behebung materieller Not willen getan wird,
vielmehr als Ausfluss gegenseitiger Hilfsbereitschaft im
Dienst der Liebe steht. Dann aber — und das ist,
was die Methode sicher stellen will —• bewährt sich
die Dreieinigkeit von Kopf, Herz und Hand auch als
Prinzip der Elementarbildung: Alles Denken und
Reden gründet im Handeln und Tun, alles Handeln
und Tun seinerseits in der Liebe.

Wir schätzen uns glücklich, dass sich an unsere
Gruppenhäuser die Küche, der Garten, die Ponywiese,

die Kaninchenställe und schliesslich der
Landwirtschaftsbetrieb unmittelbar angliedern, dass hier
also die «nahen Kreise» Pestalozzis konkrete Gestalt
annehmen und damit für unsere Kinder etwas von
Pestalozzischer «Anschauung» als tätig entdeckendem,

von Vertrauen geleitetem Umgang mit den
Dingen ihres Alltags wirksam wird.

3.

Die Gegenwart Gottes

Die Wohnstube gewährleistet nicht nur die
Integration des Menschen in seiner Zweiheit von göttlicher

und tierischer Natur, in seiner Dreiheit von
Kopf, Herz und Hand; sie schafft nicht nur Heimat,
wo Weltfremde war, indem sie in der Anschauung
die Dinge dem Kinde vertraut werden lässt; sie
sichert noch ein Höchstes und Letztes: die Gegenwart

Gottes; nicht im Sakrament, wie in der katholischen

Kirche, nicht im Wort, wie in der protestantischen

Verkündigung, sondern als der eine Brennpunkt

jener ellipsenartigen Wirheit der Liebe, in
deren anderem Brennpunkt die gläubige Mutter
steht. Das «Naturverhältnis», das «zwischen dem
Unmündigen und seiner Mutter statthat», erzeugt
«eine Gemütsstimmung», «die mit derjenigen, auf
welcher unsere Anhänglichkeit an den Urheber unseres
Wesens ruht, die gleiche ist», denn das Kind «um-
fasst die Welt und die Mutter mit einem und eben
demselben Gefühl.»

Nicht nur Kant, auch Pestalozzi, sein Zeitgenosse,
vollzieht eine kopernikanische Wendung. Die Gottesliebe

begründet nicht mehr die Menschenliebe,
sondern umgekehrt: Die Liebe zum Du des
Mitmenschen erschliesst mir das ewige Du Gottes; im
Bruder ist der Vater mit gegenwärtig, in der Mutter
Gott, als der Vater unser aller.

«Mutter, Mutter,» ruft Pestalozzi in seinen Briefen
an Gessner aus, «Du zeigtest mir Gott in deinen
Befehlen, und ich fand ihn in meinem Gehorsam.» Aber
nicht nur in den Befehlen der Mutter, sofern sie sich
ihrerseits Gott unterstellt, ist Gott gegenwärtig,
sondern in allen Dingen, die sie dem Kinde zeigt; wir
haben es in jenem Passus über die Anschauung des

Baumes bereits angedeutet gefunden. Pestalozzi fühlte
sich übrigens in seiner religionspädagogischen
Methode durch Jesus durchaus bestätigt; auch bei
ihm glaubte er feststellen zu können, dass er nicht
durch Wortverkündigung, sondern durch die
Mächtigkeit seiner Liebe die Menschen für Gott
gewonnen habe. «Jesus Christus», lesen wir in der
Spätschnift «An die Unschuld. .», «hat die
Menschen für (seinen) höheren Standpunkt nicht
unterrichtet; er hat sie dafür ergriffen, nicht durch
Erklärungen über seine Natur, seine Mittel und seine
Folgen, sondern durch die Anschauung seiner selbst,
seines hohen Sinnes und seiner Hingebung für seine
Brüder. Er hat sie durch den Glauben an ihn und an
seinen höheren Sinn, er hat sie durch alles, was er
vor ihnen tat, von ihnen forderte und ihnen zeigte
und offenbarte, eigentlich über das Leben im
Irdischen erhoben und ins Leben des Göttlichen
versetzt, wodurch denn alle ihre Umgebungen, die
ganze Menschheit und die ganze Natur in ihnen eine
andere Gestalt gewonnen hat.»

Nicht am Wort, auch nicht am Wort der Bibel,
entzündet sich nach Pestalozzi der Glaube, sondern
er ist die Frucht des «Kindersinns», den die Liebe im
Menschen erweckt und der ihm die Vaterschaft
Gottes erschliesst. Das war Pestalozzis grösster
Triumph: «Es ist nicht möglich, das Band der
Gefühle, auf denen die wahre Verehrung Gottes beruht,
enger zu knüpfen, als es durch das Wesen meiner
Methode geknüpft ist. Durch sie habe ich die
Gottesverehrung mit der Menschennatur vereinigt.»

II

Wie stellen wir uns heute, vorab vom Standpunkt der
Heimerziehung, zu dieser Visions Pestalozzis? Ihre
Ausstrahlungskraft zu Lebzeiten des Propheten und
in den 150 Jahren seit seinem Tod ist mächtig, und
auch die Gründer unserer Stiftung stellten sich in
seine Nachfolge, indem sie sie Pestalozzistiftung
nannten.

Was kann mit dieser Nachfolge konkret gemeint
sein?

Menschlichkeit als Liebe

Sicher einmal das spezifische Pestalozzische Büd
vom Menschen, dessen Menschlichkeit nicht im
Denken, nicht in seiner Vernunft, sondern in der
Liebe erkannt wird. Für Pestalozzi und für uns alle,
die wir mit diesem Heim verbunden sind, ist der
Mensch nicht in erster Linie animal rationale; über
seine Tierheit hebt ihn nicht die Vernunft, sondern
seine Liebe empor; nicht der Kopf, sondern das Herz
ist die Mitte unseres Menschseins. Sich in der Liebe
als Bruder des Nächsten und damit zugleich als Kind
des ewigen Vaters zu wissen, das gewährleistet jene
innere Befriedigung des cor inquietum, das wir schon
von Augustin her kennen, jene «Beruhigung des

Gemütes», wie Pestalozzi formuliert, weckt aber
auch jene sittlichen Kräfte, mit denen wir über
unsere Triebhaftigkeit, über unsere Selbstsucht,

276



unsere Trägheit und Stumpfheit Herr zu werden
hoffen.

Das kann uns Kraft geben im Dienst an Kindern, die,
sollen sie ganze Menschen werden, gerade auf diese
Segenskräfte der Pestalozzischen Wohnstube besonders

angewiesen sind. Auch die Wege, die er uns zur
sittlichen und religiösen Erziehung weist, haben
etwas ungemein Einleuchtendes und heute noch
Verbindliches. Da können wir mit Walter Guyers neuestem

Buchtitel bekennen: «Pestalozzi aktueller denn
je»; denn wir wissen heute besser als er selber
Bescheid um die Prägekraft der frühkindlichen Phase
und der in ihr wirksamen Wohnstubenerziehung.

Die «heilige Armut»

Schon schwerer fällt es uns, Pestalozzi Gefolgschaft
zu leisten, wenn er in bezug auf den Umgang mit den
Dingen der Welt die Folgerungen aus seiner Idee der
Elementarbildung zieht. Es geht ihm z. B. in keiner
Weise um die uns verpflichtende Chancengleichheit
im Kampf um Bildungsgüter, soziale Höherstellung
und materiellen Wohlstand; im Gegenteil, für
Pestalozzi ist es wie für Jesus der Arme, auf dem die
eigentliche Verheissung liegt, einfach darum, weil
dieser der Welt weniger verfallen und darum durch
deren Eigengesetzlichkeit weniger gebunden ist. Das
gilt allerdings nur für jenen Armen, an den sich
Pestalozzi wendet, der, weil es ihm nicht um Macht und
Besitz, sondern um die Liebe geht, wie die wahre
Mutter «die Dinge dieser Welt nützt, als nützte er sie

nicht», womit seine Armut, wie Pestalozzi sagt, zur
«heiligen Armut» wird. Diesem heiligen Armen hat
seine Liebe, seine Opferbereitschaft gegolten; für ihn
hat er mit seiner Elementarbildung die Mittel zu
finden gehofft, die, wie er sagt, «auf das reale Heil, auf
die realen Segens- und Lebensgeniessungen» — und
dies sind für Pestalozzi gerade nicht die materiellen!
— «entscheidenden Einfluss haben sollten.»

Das Heiligtum der Wohnstube als Utopie

In dieser Ausrichtung seiner Sozialpädagogik, seiner
Elementarbildung auf den Mittellosen und
Benachteiligten, welche seine Gefolgschaft gegenüber Jesus
wohl am entschiedensten kundtut, ist Pestalozzi
schon zu seinen Lebzeiten nicht verstanden worden.
Wenn wir uns in unserer reichen, mit allen
denkbaren Schulungs- und Erziehungsmitteln
wohldotierten Stiftung umsehen, dann wird deutlich, dass
auch wir in unserem Heim noch ganz andere Kräfte
am Werk wissen als die, mit denen Pestalozzi in
seinem Heiligtum der Wohnstube gerechnet hat.

Spätestens hier muss der letztlich utopische Charakter

von Pestalozzis «Menschenbildung» erkannt und
eingestanden werden. Pestalozzi wusste selbst darum,
gesteht er doch, fast einundsiebzigjährig, am
Neujahrstag 1917, seinen Zöglingen in Yverdon:

«Ich frage mich, was war denn eigentlich das Ziel
meines Lebens, was regte mein Inneres so mächtig
an, dass ich keine Ruhe fand in mir selbst, als in die¬

sem Streben? Und mein Inneres sagt mir, es war
nichts anderes als das leidenschaftliche Bedürfnis,
durch die Erziehung das Erliegen unseres Geschlechts
unter die sinnliche und tierische Natur zu verhüten,
und diesselbe über die sinnliche Ansicht dieser
Welt zu einer göttlichen Ansicht unseres Wesens
zu erheben. — Aber indem ich mir diese
Aufgabe, so wie sie gleichsam als ein Traum
in mir liegt und mich also mächtig ergreift,
zum klaren Bewusstsein bringe, da erwache ich in
mir selber, und ich frage mich: Wer bist du, der du
dich unterfängst, Hand an die Auflösung dieser
Frage zu legen? — Und ich fühle mich wie ein Kind,
das den schönen Himmel im Glanz seines Tages und
in der Zierde seiner Nächte sieht und glaubt, es
könnte die Sonne auf seinem Kopfe tragen, den
Mond mit den Händen an beiden Hörnern anfassen
und sein Haupt mit glänzenden Sternen wie mit
einem Kranz von Tulpen und Rosen schmücken. —
Wenn eine Fliege den Faden eines Spinnengewebes
durchbrochen und nun glaubt, kein Berg stehe ihr
mehr im Wege, um auf der ganzen Erde zu erscheinen,

wo immer sie gelüstet, so verirrt sie, wie ich
fühlte, dass ich verirren würde, wenn ich mich der
Aufgabe, die ich träumend als die Aufgabe meines
Lebens ansah, gewachsen glaubte. Aber wie ist er
denn in meine Seele gekommen, dieser Traum, der
Kräfte voraussetzt, die kein Verhältnis zu denen
haben, die ich besitze? Freunde, Brüder, er ist aus
einer Liebe entsprungen, die, unreif in sich selbst,
doch alles hoffte, alles glaubte, was sie wünschte,
dafür freilich auch alles duldete, was sie musste. Er
ist aus einer Liebe entsprungen, die blind war in sich
selbst und darum auch die Welt, wie sie von Gottes
wegen vor ihr steht, nicht in ihrer Wahrheit zu
erkennen vermochte und dann anstiess an die Welt,
die sie nicht kannte, und an Umgebungen, an denen
sie sich irrte. Freunde, Brüder! Darum ist's mir
immer gewisser, dass dadurch meine Zwecke jahrelang

stillstanden; darum verwirrten sie sich immer
mehr, darum wird jedes neue Jahr so oft für mich
nur eine blosse Fortsetzung des alten und nie, nie die
kraftvolle Erneuerung meiner selbst und die reine
Rückkehr meines Wesens zu der ungetrübten Liebe,
von der meine Zwecke ausgegangen. — Diese Rückkehr

allein vermöchte es, mich meinem Lebenszweck
wiederzugeben, in aller Wahrheit meiner selbst; sie
allein vermöchte es, mich dahin zu erheben, meinen
Zweck ganz in den Schranken meiner Pflicht ins
Auge zu fassen und denselben ausser diesen Schranken

als mich nichts angehend, als die Sache Gottes
anzusehen, die nicht mein ist, und indem ich das

wenige Meinige treu besorge, dahin zu kommen,
auch zu der Sache Gottes mein Scherflein
beizutragen in aller Schwäche und Ohnmacht meines
nichtigen Seins.»

Wir können nur Zeichen setzen

Pestalozzis Vision des Heiligtums der Wohnstube,
wollten wir unsere Heimerzieher darauf festlegen,
wir würden sie masslos überfordern. Es wäre, als ob
wir das Reich Gottes in unsern Gruppenhäusern
einfangen wollten, wo wir doch immer nur Zeichen
setzen können.

277



Wir stossen hier auf eine Notlage Pestalozzis, die er
teilt mit dem Menschen der Neuzeit schlechthin, dem
Menschen, der nur noch in -den Dimensionen des
Diesseits lebt und denkt, und der doch — weil er
eben Mensch und darum Bürger zweier Welten ist -—
die Ausrichtung auf ein Unbedingtes, Absolutes
nicht lassen kann. Er hat zwar die echte Transzendenz

verloren; das Gottesreich mit seinen Verheis-
sungen liegt für ihn nicht mehr im Horizont des

Glaubens, der Hoffnung und der «Enderwartung»,
sondern die Welt selbst muss die Erfüllung gewähren,

sie muss darauf hin radikal verändert, der
Mensch muss radikal umerzogen, mit Pestalozzi
gesprochen: «Die Quellen des Uebels müssen gestopft
werden». «Die Heiligung unserer physischen
Existenz», die «Umschaffung des Seelenzustandes», die
«Umstimmung des Menschennatur» wird dem
Menschen Überbunden; auch Pestalozzis Idee der
Elementarbildung steht im bedrohlichen Zeichen des

Anspruchs auf universale «Machbarkeit».

Die Eigenständigkeit der Schule

Noch ein anderer Beweggrund distanziert uns von
Pestalozzi; es ist der Auftrag unserer Schule. Die
Schule ist nicht einfach erweiterte Wohnstube, erweiterte

familiäre Liebesgemeinschaft; sie steht nicht,
jedenfalls nicht in erster Linie, im Zeichen der
tätigen Liebe, sie steht vielmehr im Zeichen der
Wahrheit, nicht der existenziellen Wahrheit, die
Jesus anvisiert, wenn er bei Joh. 14, 6 spricht: «Ich bin
der Weg, die Wahrheit und das Leben», sondern der
Wahrheit, wie sie die Griechen als «Seinswahrheit»
geschaut haben und in deren Dienst sich die
abendländische und heute weltweite Wissenschaft je schon
immer verstanden hat. Hier begreift sich der Mensch
nicht als Mittel des Heilsgeschehens, sondern als Teil
eines umfassenden Kosmos, der Ursprung, Sinn und
Würde in sich selber trägt, der den denkenden
Menschen fasziniert durch die ungeheure Weite und
Mannigfaltigkeit seiner Erscheinungen und durch die
Komplexität seiner Ordnungen.

Auch diese Wahrheit ist «Anschauung», aber nicht
als Zuhandenheit im Vollzug tätiger Liebe, sondern
als «Vorhandenheit», als Gegenstand nicht der
tätigen, sondern der schauenden Liebe.

Es gibt neben dem Opfergang der Agape auch das
Staunen des Eros. Welcher Lehrer wüsste nicht um
diese Erfüllung, wüsste sich nicht Goethes Lynkeus
verbunden, wenn dieser singt:

Zum Sehen geboren,
zum Schauen bestellt,
dem Turme geschworen,
gefällt mir die Welt.
Ich blick in die Ferne,
ich seh in der Näh,
den Mond und die Sterne,
den Wald und das Reh.
So seh ich in allen
die ewige Zier,
und wie mir's gefallen,
gefall ich auch mir.

Nun weiss der Lehrer, der sich an unserer Stiftung in
Dienst nehmen lässt, sicher bald, dass er nicht in
solch weit umschauendem Turme verharren bann,
dass auch er, — wie seinerzeit Pestalozzi, als er von
den Höhen des Gurnigel niederstieg in die
Niederungen der Burgdorfer Hintersässenschule — jeden
Morgen neu niedersteigen muss zu seinen Buben, die
sicher mehr nach seiner Liebe als nach seiner Wahrheit

verlangen. Gleichwohl; er weiss um seinen
andern Auftrag, den Kindern — und auch unseren
Kindern — die Welt nahe zu bringen in deren
Eigenständigkeit, in deren Fülle, derem Glanz und derem
Elend. Er weiss, dass ein wesentlicher Teil der Welt,
in der wir leben — vor allem deren geschichtliche
Dimension! — nur im Medium der Sprache gegenwärtig

ist, —• was Pestalozzi allerdings auch wusste,
aber nie ernst nahm — er pflegt darum das Wort
und vertraut ihm als dem Mittler zwischen den
fernen und nahen Dingen einerseits und unserem Denken

unserer Vorstellung andererseits.

Schon das Kleinkind durchbricht den Bannkreis der
Mutterliebe und greift, wo es hinlangen mag, nach
Gebotenem und Verbotenem; so erfreut sich der
Heranwachsende der Sprache und ihrer Begriffe, mit
denen.er bis ans Ende der Welt und darüber hinaus
nach dem noch Unentdeckten, immer wieder neu zu
Entdeckenden greift, denn nicht vom Schall her, wie
Pestalozzi meinte, muss die Sprache verstanden werden,

sondern von ihrer Begrifflichkeit, ihrem Sinngehalt

her.

Es hat mir immer sehr eingeleuchtet, dass unsere
Stiftung sich zu beidem bekennt: zur Wohnstube
nach dem utopischen Leitbild von Pestalozzis Heiligtum,

zur Schule, wie sie die Griechen als «schole»,
als eine Stätte der Musse, geschaffen haben.

Die Heimschule im Spannungsfeld

Indem unsere Buben jeden Tag zweimal den Gang
vom Wohnhaus zur Schule und wieder zurück tun,
schreiten sie immer von neuem das Spannungsfeld
ab, das zwischen der Gemeinschaft des Heims und
den Ordnungen des Lehrens und Lernens besteht.
Geht es am einen Ort um das Niedersteigen zu den
Nöten und Sorgen jedes einzelnen im Zeichen der
mütterlichen Liebe, so geht es am andern Ort um die
von Piaton im Höhlengleichnis gewiesene Befreiung
aus der Zufälligkeit unserer «Individuallage» und um
den Aufstieg ins Reich der vom väterlichen Geist
erleuchteten Wesenheiten.

Mögen unserer Heimleitung und all unseren
Mitarbeitern der Mut, die Kraft und die Geduld geschenkt
werden, diese Spannung weiterhin auszutragen, so
dass sie ihnen, den Kindern und uns allen immerfort
zum Segen werden kann.

Adresse des Verfassers:

Dr. W. Bachmann-Hasler, Germaniastrasse 56, 8006 Zürich

Die Welt ist nur nach vorwärts interessant.
Teilhard de Chardin

278


	Pestalozzis Vision des Heiligtums der Wohnstube und die heutige Heimerziehung

