
Zeitschrift: Fachblatt für schweizerisches Heimwesen = Revue suisse des
établissements hospitaliers

Herausgeber: Verein für Schweizerisches Heimwesen

Band: 48 (1977)

Heft: 8

Artikel: Ort der Begegnung - die Gegenwart

Autor: [s.n.]

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-809587

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 06.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-809587
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Keine von diesen Notwendigkeiten um für das
Menschsein kann vollendet werden. Wir leben und
werden leben in der Unvollendung, in der Nichtvoll-
endung, in dem Nicht-Ganzen, und deswegen hat unser

Leben einen Sinn, weil wir dann frei sind für
Sinn. Weil wir einen Sinn wählen können, weil wir
etwas lieben können, weil wir etwas planen können!
Wir könnten das alles nicht, wenn wir im Ganzen, im
Vollendeten, im Totalen wären. Deswegen finde ich
das Geschrei um die Gleichheit, nicht nur sinnlos,
weil das nicht verwirklicht werden kann, sondern
auch sinnlos, weil das dem Menschsein widerspricht,
dem Sinn des menschlichen Lebens, der Hoffnung,
Mensch zu werden.

Es ist klar, dass alles, worauf wir hinzielen, mit
anderem bezahlt werden muss. Wenn wir zum Beispiel
von der Qualität des Lebens, die sehr viel mit den
Bedingungen, die das menschliche Leben begünstigen,

zu tun hat, so geht es auch darum, worauf wir
im Namen der Qualität des Lebens verzichten wollen.

Wo sind wir, wo bin ich bereit, mehr zu zahlen,
damit es weniger Lärm gibt? Mehr zu zahlen, damit
mehr Natur bleibt? Mehr zu zahlen, damit das Auto
die Luft weniger verschmutzt? Das alles hängt von
jedem ab, und wir haben zusehr heutzutage die
Gewohnheit zu glauben, dass wir einfach alles in Bern
fordern können.

Bewunderung tut gut, nicht weh

Die absolute Gleichheit gibt es nicht, sie wäre
langweilig auch. Wie ich oft gesagt habe, tut Bewunde¬

rung nicht weh. Bewunderung tut gut. Und Bewundern

ist nicht eine Gleichheitseinstellung, sondern die
Einstellung, bei der man darüber froh ist, dass es
Ungleichheiten gibt. Die Freude an der Bewunderung
tut gut, ist wichtig, nicht der Anspruch, dass alle
gleich bewundert werden und dass alle als Dichter
und Genies geboren werden sollen, denn das gehört
nicht zum Menschwerden. Die Genies sind Ausnahmen,

und sie. sollen es bleiben. Denn wir sind nicht
alle Dichter und wir müssen es anerkennen und wir
müssen bewundern lernen und wir müssen uns
erinnern, dass wir das Leid und den Tod nicht abschaffen

werden, obgleich wir später sterben, obgleich wir
weniger leiden, jedenfalls physisch. Und wir werden
immer noch Gewissensbisse haben, wenn wir nicht
immer das Richtige tun und wenn wir Gewissensbisse

haben, sind wir deswegen nicht geisteskrank
und wir brauchen nicht gleich den Psychiater, denn
es gehört zum Menschsein, das Leid, der Tod,
Gewissensbisse mit ins Spiel zu nehmen, ohne das gibt es
keine Hoffnung Mensch zu werden.

Und ein letztes möchte ich sagen. Schliesslich liegt in
der Hoffnung, Mensch zu sein, der Versuch, irgendwo

einst ein festes Zentrum zu bauen, wo man manches

unbedingt will, nicht technisch um etwas anderes

zu erreichen, nicht als Mittel zum Zweck,
sondern als letztes, das man auf keinen Fall opfern will.
Diese Idee der absoluten Notwendigkeit irgendwo,
die gehört, glaube ich, auch zu der Hoffnung,
Mensch zu werden.

Adresse der Verfasserin:
Prof. Dr. Jeanne Hersch, Av. Pierre-Odier 14, 1200 Genf

Ort der Begegnung - die Gegenwart

Unter allen Büchern, die von Jeanne Hersch bislang
erschienen sind, ist das jüngste — «Die Hoffnung,
Mensch zu sein» (Benziger-Verlag) — wohl das reifste

Werk dieser ungewöhnlichen und ungewöhnlich
gescheiten Frau, die, bis vor kurzem an der Universität

Genf für Philosophie zuständig, nunmehr emeritiert

worden ist. Im Anschluss an den Abdruck ihres
Vortrags an der VSA-Tagung 1977 folgen hier die
wesentlichsten Ausschnitte aus dem genannten Buch,
wobei die von Dr. Rolf Sigg getroffene Auswahl aus
der Monatsschrift «Von des Christen Freude und
Freiheit», Heft 405/406 (1977), übernommen wird.

Die Vergangenheit ist Gegenstand der Erkenntnis;
sie lässt sich beschreiben und erklären. Die Zukunft
ist Gegenstand der Hoffnung; sie lässt sich erdenken

und vorausplanen. Die Gegenwart aber ist nicht
Gegenstand; sie ist unmittelbares Dasein, Ort der
Begegnung.

*
Der Philosoph leistet Lebenshilfe, indem er im voraus

die ungeheure Tragweite des Lebens beschreibt
und damit vor Schocks und Ueberraschungen
bewahrt und jeden seiner Freiheit gegenüberstellt.

*

Was aber, zumindest in der abendländischen Tradition,

Leben menschenwürdig macht, ist Freiheit, ist
das unveräusserliche Recht auf freie Entscheidung
im Bereich des Denkens und Handelns, die aus dem
Menschen erst ein für seine eigenen Gedanken und
Handlungen verantwortliches Wesen macht.

*

216



Die Freiheit an sich ist unveräusserlich. Doch sie

verwirklicht sich im und durch den Menschen. Damit
sie sich als konkrete Freiheit auf so vielfältige Weise
wie möglich verwirkliche, bedarf es der garantierten
bürgerlichen Freiheiten. Fehlen diese weitgehend, ist
also der Freiheit die Möglichkeit genommen, sich zu
konkretisieren, so wendet sie sich gegen das menschliche

Leben und spricht ihm seinen tieferen Wert ab.

Ein Leben ohne Freiheit ist kein menschenwürdiges
Leben.

Obwohl die Freiheit sich im gesellschaftlichen
Bereich verwirklicht, gehört sie einer anderen Ordnung
an und bleibt in gewisser Weise unantastbar. Ein
Kind, das man mit Schlägen vergebens zum Reden
bringen will, spürt hinter zusammengebissenen Zähnen

triumphierend die Allmacht seiner Freiheit.

•jj

Die Freiheit, von der wir sprachen, ist nur dann
unauflösbar, wenn gewisse Werte dem Menschen mehr
gelten als alle Tatsachen. Mit Tatsachen lässt sich
nicht über Werte urteilen.

*

Der Mensch ist frei, insofern er Werte hat. Sie
befreien ihn von der Herrschaft der Tatsachen.

*

Wenn wir dem Menschen in uns treu bleiben wollen,
so müssen wir ihm seine Freiheit erhalten: Sein
Recht, die Tatsachen gegeneinander abzuwägen,
stets aufs neue zwischen verschiedenen Möglichkeiten

zu wählen.
*

Das Wort «Tue, was du musst, geschehe, was wolle»
ist gewiss nicht ausreichend, um das Verhalten eines
freien, sich der Folgen seiner Handlungen bewussten
Menschen zu definieren. Es bleibt aber unter den die
Freiheit bestimmenden Widersprüchen ein notwendiges

Element.
*

Es hat keinen Sinn, darauf zu verzichten, zu handeln,
nur um sich nicht die Hände schmutzig zu machen.

Was geschieht, wenn ein Mensch aufhört, Angst zu
haben? Er wird nicht mächtiger, aber die Macht
verliert die Herrschaft über ihn, es sei denn, sie
vernichte ihn. Das aber wird der Macht gefährlich —
die Geschichte hat es uns gelehrt.

*

Der Mensch, der keine Angst mehr hat, wird zum
Zeugen. Und da eine enge Verbindung zwischen
Macht und Lüge besteht (denn die Macht muss sich
ja notgedrungen als gesichert ausgeben, obgleich sie
es niemals sein kann), spricht der Zeuge, der sich
ausserhalb ihres Bereiches gestellt hat, die Wahrheit,
und die Wahrheit allein dient der Gerechtigkeit.

*

Wann werden wir endlich lernen, die Verschiedenartigkeit

der Menschen und die durch sie bestimmte
Mannigfaltigkeit der Wege zur Wahrheit zu schät¬

zen? Denn sie sind das Pfand der Freiheit, sie bilden
den unerschöpflichen Reichtum menschlicher
Beziehungen.

*

Selbst wenn alle Voraussetzungen für das Werden
des Menschen gegeben wären, so wäre noch nichts
getan — bis wir selbst etwas dazu tun.

X

Das ist etwas, das selten begriffen wird: Die
Hoffnung, Mensch zu sein, besteht nur dort, wo alles
noch unfertig, wo nichts vollkommen, nichts an sein
Ende gekommen ist.

Wer das Menschsein liebt — und ich hoffe, dass die
meisten von uns im Menschsein ihre Heimat spüren
—, der muss froh sein, mit all dem Ungenügen zu
leben, das zum Wesen der Zeitlichkeit gehört. Das
heisst natürlich nicht, dass man jeden Mißstand ergeben

als zum menschlichen Dasein gehörig betrachten
und ihn nicht beheben soll. Etwas als Mißstand, als
Ungenügen zu empfinden, bedeutet ja, nach Besserem

zu streben. Aber dieses Streben hört nie auf,
solange man in der Zeit bleibt.

Die objektiven Umstände, die für das Menschwerden,

für die Hoffnung, Mensch zu werden, so wichtig
sind, hängen zum grossen Teil von Wissenschaft und
Technik, von politischen und wirtschaftlichen Strukturen

ab. Sie gehören zu dem, was geplant werden
kann. Allerdings kann es geschehen, dass über dem
komplizierten Planen und der mühseligen Arbeit der
eigentliche Sinn, der Mensch, vergessen wird. Man
verliert sich im Planen, und das Ziel gerät ausser
Sicht.

Heute gibt es gegensätzliche Methoden, die Möglichkeit
des Menschseins zu zerstören. Die erste besteht

darin, dem Menschen das Minimum an materiellen,
sozialen und kulturellen Voraussetzungen zu verweigern.

Das ist zum Beispiel der Fall in den
Entwicklungsländern, wo Hunger, Krankheit und früher Tod
drohen; es ist auch der Fall in den totalitären Staaten,

wo Polizei, Gewalt, Gefängnis zu den täglichen
Bedrohungen gehören.

*

Die zweite Methode besteht in der wissenschaftlichen
Planung des menschlichen Glücks. Wo alle Bedürfnisse

befriedigt sind, verschwinden zwar Hunger und
Durst, aber es verschwindet auch die Hoffnung.
Produktion und Verbrauch werden so programmiert,
dass die Menschen auch in ihren Konsumbedürfnissen

manipuliert und eingeplant sind. Nicht mehr die
Menschen, sondern die Maschinen, die alles regeln,
bestimmen die Geschichte.

*

Um ein Mensch zu sein, muss man die Gegebenheiten
des Menschen annehmen. Der Mensch ist kein

Roboter, keine Maschine, kein Tier und kein Engel,
auch wenn sich heute anscheinend viele Menschen
danach sehnen, alles andere zu sein als Menschen.

*

217



Der Mensch unterscheidet sich dadurch von der
Maschine, vom Tier, dass er die Möglichkeit zur Freiheit

hat und eine Vernunft.

*

Das macht das menschliche Leben schwer, und es
bedeutet keineswegs, dass der Mensch als freies Wesen

in jedem Augenblick frei ist, das zu tun, was ihm
gefällt. Denn in jedem Augenblick das zu tun, was
einem gefällt, ist unbefriedigend und lässt nur innere
Leere zurück.

*

Würde man das Leiden endgültig durch irgendwelche
chemischen Mittel — durch Psychopharmaka zum
Beispiel — abschaffen, dann hätte man den
Menschen abgeschafft. Das Leid, Mensch zu sein, muss
in Kauf genommen werden. Auch das gehört zur
Erziehung.

*

Der Mensch ist dadurch Mensch, dass er an etwas
oder an jemandem hängt, dass er etwas oder jemanden

liebt. Und woran er auch hängt, wen er auch
liebt, es sind immer sterbliche, verwundbare Wesen,
die er also schützen und verteidigen muss.
Infolgedessen gibt es in ihm —• das ist die Kehrseite
der Liebe — eine unvermeidliche Aggressivität.
Wollte man diese Aggressivität gänzlich abschaffen,
wie manche träumen, dann würde man damit die
Liebe zerstören müssen. Verschwinden Aggressivität
und Liebe, so verschwindet auch der Mensch.

*

Ein weiteres: um Mensch zu werden, muss der
Mensch etwas in sich haben, etwas ganz Einfaches,
eine Substanz. Das Zerstörerischste für den
Menschen ist die Leere, die Leere in ihm selber oder die
Leere der Gesellschaft, in der er lebt. So viele junge
Leute wissen nicht, was sie mit ihrer Zeit anfangen
sollen, sobald ihnen nichts mehr von aussen angeboten

wird. Da ist die Erziehung wirklich gescheitert.

*

Ich halte es für eine der wichtigsten Pflichten der
Schule, nicht nur den Jungen Schulaufgaben zu
geben, sondern sie auch daran zu gewöhnen, mit ihrer
freien Zeit etwas anzufangen und sich darüber zu
freuen, statt sich ins Leere fallen zu lassen.

*

Der Mensch kann nur dann die Hoffnung haben,
Mensch zu sein, wenn er etwas in sich weiss, das
nicht nachgibt. Etwas, das jenseits der Vernunft ist,
das zur Freiheit selbst gehört.

*

Es gibt Dinge, die getan werden müssen, und andere,
die nicht getan werden dürfen. Und es gibt eine

*

Grenze, die nicht bei allen dieselbe ist, die aber
irgendwo im Menschen existieren muss, einen Punkt,
wo plötzlich ein non possumus sich erhebt.

*

Immer wieder gab es Menschen, die das Unmögliche
aus dieser Herausforderung heraus getan haben.

Manche haben es allen Umständen zum Trotz gewagt
und erreicht, Mensch zu werden. Dadurch haben sie
für alle dem Leben Sinn gegeben.

*

Von irgendwoher kommt ein Sinn; eine absolute
Sprache wird gehört. Eine solche Herausforderung
zum Unmöglichen geht durch die ganze Geschichte.

*

Ich glaube, dass man den Jungen dadurch hilft, dass
man etwas von ihnen verlangt, etwas erwartet, dass
man sie als verantwortliche Menschen behandelt, die
dazu beitragen werden, den Sinn und die Qualität des
Lebens zu retten.

Wo die moderne Biologie nichts unerklärt zurücklassen

will («es gibt kein Geheimnis des Lebens mehr»),
gelangt sie trotz allem zu Ergebnissen, die Wunder
bleiben und unreduzierbar sind.

*

Wie lässt sich die Entwicklung zu immer komplizierteren
und folglich immer zerbrechlicheren Gattungen

durch «das Zusammentreffen unabhängiger kausaler
Serien» erklären?

Wie soll aus einem solchen «Zusammentreffen» ein
Sinn, eine wissenschaftliche Theorie, ein Buch
entstehen? Wie könnte ein Zusammentreffen von Ursachen

jenes «Leben-Wollen» hervorbringen, das erst
ermöglicht, von einer «Veränderung zum Besseren»
zu sprechen? Ein Wissenschaftler sagte einmal in
einem Vortrag: «Jeder Biologe fragt sich automatisch

...» Aber es fragt sich eben niemand etwas
automatisch.

*

Bei der Lektüre des Buches «Zufall und Notwendigkeit»

von Jacques Monod staunt man über die
Entdeckungen der Molekularbiologie und die Art, wie
sie die Mittel einer ungeheuren Entwicklung bis ins
Innerste der genetischen Mechanismen aufdeckt und
erläutert.

*

Man mag sich jedoch überlegen, ob man aus diesen
Entdeckungen nicht auch etwas ganz anderes ableiten

könnte, nämlich eine Theodizee. Denn könnte
sich Gott vollkommenerer und ihm würdigerer Mittel
bedient als jener, die dem Menschen, der sie
enträtselt, als Zufall und Notwendigkeit erscheinen?

*

Ich rede nicht gern von Gott. Ich glaube wie Gabriel
Marcel, dass man in den meisten Fällen, wo man von
Gott redet, gar nicht über Gott spricht. Aber mein
angeborener Waohhundinstinkt treibt mich, jede
Gelegenheit wahrzunehmen, um ein wenig zur Aufklärung

einiger Missverständnisse beizutragen, oder
gewisse wesentliche Dinge zu retten, die mir heute
bedroht erscheinen.

*

Ich glaube, dass das grundsätzliche und bleibende
Gottesproblem in der Unfähigkeit des Menschen
liegt, dieses Problem wirklich zu stellen: Entweder ist
Gott immer schon da, bevor die Frage gestellt wird,

218



oder er ist in der Frage gar nicht da, also nicht von
ihr betroffen, oder aber der Fragende weiss gar nicht,
das Gott in der Frage da ist.

*

Ich habe es immer als unmöglich empfunden, die
Frage nach Gott zu stellen, nicht etwa, weil Gott
nicht da wäre, sondern weil er so ungemein gegenwärtig

ist, dass er vom ersten Wort an bereits anwesend

ist.

Ich gehe noch weiter: Ich kann mir keinen einzigen
sinnvollen Gedanken vorstellen, der nicht, bereits die.

Dimension des Sinns als solchen enthielte. Diese
Dimension findet sich nie in den Tatsachen, in der
Erfahrung, und ioh sehe auch nicht, wie der logische
Verstand sie hervorbringen könnte. Er befindet sich
in dieser Dimension, aber er bringt sie nicht hervor.

*
Ich möchte fast sagen, ich denke und überlege
eigentlich nur in Gott.

Ich finde, dass die Menschen sehr oft nicht das glauben,

was sie zu glauben glauben. Ich finde, dass es
ausserordentlich schwierig ist, zu wissen, an was man
glaubt. Was bedeutet schon das «Ja» der Gläubigen
und das «Nein» der Atheisten?

*

Wenn ich sage, «ich glaube», an was glaube ich
dann? Wenn ich sage, ich glaube an Gott, was
versteh ich da unter Gott? Und was verstehe ich unter
jener Existenz, die ich Gott verleihe oder ihm zubillige?

Theologen und Philosophen bemühen sich seit
jeher, eine Antwort auf diese Frage zu finden. Und
ich meine, dass die Menschen gut daran täten, Gott
das Zählen der Seinigen zu überlassen.

Simone Weil hat einmal gesagt, man müsse sich Gott
zugleich als persönlich und als unpersönlich vorstellen,

sonst wäre er nicht Gott. Damit ist eigentlich
gesagt, dass man sich Gott nicht vorstellen kann, denn
man kann sich nicht zugleich das Persönliche und
das Unpersönliche vorstellen.

*

Zwischen Freiheit und Notwendigkeit darf es in Gott
keinen Unterschied geben. Ich weiss wohl, dass ich
damit etwas mir Unverständliches sage. Es gibt
jedoch Formeln und Sätze, die man ausspricht, ohne
sie zu verstehen, und die doch einen Sinn haben: eine
«Bedeutung», insofern man in eine bestimmte Richtung

«denkt».
*

Es gibt nun einmal verschiedene Wirklichkeiten, und
von «symbolischer Wirklichkeit» zu reden, heisst
nicht, entrealisieren oder entmythologisieren. Es gibt
die geschichtliche Wirklichkeit, die rein naturwissenschaftliche

Wirklichkeit, die religiöse Wirklichkeit,
die geistige Wirklichkeit. Die völlige Losspaltung des
Religiösen erscheint für das Gottesproblem gefährlich,

und unter gefährlich verstehe ich alles, was
abschirmt und die Forschung zum Stillstand bringt. Es
ist gefährlich, das Religiöse völlig zu isolieren, es aus¬

serhalb des aktiven Lebens anzusiedeln, und es ist
ebenso gefährlich, es ganz in den tatsächlichen
Gegebenheiten der empirischen Wirklichkeit aufgehen

zu lassen.

Vor einiger Zeit las ich ein Buch von Werner
Heisenberg, in dem er Gespräche mit Niels Bohr und
Wolfgang Pauli wiedergibt: Sie werden sich alle drei
darüber einig, dass es nichts Dümmeres gäbe, als die
Welt in zwei Bereiche aufzuteilen, in jene, von dem
man in klaren Begriffen reden kann, und einen anderen,

von dem man am besten gar nicht spricht. Bei
genauer Betrachtung — so meinten sie — sei das,
wovon man in klaren Begriffen reden könne, wenig
bedeutend.

*

Ich möchte dieses an einem Beispiel beleuchten, das
nicht zufällig gewählt, sondern durchaus zeitnah und
aktuell ist: das Verhältnis von Politik und Glauben.
Ich habe in einem Buch gelesen, das einen atheistischen

Glauben an Gott zu formulieren vorgibt, an
einen Gott, der tot ist. Das Religiöse ist dort ganz auf
die menschliche Solidarität reduziert, auf jene Ebene,
auf der sich das gemeinsame Geschick der Menschen
in der Geschichte vollzieht. Als ob die geschichtliche
Dimension sich selbst genügte! Eine solche Auffassung

scheint mir wenig durchdacht.

*
Die Geschichte der Menschheit findet erst dann
ihren Sinn, wenn der Mensch eben jenes Wesen ist,
von dem ich zu Anfang gesprochen habe. Und damit
komme ich auf den Begriff Freiheit, über die ich fast
nichts gesagt habe, und die doch Vorbedingung
jeglicher Wahrheit ist. Denn die Wahrheit hat für den
keinen Sinn, der nicht die Freiheit besitzt, sie dem
Irrtum oder der Lüge vorzuziehen.

*

Die Forderung nach Ausschliesslichkeit gehört wohl
zur Natur einer jeden Religion. Man muss dabei
berücksichtigen, dass kein Wesen für uns wirklich
existiert, solange es nicht seine Besonderheit entwickelt.
Es gehört zu unserem Denken, dass wir auf
Besonderheit nicht verzichten können, wenn wir etwas klären

oder in Wirklichkeit umsetzen wollen. Das ist
meiner Ansicht nach der Grund, weshalb die
Religionen immer ihren Partikularismus behauptet
haben.

*

Der Ausschliesslichkeitsanspruch der Religionen hat
seinen tiefen Sinn. Ich, die ich keiner Kirche angehöre,

zittere heute für die Kirchen. Und vielen
Zeitgenossen, die ausserhalb der Kirchen geblieben sind,
geht es genauso. Nur: die Gläubigen scheinen um die
Zukunft der Kirchen nicht zu bangen, wohl in der
Erwartung, dass Gott ihnen beistehen würde.
Vielleicht sind sie sich auch weniger bewusst, welche
Gefahren in der Aufgabe des Ausschliesslichkeitsan-
spruches liegen.

*
Dieser Ausschliesslichkeitsanspruch ist für den Men-
chen ein Element der Konsistenz, der Seinskonsistenz.

Er muss nicht notwendigerweise zu Fanatismus

und Krieg führen.

*

219



Ich habe nie begriffen, warum man es skandalös
findet, dass es verschiedene christliche Kirchen gibt. Ich
finde es schändlich, wenn sie einander hassen und
sich bekämpfen, aber ich finde es durchaus nicht
schändlich, wenn sie aufeinander hören. Und ich se¬

he auch nicht ein, weshalb überall gleiche
Glaubensmeinungen herrschen sollen, da Gott ja persönlich
und unpersönlich zugleich, also transzendent ist. Es
scheint mir im Gegenteil normal, dass es nicht so ist,
und diese Verschiedenheit kann ein Reichtum sein.

Eingabe der Altersheimkoninrission VSA an die Kantonsregierungen

«Die Altersrevolution braucht nicht stattzufinden»
Einführung von Bewilligungspflicht

und Aufsicht nach dem Muster des Kantons Bern?

In der «Neuen Zürcher Zeitung» vom 2.13. Juli 1977
fordert der Informationschef der Stiftung Pro Senec-
tute, Dr. Peter Rinderknecht, in einem längeren Aufsatz

«statt Betreuung gesellschaftspolitische Aufwertung

der älteren Generation». Dabei gelangt er unter
dem Titel «Die Altersrevolution braucht nicht
stattzufinden» zu gleichen oder ähnlichen Schlussfolgerungen,

wie die VSA-Tagung für Altersheimleiter
1972 in Schaffhausen*. Auch wenn man — alles in
allem dem Postulat dieser gesellschaftspolitischen
Aufwertung durchaus zustimmen kann, kommt man
um die Feststellung nicht herum, dass auf die
Betreuung betagter Menschen im Heim jetzt und wohl
noch auf lange Zeit nicht zu verzichten ist.

Aufsicht vorhanden und, wo nicht, aufgrund der
Gesetzgebung die Einführung von Bewilligungspflicht
und Aufsicht möglich sei. Bei ihrem Schritt gab sich
die Kommission davon Rechenschaft, dass derlei
staatliche Kontrollen gewiss keine Allerweltsmittel
und auch nicht geeignet sind, Pannen mit Sicherheit
zu verhindern. Solange die Wahlfreiheit des Pensionärs

durch die gegebene Marktlage indessen
beschränkt bleibt, erlauben sie immerhin, wie das
Beispiel Jegenstorf gezeigt hat, notfalls ein rasches
Eingreifen der Behörden. Für die gutgeführten öffentlichen

und privaten Heime aber stellen sie mehr
einen Schutz als eine Beeinträchtigung dar.

Im Zuge der rasch fortschreitenden Aenderungen im
Altersaufbau der Bevölkerung in der Schweiz haben
sich viele Gemeinden und gemeinnützige
Körperschaften in den letzten beiden Jahrzehnten genötigt
gesehen, die Planung und den Bau von Alters- und
Pflegeheimen voranzutreiben. Auch private Kreise
haben die Betreuung älterer Leute als nötig und
zudem als Erwerbsquelle erkannt. Im allgemeinen
erfüllen die öffentlichen und privaten Heime ihre
schwierige Aufgabe ganz ohne Zweifel vorbildlich.
Dennoch lässt es sich weder bestreiten noch bagatellisieren,

dass der Mangel an Pflegeplätzen die
Wahlfreiheit des Pensionärs reduziert und in vereinzelten
Fällen deshalb die Gefahr eines Missbrauchs in sich
schliessen kann.

Die Mehrheit kennt weder das eine
noch das andere

Mehr oder weniger rasch, was anerkennend vermerkt
werden soll, haben die angefragten Kantone reagiert
und allesamt bereitwillig Auskunft erteilt — mit
Ausnahme des Kantons Wallis. Aus den Antworten
geht hervor, dass es in fünf Kantonen, nämlich in

Bern
Genf
Obwalden

Schwyz
Waadt

eine Bewilligungs- und Aufsichtspflicht bereits gibt
und die gesetzlichen Grundlagen hierfür vorhanden
sind, wogegen 14 Kantone, nämlich

Umfrage unter den Kantonen im Februar

In Würdigung dieses Umstandes ist die
Altersheimkommission VSA mit Schreiben vom 8. Februar
1977 an die Kantonsregierungen gelangt. Die zuständigen

Fürsorgedirektionen wurden angefragt, ob und
inwieweit im betreffenden Kanton eine staatliche

Aargau
Appenzell AR und IR
Basel-Stadt
Graubünden
Freiburg
Glarus
Luzern

Neuenburg
Nidwaiden
Solothurn
Thurgau
Zug
Zürich

Vergl. «Altersheimfragen», erschienen 1973 im Verlag
VSA, Preis Fr. 3.—. Zu beziehen beim Sekretariat, Tel.
Ol 34 49 48.

zumindest derzeit weder das eine noch das andere
kennen. Rechnet man das Wallis (dessen
Fürsorgedepartement trotz wiederholter Bitte um Antwort

220


	Ort der Begegnung - die Gegenwart

