Zeitschrift: Fachblatt fur schweizerisches Heimwesen = Revue suisse des
établissements hospitaliers

Herausgeber: Verein flr Schweizerisches Heimwesen

Band: 48 (1977)

Heft: 8

Artikel: Ort der Begegnung - die Gegenwart
Autor: [s.n.]

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-809587

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 06.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-809587
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Keine von diesen Notwendigkeiten um fiir das
Menschsein kann vollendet werden. Wir leben und
werden leben in der Unvollendung, in der Nichtvoll-
endung, in dem Nicht-Ganzen, und deswegen hat un-
ser Leben einen Sinn, weil wir dann frei sind fiir
Sinn. Weil wir einen Sinn wihlen konnen, weil wir
etwas lieben konnen, weil wir etwas planen kénnen!
Wir konnten das alles nicht, wenn wir im Ganzen, im
Vollendeten, im Totalen wéren. Deswegen finde ich
das Geschrei um die Gleichheit, nicht nur sinnlos,
weil das nicht verwirklicht werden kann, sondern
auch sinnlos, weil das dem Menschsein widerspricht,
dem Sinn des menschlichen Lebens, der Hoffnung,
Mensch zu werden.

Es ist klar, dass alles, worauf wir hinzielen, mit an-
derem bezahlt werden muss. Wenn wir zum Beispiel
von der Qualitdt des Lebens, die sehr viel mit den
Bedingungen, die das menschliche Leben begiinsti-
gen, zu tun hat, so geht es auch darum, worauf wir
im Namen der Qualitdt des Lebens verzichten wol-
len. Wo sind wir, wo bin ich bereit, mehr zu zahlen,
damit es weniger Larm gibt? Mehr zu zahlen, damit
mehr Natur bleibt? Mehr zu zahlen, damit das Auto
die Luft weniger verschmutzt? Das alles hdngt von
jedem ab, und wir haben zusehr heutzutage die Ge-
wohnheit zu glauben, dass wir einfach alles in Bern
fordern konnen.

Bewunderung tut gut, nicht weh

Die absolute Gleichheit gibt es nicht, sie ware lang-
weilig auch. Wie ich oft gesagt habe, tut Bewunde-

rung nicht weh. Bewunderung tut gut. Und Bewun-
dern ist nicht eine Gleichheitseinstellung, sondern die
Einstellung, bei der man dartiber froh ist, dass es Un-
gleichheiten gibt. Die Freude an der Bewunderung
tut gut, ist wichtig, nicht der Anspruch, dass alle
gleich bewundert werden und dass alle als Dichter
und Genies geboren werden sollen, denn das gehort
nicht zum Menschwerden. Die Genies sind Ausnah-
men, und sie sollen es bleiben. Denn wir sind nicht
alle Dichter und wir missen es anerkennen und wir
missen bewundern lernen und wir miissen uns erin-
nern, dass wir das Leid und den Tod nicht abschaf-
fen werden, obgleich wir spiater sterben, obgleich wir
weniger leiden, jedenfalls physisch. Und wir werden
immer noch Gewissensbisse haben, wenn wir nicht
immer das Richtige tun und wenn wir Gewissens-
bisse haben, sind wir deswegen nicht geisteskrank
und wir brauchen nicht gleich den Psychiater, denn
es gehort zum Menschsein, das Leid, der Tod, Ge-
wissensbisse mit ins Spiel zu nehmen, ohne das gibt es
keine Hoffnung Mensch zu werden.

Und ein letztes mochte ich sagen. Schliesslich liegt in
der Hoffnung, Mensch zu sein, der Versuch, irgend-
wo einst ein festes Zentrum zu bauen, wo man man-
ches unbedingt will, nicht technisch um etwas ande-
res zu erreichen, nicht als Mittel zum Zweck, son-
dern als letztes, das man auf keinen Fall opfern will.
Diese Idee der absoluten Notwendigkeit irgendwo,
die gehort, glaube ich, auch zu der Hoffnung,
Mensch zu werden.

Adresse der Verfasserin:
Prof. Dr. Jeanne Hersch, Av. Pierre-Odier 14, 1200 Genf

Ort der Begegnung - die Gegenwart

Unter allen Biichern, die von Jeanne Hersch bislang
erschienen sind, ist das jiingste — «Die Hoffnung,
Mensch zu sein» (Benziger-Verlag) — wohl das reif-
ste Werk dieser ungewohnlichen und ungewdhnlich
gescheiten Frau, die, bis vor kurzem an der Universi-
tit Genf fiir Philosophie zustindig, nunmehr emeri-
tiert worden ist. Im Anschluss an den Abdruck ihres
Vortrags an der VSA-Tagung 1977 folgen hier die
wesentlichsten Ausschnitte aus dem genannten Buch,
wobei die von Dr. Rolf Sigg getroffene Auswahl aus
der Monatsschrift «Von des Christen Freude und
Freiheit», Heft 405/406 (1977 ), itbernommen wird.

Die Vergangenheit ist Gegenstand der Erkenntnis;
sie lidsst sich beschreiben und erkldren. Die Zukunft
ist Gegenstand der Hoffnung; sie ldsst sich erdenken

216

und vorausplanen. Die Gegenwart aber ist nicht Ge-
genstand; sie ist unmittelbares Dasein, Ort der Be-
gegnung.

Der Philosoph leistet Lebenshilfe, indem er im vor-
aus die ungeheure Tragweite des Lebens beschreibt
und damit vor Schocks und Ueberraschungen be-
wahrt und jeden seiner Freiheit gegentiberstellt.

%

Was aber, zumindest in der abendldndischen Tradi-
tion, Leben menschenwiirdig macht, ist Freiheit, ist
das unverdusserliche Recht auf freie Entscheidung
im Bereich des Denkens und Handelns, die aus dem
Menschen erst ein fiir seine eigenen Gedanken und
Handlungen verantwortliches Wesen macht.

®



Die Freiheit an sich ist unverdusserlich. Doch sie
verwirklicht sich im und durch den Menschen. Damit
sie sich als konkrete Freiheit auf so vielfdltige Weise
wie moglich verwirkliche, bedarf es der garantierten
biirgerlichen Freiheiten. Fehlen diese weitgehend, ist
also der Freiheit die Moglichkeit genommen, sich zu
konkretisieren, so wendet sie sich gegen das mensch-
liche Leben und spricht ihm seinen tieferen Wert ab.
Ein Leben ohne Freiheit ist kein menschenwiirdiges
Leben.

Obwohl die Freiheit sich im gesellschaftlichen Be-
reich verwirklicht, gehort sie einer anderen Ordnung
an und bleibt in gewisser Weise unantastbar. Ein
Kind, das man mit Schldgen vergebens zum Reden
bringen will, spiirt hinter zusammengebissenen Zih-
nen triumphierend die Allmacht seiner Freiheit.

Die Freiheit, von der wir sprachen, ist nur dann un-
auflosbar, wenn gewisse Werte dem Menschen mehr
gelten als alle Tatsachen. Mit Tatsachen ldsst sich
nicht iiber Werte urteilen.

Der Mensch ist frei, insofern er Werte hat. Sie be-
freien ithn von der Herrschaft der Tatsachen.

£

Wenn wir dem Menschen in uns treu bleiben wollen,
so miissen wir ithm seine Freiheit erhalten: Sein
Recht, die Tatsachen gegeneinander abzuwédgen,
stets aufs neue zwischen verschiedenen Moglichkei-

ten zu wihlen.
b

Das Wort «Tue, was du musst, geschehe, was wolle»
ist gewiss nicht ausreichend, um das Verhalten eines
freien, sich der Folgen seiner Handlungen bewussten
Menschen zu definieren. Es bleibt aber unter den die
Freiheit bestimmenden Widerspriichen ein notwen-
diges Element.

Es hat keinen Sinn, darauf zu verzichten, zu handeln,
nur um sich nicht die Hande schmutzig zu machen.

Was geschieht, wenn ein Mensch aufhort, Angst zu
haben? Er wird nicht méchtiger, aber die Macht ver-
liert die Herrschaft tiber ihn, es sei denn, sie ver-
nichte ihn. Das aber wird der Macht gefdhrlich —
die Geschichte hat es uns gelehrt.

Der Mensch, der keine Angst mehr hat, wird zum
Zeugen. Und da eine enge Verbindung zwischen
Macht und Liige besteht (denn die Macht muss sich
ja notgedrungen als gesichert ausgeben, obgleich sie
es niemals sein kann), spricht der Zeuge, der sich
ausserhalb ihres Bereiches gestellt hat, die Wahrheit,
und die Wahrheit allein dient der Gerechtigkeit.

ES
Wann werden wir endlich lernen, die Verschiedenar-

tigkeit der Menschen und die durch sie bestimmte
Mannigfaltigkeit der Wege zur Wahrheit zu schit-

zen? Denn sie sind das Pfand der Freiheit, sie bilden
den unerschopflichen Reichtum menschlicher Bezie-
hungen.

Selbst wenn alle Voraussetzungen fiir das Werden
des Menschen gegeben wiren, so wire noch nichts
getan — bis wir selbst etwas dazu tun.

Das ist etwas, das selten begriffen wird: Die Hoff-
nung, Mensch zu sein, besteht nur dort, wo alles
noch unfertig, wo nichts vollkommen, nichts an sein
Ende gekommen ist.

ES

Wer das Menschsein liebt — und ich hoffe, dass die
meisten von uns im Menschsein ihre Heimat spiiren
—, der muss froh sein, mit all dem Ungeniigen zu le-
ben, das zum Wesen der Zeitlichkeit gehort. Das
heisst natiirlich nicht, dass man jeden MiB3stand erge-
ben als zum menschlichen Dasein gehérig betrachten
und ihn nicht beheben soll. Etwas als Mifistand, als
Ungeniigen zu empfinden, bedeutet ja, nach Besse-
rem zu streben. Aber dieses Streben hort nie auf, so-
lange man in der Zeit bleibt.

Die objektiven Umstidnde, die fiir das Menschwer-
den, fiir die Hoffnung, Mensch zu werden, so wichtig
sind, hdngen zum grossen Teil von Wissenschaft und
Technik, von politischen und wirtschaftlichen Struk-
turen ab. Sie gehdren zu dem, was geplant werden
kann. Allerdings kann es geschehen, dass iiber dem
komplizierten Planen und der miihseligen Arbeit der
eigentliche Sinn, der Mensch, vergessen wird. Man
verliert sich im Planen, und das Ziel gerdt ausser
Sicht.

Heute gibt es gegensitzliche Methoden, die Moglich-
keit des Menschseins zu zerstoren. Die erste besteht
darin, dem Menschen das Minimum an materiellen,
sozialen und kulturellen Voraussetzungen zu verwei-
gern. Das ist zum Beispiel der Fall in den Entwick-
lungsldandern, wo Hunger, Krankheit und frither Tod
drohen; es ist auch der Fall in den totalitaren Staa-
ten, wo Polizei, Gewalt, Gefdngnis zu den tédglichen
Bedrohungen gehoren.

%
+

Die zweite Methode besteht in der wissenschaftlichen
Planung des menschlichen Gliicks. Wo alle Bediirt-
nisse befriedigt sind, verschwinden zwar Hunger und
Durst, aber es verschwindet auch die Hoffnung. Pro-
duktion und Verbrauch werden so programmiert,
dass die Menschen auch in ihren Konsumbediirfnis-
sen manipuliert und eingeplant sind. Nicht mehr die
Menschen, sondern die Maschinen, die alles regeln,
bestimmen die Geschichte.

*

Um ein Mensch zu sein, muss man die Gegebenhei-
ten des Menschen annehmen. Der Mensch ist kein
Roboter, keine Maschine, kein Tier und kein Engel,
auch wenn sich heute anscheinend viele Menschen
danach sehnen, alles andere zu sein als Menschen.

*

217



Der Mensch unterscheidet sich dadurch von der Ma-
schine, vom Tier, dass er die Moglichkeit zur Frei-
heit hat und eine Vernunft.

Das macht das menschliche Leben schwer, und es
bedeutet keineswegs, dass der Mensch als freies We-
sen in jedem Augenblick frei ist, das zu tun, was ihm
gefillt. Denn in jedem Augenblick das zu tun, was
einem gefillt, ist unbefriedigend und ldsst nur innere
Leere zuriick.

Wiirde man das Leiden endgiiltig durch irgendwelche
chemischen Mittel — durch Psychopharmaka zum
Beispiel — abschaffen, dann hitte man den Men-
schen abgeschafft. Das Leid, Mensch zu sein, muss
in Kauf genommen werden. Auch das gehort zur Er-
ziehung.

Der Mensch ist dadurch Mensch, dass er an etwas
oder an jemandem héngt, dass er etwas oder jeman-
den liebt. Und woran er auch hidngt, wen er auch
liebt, es sind immer sterbliche, verwundbare Wesen,

die er also schiitzen und verteidigen muss.
Infolgedessen gibt es in ihm — das ist die Kehrseite
der Liebe — eine unvermeidliche Aggressivitit.

Wollte man diese Aggressivitit ginzlich abschaffen,
wie manche trdumen, dann wiirde man damit die
Liebe zerstoren miissen. Verschwinden Aggressivitit
und Liebe, so verschwindet auch der Mensch.

ES

Ein weiteres: um Mensch zu werden, muss der
Mensch etwas in sich haben, etwas ganz Einfaches,
eine Substanz. Das Zerstorerischste fiir den Men-
schen ist die Leere, die Leere in ihm selber oder die
Leere der Gesellschaft, in der er lebt. So viele junge
Leute wissen nicht, was sie mit ithrer Zeit anfangen
sollen, sobald ihnen nichts mehr von aussen angebo-
ten wird. Da ist die Erziehung wirklich gescheitert.

*

Ich halte es fiir eine der wichtigsten Pflichten der
Schule, nicht nur den Jungen Schulaufgaben zu ge-
ben, sondern sie auch daran zu gewohnen, mit ihrer
freien Zeit etwas anzufangen und sich dariiber zu
freuen, statt sich ins Leere fallen zu lassen.

P
Der Mensch kann nur dann die Hoffnung haben,
Mensch zu sein, wenn er etwas in sich weiss, das

nicht nachgibt. Etwas, das jenseits der Vernunft ist,
das zur Freiheit selbst gehort.

t

Es gibt Dinge, die getan werden miissen, und andere,
die nicht getan werden diirfen. Und es gibt eine
Grenze, die nicht bei allen dieselbe ist, die aber ir-

gendwo im Menschen existieren muss, einen Punkt,
wo plotzlich ein non possumus sich erhebt.

*

Immer wieder gab es Menschen, die das Unmogliche
aus dieser Herausforderung heraus getan haben.

218

Manche haben es allen Umstdnden zum Trotz gewagt
und erreicht, Mensch zu werden. Dadurch haben sie
fiir alle dem Leben Sinn gegeben.

A

Von irgendwoher kommt ein Sinn; eine absolute
Sprache wird gehort. Eine solche Herausforderung
zum Unmoglichen geht durch die ganze Geschichte.

¥

Ich glaube, dass man den Jungen dadurch hilft, dass
man etwas von ihnen verlangt, etwas erwartet, dass
man sie als verantwortliche Menschen behandelt, die
dazu beitragen werden, den Sinn und die Qualitit des
Lebens zu retten.

Wo die moderne Biologie nichts unerkldrt zuriicklas-
sen will («es gibt kein Geheimnis des Lebens mehr»),
gelangt sie trotz allem zu Ergebnissen, die Wunder
bleiben und unreduzierbar sind.

Wie ldsst sich die Entwicklung zu immer komplizier-
teren und folglich immer zerbrechlicheren Gattungen
durch «das Zusammentreffen unabhéngiger kausaler
Serien» erkldaren?

Wie soll aus einem solchen «Zusammentreffen» ein
Sinn, eine wissenschaftliche Theorie, ein Buch ent-
stehen? Wie konnte ein Zusammentreffen von Ursa-
chen jenes «Leben-Wollen» hervorbringen, das erst
ermoglicht, von einer «Verdnderung zum Besseren»
zu sprechen? Ein Wissenschaftler sagte einmal in
einem Vortrag: «Jeder Biologe fragt sich automa-
tisch...» Aber es fragt sich eben niemand etwas
automatisch.

£
Bei der Lektiire des Buches «Zufall und Notwendig-
keit» von Jacques Monod staunt man iiber die Ent-
deckungen der Molekularbiologie und die Art, wie
sie die Mittel einer ungeheuren Entwicklung bis ins
Innerste der genetischen Mechanismen aufdeckt und
erlautert.

#
Man mag sich jedoch iiberlegen, ob man aus diesen
Entdeckungen nicht auch etwas ganz anderes ablei-
ten konnte, ndmlich eine Theodizee. Denn konnte
sich Gott vollkommenerer und ihm wiirdigerer Mittel
bedient als jener, die dem Menschen, der sie ent-
ratselt, als Zufall und Notwendigkeit erscheinen?

s

Ich rede nicht gern von Gott. Ich glaube wie Gabriel
Marcel, dass man in den meisten Fillen, wo man von
Gott redet, gar nicht liber Gott spricht. Aber mein
angeborener Wachhundinstinkt treibt mich, jede Ge-
legenheit wahrzunehmen, um ein wenig zur Aufklé-
rung einiger Missverstindnisse beizutragen, oder ge-
wisse wesentliche Dinge zu retten, die mir heute be-
droht erscheinen.

&

Ich glaube, dass das grundsétzliche und bleibende
Gottesproblem in der Unfidhigkeit des Menschen
liegt, dieses Problem wirklich zu stellen: Entweder ist
Gott immer schon da, bevor die Frage gestellt wird,



oder er ist in der Frage gar nicht da, also nicht von
ihr betroffen, oder aber der Fragende weiss gar nicht,
das Gott in der Frage da ist.

K

Ich habe es immer als unmoglich empfunden, die
Frage nach Gott zu stellen, nicht etwa, weil Gott
nicht da wire, sondern weil er so ungemein gegen-
wirtig ist, dass er vom ersten Wort an bereits anwe-
send ist.

Ich gehe noch weiter: Ich kann mir keinen einzigen
sinnvollen Gedanken vorstellen, der nicht bereits die
Dimension des Sinns als solchen enthielte. Diese
Dimension findet sich nie in den Tatsachen, in der
Erfahrung, und ich sehe auch nicht, wie der logische
Verstand sie hervorbringen konnte. Er befindet sich
in dieser Dimension, aber er bringt sie nicht hervor.

B

Ich mochte fast sagen, ich denke und iiberlege
eigentlich nur in Gott.

Ich finde, dass die Menschen sehr oft nicht das glau-
ben, was sie zu glauben glauben. Ich finde, dass es
ausserordentlich schwierig ist, zu wissen, an was man
glaubt. Was bedeutet schon das «Ja» der Gldubigen
und das «Nein» der Atheisten?

Wenn ich sage, «ich glaube», an was glaube ich
dann? Wenn ich sage, ich glaube an Gott, was ver-
steh ich da unter Gott? Und was verstehe ich unter
jener Existenz, die ich Gott verleihe oder ihm zubil-
lige? Theologen und Philosophen bemiihen sich seit
jeher, eine Antwort auf diese Frage zu finden. Und
ich meine, dass die Menschen gut daran tdten, Gott
das Ziahlen der Seinigen zu liberlassen.

%

Simone Weil hat einmal gesagt, man miisse sich Gott
zugleich als personlich und als unpersonlich vorstel-
len, sonst wire er nicht Gott. Damit ist eigentlich ge-
sagt, dass man sich Gott nicht vorstellen kann, denn
man kann sich nicht zugleich das Personliche und
das Unpersonliche vorstellen.

Zwischen Freiheit und Notwendigkeit darf es in Gott
keinen Unterschied geben. Ich weiss wohl, dass ich
damit etwas mir Unverstandliches sage. Es gibt je-
doch Formeln und Sitze, die man ausspricht, ohne
sie zu verstehen, und die doch einen Sinn haben: eine
«Bedeutung», insofern man in eine bestimmte Rich-
tung «denkt».
*

Es gibt nun einmal verschiedene Wirklichkeiten, und
von «symbolischer Wirklichkeits zu reden, heisst
nicht, entrealisieren oder entmythologisieren. Es gibt
die geschichtliche Wirklichkeit, die rein naturwissen-
schaftliche Wirklichkeit, die religiose Wirklichkeit,
die geistige Wirklichkeit. Die vollige Losspaltung des
Religiosen erscheint fiir das Gottesproblem gefdhr-
lich, und unter gefdhrlich verstehe ich alles, was ab-
schirmt und die Forschung zum Stillstand bringt. Es
ist gefdhrlich, das Religitse vollig zu isolieren, es aus-

serhalb des aktiven Lebens anzusiedeln, und es ist
ebenso gefdhrlich, es ganz in den tatsdchlichen
Gegebenheiten der empirischen Wirklichkeit aufge-
hen zu lassen.

Vor einiger Zeit las ich ein Buch von Werner Hei-
senberg, in dem er Gespriche mit Niels Bohr und
Wolfgang Pauli wiedergibt: Sie werden sich alle drei
dariiber einig, dass es nichts Diimmeres gébe, als die
Welt in zwei Bereiche aufzuteilen, in jene, von dem
man in klaren Begriffen reden kann, und einen ande-
ren, von dem man am besten gar nicht spricht. Bei
genauer Betrachtung — so meinten sie — sei das,
wovon man in klaren Begriffen reden kdnne, wenig
bedeutend.

Ich mochte dieses an einem Beispiel beleuchten, das
nicht zuféllig gewdhlt, sondern durchaus zeitnah und
aktuell ist: das Verhiltnis von Politik und Glauben.
Ich habe in einem Buch gelesen, das einen atheisti-
schen Glauben an Gott zu formulieren vorgibt, an
einen Gott, der tot ist. Das Religitse ist dort ganz auf
die menschliche Solidaritét reduziert, auf jene Ebene,
auf der sich das gemeinsame Geschick der Menschen
in der Geschichte vollzieht. Als ob die geschichtliche
Dimension sich selbst geniigte! Eine solche Auffas-
sung scheint mir wenig durchdacht.

Die Geschichte der Menschheit findet erst dann
ihren Sinn, wenn der Mensch eben jenes Wesen ist,
von dem ich zu Anfang gesprochen habe. Und damit
komme ich auf den Begriff Freiheit, iiber die ich fast
nichts gesagt habe, und die doch Vorbedingung jeg-
licher Wahrheit ist. Denn die Wahrheit hat fiir den
keinen Sinn, der nicht die Freiheit besitzt, sie dem
Irrtum oder der Liige vorzuziehen.

s

Die Forderung nach Ausschliesslichkeit gehort wohl
zur Natur einer jeden Religion. Man muss dabei be-
riicksichtigen, dass kein Wesen fiir uns wirklich exi-
stiert, solange es nicht seine Besonderheit entwickelt.
Es gehort zu unserem Denken, dass wir auf Beson-
derheit nicht verzichten konnen, wenn wir etwas kla-
ren oder in Wirklichkeit umsetzen wollen. Das ist
meiner Ansicht nach der Grund, weshalb die Reli-
gionen immer ihren Partikularismus behauptet ha-
ben.

ES
Der Ausschliesslichkeitsanspruch der Religionen hat
seinen tiefen Sinn. Ich, die ich keiner Kirche ange-
hore, zittere heute fiir die Kirchen. Und vielen Zeit-
genossen, die ausserhalb der Kirchen geblieben sind,
geht es genauso. Nur: die Gldubigen scheinen um die
Zukunft der Kirchen nicht zu bangen, wohl in der
Erwartung, dass Gott ihnen beistehen wiirde. Viel-
leicht sind sie sich auch weniger bewusst, welche Ge-
tahren in der Aufgabe des Ausschliesslichkeitsan-
spruches liegen.

sk
Dieser Ausschliesslichkeitsanspruch ist fiir den Men-
chen ein Element der Konsistenz, der Seinskonsi-
stenz. Er muss nicht notwendigerweise zu Fanatis-
mus und Krieg fiihren.



Ich habe nie begriffen, warum man es skandalos fin-
det, dass es verschiedene christliche Kirchen gibt. Ich
finde es schandlich, wenn sie einander hassen und
sich bekdmpfen, aber ich finde es durchaus nicht
schédndlich, wenn sie aufeinander horen. Und ich se-

he auch nicht ein, weshalb iiberall gleiche Glaubens-
meinungen herrschen sollen, da Gott ja personlich
und unpersonlich zugleich, also transzendent ist. Es
scheint mir im Gegenteil normal, dass es nicht so ist,
und diese Verschiedenheit kann ein Reichtum sein.

Eingabe der Altersheimkommission VSA an die Kantonsregierungen

«Die Altersrevolution braucht nicht stattzufindeny

Einfithrung von Bewilligungspilicht
und Aufsicht nach dem Muster des Kantons Bern?

In der «Neuen Ziircher Zeitung» vom 2./3. Juli 1977
fordert der Informationschef der Stiftung Pro Senec-
tute, Dr. Peter Rinderknecht, in einem ldngeren Auf-
satz «statt Betreuung gesellschaftspolitische Aufwer-
tung der dlteren Generation». Dabei gelangt er unter
dem Titel «Die Altersrevolution braucht nicht statt-
zufinden» zu gleichen oder @hnlichen Schlussfolge-
rungen, wie die VSA-Tagung fiir Altersheimleiter
1972 in Schaffhausen®. Auch wenn man — alles in
allem — dem Postulat dieser gesellschaftspolitischen
Aufwertung durchaus zustimmen kann, kommt man
um die Feststellung nicht herum, dass auf die Be-
treuung betagter Menschen im Heim jetzt und wohl
noch auf lange Zeit nicht zu verzichten ist.

Im Zuge der rasch fortschreitenden Aenderungen im
Altersaufbau der Bevolkerung in der Schweiz haben
sich viele Gemeinden und gemeinniitzige Korper-
schaften in den letzten beiden Jahrzehnten gendtigt
gesehen, die Planung und den Bau von Alters- und
Pflegeheimen voranzutreiben. Auch private Kreise
haben die Betreuung dlterer Leute als notig und zu-
dem als Erwerbsquelle erkannt. Im allgemeinen er-
fiilllen die oOffentlichen und privaten Heime ihre
schwierige Aufgabe ganz ohne Zweifel vorbildlich.
Dennoch ldsst es sich weder bestreiten noch bagatel-
lisieren, dass der Mangel an Pflegepldtzen die Wahl-
freiheit des Pensiondrs reduziert und in vereinzelten
Fillen deshalb die Gefahr eines Missbrauchs in sich
schliessen kann.

Umifrage unter den Kantonen im Februar

In Wiirdigung dieses Umstandes ist die Altersheim-
kommission VSA mit Schreiben vom 8. Februar
1977 an die Kantonsregierungen gelangt. Die zustin-
digen Fiirsorgedirektionen wurden angefragt, ob und
inwieweit im betreffenden Kanton eine staatliche

* Vergl. «Altersheimfragen», erschienen 1973 im Verlag
VSA, Preis Fr. 3.—. Zu beziehen beim Sekretariat, Tel.
01 34 49 48.

220

Aufsicht vorhanden und, wo nicht, aufgrund der Ge-
setzgebung die Einfiihrung von Bewilligungspflicht
und Aufsicht moglich sei. Bei ihrem Schritt gab sich
die Kommission davon Rechenschaft, dass derlei
staatliche Kontrollen gewiss keine Allerweltsmittel
und auch nicht geeignet sind, Pannen mit Sicherheit
zu verhindern. Solange die Wabhlfreiheit des Pensio-
ndrs durch die gegebene Marktlage indessen be-
schrinkt bleibt, erlauben sie immerhin, wie das Bei-
spiel Jegenstorf gezeigt hat, notfalls ein rasches Ein-
greifen der Behorden. Fiir die gutgefiihrten Offent-
lichen und privaten Heime aber stellen sie mehr
einen Schutz als eine Beeintrdchtigung dar.

Die Mehrheit kennt weder das eine
noch das andere

Mehr oder weniger rasch, was anerkennend vermerkt
werden soll, haben die angefragten Kantone reagiert
und allesamt bereitwillig Auskunft erteilt — mit
Ausnahme des Kantons Wallis. Aus den Antworten
geht hervor, dass es in fuinf Kantonen, namlich in

Bern Schwyz
Genf Waadt
Obwalden

eine Bewilligungs- und Aufsichtspflicht bereits gibt
und die gesetzlichen Grundlagen hierfiir vorhanden
sind, wogegen 14 Kantone, ndmlich

Aargau Neuenburg
Appenzell AR und IR Nidwalden
Basel-Stadt Solothurn
Graubiinden Thurgau
Freiburg Zug
Glarus Ziirich
Luzern

zumindest derzeit weder das eine noch das andere
kennen. Rechnet man das Wallis (dessen Fiirsorge-
departement trotz wiederholter Bitte um Antwort



	Ort der Begegnung - die Gegenwart

