Zeitschrift: Fachblatt fur schweizerisches Heimwesen = Revue suisse des
établissements hospitaliers

Herausgeber: Verein flr Schweizerisches Heimwesen

Band: 48 (1977)

Heft: 8

Artikel: Wir kbnnen nur hoffen, Menschen zu werden
Autor: Hersch, Jeanne

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-809586

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 14.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-809586
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Prof. Dr. Jeanne Hersch:

Wir konnen nur hoffen, Menschen zu werden

Wie sieht Jeanne Hersch «Die Hoffnung, Mensch zu
sein» und wie will sie diese Formel verstanden wis-
sen? Vor der VSA-Jahresversammlung 1977 im Ka-
sino Ziirichhorn erklirte die bekannte Genfer Philo-
sophin, jeder Mensch habe ein Recht auf Hoffnung,
und in diesem Recht seien sich alle Menschen gleich.
Gleichheit gebe es nur in der letzten Wiirde des Hoj-
fens. Darin verberge sich unsere endlose Aufgabe,
die kein gesellschaftliches System jemals beseitigen
konne. «Das Letzte ist weder planbar noch machbar.
In der Hoffnung, Mensch zu sein, muss man nicht
den Engel spielen wollen. Wir haben als Sterbliche
weder die Unschuld des Tieres noch die Unverletz-
lichkeit der Engel. Wir haben nur die relative Ge-
rechtigkeit zu verwirklichen.» Die gestraffte, mit
Zwischentiteln versehene Textfassung des Hersch-
Vortrags, die den Lesern hier vorgelegt wird, er-
scheint auch im Mitteilungsblait «Schule und Elter-
haus» des Schulamtes der Stadt Ziirich. H. B.

Meine Damen und Herren, Ich glaube, der Titel mei-
nes Vortrages verlangt eine Erkldarung. Es ist eigent-
lich das erste Mal, dass ich einen Vortrag unter
einem Titel halte, der auf einem meiner Biicher steht.
Die Ursache ist folgende: Man hat mir einfach dieses
Thema vorgeschrieben. Also, es war zuerst der Titel
eines Vortrags, und dann hat man ein Buch verof-
fentlicht, in dem es eine Reihe von Vortrdgen und
Texten gibt, und ein Vortrag daraus hat dem ganzen
Buch den Namen gegeben. Deswegen finden wir die-
ses Thema jetzt wieder, aber ich muss den Titel na-
her erkldren, warum er zum Titel eines Buches ge-
worden ist.

Viele wichtige Worter sind zweideutig

Der Ausdruck «Hoffnung, Mensch zu sein», ist fiir
mich wirklich sehr zentral. Das kommt daher, dass
das Wort «Mensch» zweideutig ist, wie iibrigens viele
Warter, die wichtig sind. Nehmen Sie zum Beispiel
das Wort «Leben». Wenn man sagt, dass durch die
Atombombe jede Form des Lebens auf dem Planeten
verschwinden konnte, dann meint man damit das
biologische Leben, aber wenn man sagt: «Weisst Du,
es ist kein Leben, was ich da habe», so meint man
nicht, dass man tot sei, biologisch tot, sondern dass
das kein menschenwiirdiges Leben sei. Das Wort Le-
ben hat also zwei Bedeutungen, eine faktische, biolo-
gische, und eine andere, iibertragene Bedeutung, wo
man meint: Man lebt, aber es ist eben kein men-
schenwiirdiges Leben.

Mit dem Wort Mensch ist es genauso. Wir brauchen
da gar nicht zu zweifeln, dass wir Menschen sind,
denn wir gehoren ja zur Gattung Mensch, das ist

«Es ist dumm und
arrogant zu behaupten,
in unserer Gesellschaft
konne man nicht
Mensch sein»: Jeanne
Hersch, die bekannte
Philosophin aus G enf,
spricht in freier Rede.

keine Frage. Wir sind keine Hiihner, keine Kilber
und keine Schlangen, wir sind eben Menschen und
keine Affen. Das kann man feststellen, das ist fak-
tisch, und diese faktische Bedeutung bezieht sich
darauf, dass der Mensch gegeben ist, er ist da, und
man stellt ihn fest. Aber das Wort Mensch hat noch
einen anderen Sinn, wo gemeint ist: das ist ein wirk-
licher Mensch oder das ist tiberhaupt kein Mensch.
Was bedeutet das?

Das bedeutet nicht, dass er biologisch kein Mensch
ist, sondern das bedeutet, dass er das Wesentliche,
was fiir unsere Wertvorstellung zu einem Menschen
gehort, nicht in sich trdagt. Es ist iiberhaupt kein
Mensch, das bedeutet: er gehort zwar zur Gattung
Mensch, aber er besitzt nicht das, was in wertendem
Sinn zum Menschen gehort.

Nur der Mensch hat Erwartungen

Und was ist es, was in wertendem Sinn zum Mensch
gehort? Ich glaube, das ist in erster Linie die Fihig-
keit, sich als ein Wesen aufzufassen, das Aufgaben
hat. Das ist ein Wesen, das sich nicht nur mit Fest-
stellungen oder mit Festgestelltem begniigt, sondern
wissen will, was zu tun ist, was zu verwirklichen ist,
was zu entstehen hat. In diesem Sinne ist der Mensch
ein Wesen, das etwas vor sich hat als Erwartung, als
Aufgabe. Sein Wesen ist nicht gegeben, sondern auf-
gegeben, wie Kant erkldrte. Wenn man von jeman-
dem sagt: Das ist tiberhaupt kein Mensch, so meint
man damit, dass er dieses Aufgegebensein im
Menschsein nicht anerkenne oder nicht ernst nehme.

Es gibt viele Leute, die die Menschen herabwiirdi-
gend behandeln, indem sie bloss feststellen, das seien
Lebewesen, die auf solche und solche Art zusam-

211



menlebten, die solche und solche Bediirfnisse hitten
und die man auf solche und solche Art gliicklich ma-
chen konne. Aber diese Art des Sprechens hat es nur
mit Feststellungen und mit technischen Massnahmen
zu tun und sie behandelt die Menschen als Art, als
gegebene Art und nicht als ein Aufgegebenes.

Es gehort zu diesem Aufgegebensein des Menschen,
dass er frei ist oder dass er frei sein kann. Denn die
Freiheit ist auch nicht gegeben und auch nicht fest-
stellbar. Zwar gibt es Leute, die glauben, wir seien
frei, jeder besitze so eine menschliche Freiheit in sei-
ner Tasche. Aber die Freiheit ist nicht ein Besitz,
sondern immer eine Moglichkeit, und der Mensch
hat die Moglichkeit, sich frei zu machen, eine be-
stimmte Freiheit sich erwerben, sich zur Freiheit zu
erziehen. Und die Freiheit selbst ist aufgegeben, und
da haben wir natiirlich eine paradoxe Situation, denn
der Mensch muss frei sein, um eine mogliche Freiheit
zu haben, also er ist frei, sich frei zu machen, und
das bedeutet, dass er die Aufgabe hat, frei zu wer-
den.

Was bedeutet denn: frei werden?

Aber was bedeutet frei: frei werden? Das bedeutet
eine verniinftige Freiheit, bedeutet nicht, irgendetwas
irgendwo, irgendwann, so wie es einem grad einféllt,
zu tun. Das ist keine Freiheit, sondern nur Willkiir
und im Grunde Zwang. Sich verantwortlich und ver-
niinftig frei zu machen und verantwortlich und ver-
nilinftig frei zu sein, das ist nie ein fiir allemal ge-
schehen.

Niemand von uns kann es wagen zu sagen: Ich bin
ein freier Mensch, denn wir wissen alle, es kommt
immer wieder vor, dass wir etwas wollen, etwas tun
wollen, und wir tun das Gegenteil oder etwas anderes
oder iiberhaupt nichts. Jedes Wochenende, wiirde ich
sagen, ist in einem bestimmten Sinn ein Beweis da-
fiir, dass wir nicht ganz das tun konnen, was wir pla-
nen, das nicht erreichen konnen von uns selbst, was
wir erreichen mochten, so dass das Aufgegebensein
immer noch dableibt.

Deswegen sage ich, wir konnen nicht behaupten, im
wertenden Sinne Menschen zu sein, sondern wir
konnen nur jeder hoffen, Mensch zu werden. Das ist
die Bedeutung des Titels von der «Hoffnung,
Mensch zu sein». Ich hitte auch reden konnen von
der «Hoffnung, Mensch zu werden».

Als-Menschen haben wir keine Sicherheit

Da gibt es also keine Sicherheit, die wir haben, und
wir konnen nicht im Namen der blossen Feststellung
irgend etwas verlangen. Aber was wir feststellen kon-
nen, ist, dass die Hoffnung, Mensch zu werden, fiir
uns einen Sinn hat. Diese Hoffnung hat fiir uns einen
Sinn, und durch sie haben wir eine bestimmte
Wiirde, die andere Lebewesen nicht zu haben schei-
nen, ich sage: scheinen, denn ich bin nie ein Huhn
oder Hund gewesen, was ich {ibrigens bedaure, denn
ich hatte einmal einen sehr lieben Hund und ich wére
so gern fiir fiinf Minuten dieser Hund geworden, um

212

zu wissen, was das ist, ein Hund zu sein. Wir wissen
es nicht. Aber soweit wir sehen, ist es bei den Tieren
nicht so. Nur bei uns Menschen gibt es das Bewusst-
sein dieser Moglichkeit von Freiheit, und ich sage,
das sei im Grund die Ursache, die wirklich gerecht-
fertigte Ursache, weswegen es eine universelle De-
klaration der Menschenrechte gibt. Es gibt Men-
schenrechte, weil der Mensch solch ein Wesen ist,
dass fiir ihn die Hoffnung, Mensch zu werden, einen
Sinn hat, und deswegen hat er ein Recht.

Gliicklich wollen auch die Tiere sein

Ich finde, wenn man von den Menschenrechten nur
unter dem Gesichtspunkt des Gliicks spricht, ver-
passt man das Wesentlichste. Denn gliicklich wollen
auch alle Tiere sein. Sie wollen alle soviel essen wie
moglich und so gut wie moglich, und sie wollen alle,
wenn sie Warme brauchen, in der Wéarme sein und
wenn sie Kalte brauchen, in der Kilte. Das ist nichts
Eigentliches, und wir miissen alle Tiere gut behan-
deln, aber wir erkennen ihnen deswegen diese
menschliche Wiirde, diese spezifische Wiirde nicht
zu.

Menschenrechte gibt es, weil die Menschen allein die
Wiirde haben, die Freiheit zu wollen, die es ihnen er-
moglicht, sich selbst als Aufgabe aufzufassen. Man
muss die Moglichkeit, dass der eine den andern in
solcher Weise als Menschen betrachtet, begiinstigen
— darum die Menschenrechte.

Im Grunde beruht meiner Ansicht nach die grosse
Sorge unserer gegenwirtigen Zeit in der Sorge um
das Wohl der meisten Menschen. Man hat noch nie
soviel dariiber geschrieben, man hat sich noch nie
soviel Sorgen um die Randsiedler gemacht, um die
Behinderten, um die Delinquenten, um die Geistes-
schwachen, um die Menschen, die noch nicht in der
Zivilisation entwickelt sind usw. Und der Grund
weswegen scheint sehr oft verloren, verschwunden.
Der Grund dafiir liegt aber gerade darin, dass es sich
um Menschen handelt, also um Wesen, fiir die das
Menschsein noch ein Aufgegebenes ist. In diesem
Sinn ist es eine ganz dumme Arroganz zu behaupten,
wir seien doch alle Menschen. Wir sind nicht eben
alle Menschen. Wir haben die Hoffnung es zu wer-
den. Es ist iibrigens auch eine ganz dumme Arroganz
zu sagen, dass wir Menschen keineswegs Menschen
werden konnten, und es ist ebenso arrogant zu sagen,
dass man in einer gegebenen Situation oder in einer
gegebenen Gesellschaft iiberhaupt nicht zum Men-
schen werden konne.

Verzweiflung ist dem Menschen nicht gestattet

Es gibt viele Menschen, die sagen zum Beispiel, in
unserer jetzigen Gesellschaft konne man iiberhaupt
nicht Mensch werden und deswegen miisse man diese
Gesellschaft zerschlagen. Ich glaube, die menschliche
Geschichte hat gezeigt, dass es sehr oft schwer sein
kann, unter bestimmten Umstdnden zum Menschen,
zum echten Menschen zu werden, aber dass man es
immer werden kann.



Die Hoffnung ist wirklich eine Tugend im traditio-
nellen Sinn; Verzweiflung ist hier verboten. Sie ist
verboten, weil man immer die Moglichkeit hat,
Mensch zu werden. Aber eben: Mensch sein heisst
nicht unbedingt, gliicklich sein! Man betrachtet diese
Fragen der Menschenrechte sehr oft nur unter dem
Gesichtspunkt des Gliickes. Doch ist zu sagen, dass
das, was Gliick sein soll im Menschenleben, gar nicht
so klar ist, wie man oft behauptet. Wir wissen nicht,
was unser Gliick ist, und meistens meint man unter
Gliick bloss das, was man nicht hat. Wir sind schnell
bereit fiir Gliick zu schwidrmen, aber wenn wir das
erreichen, wonach wir schwiarmen, ist es nicht mehr
Gliick.

Gliick ist meistens nur aus der Ferne ein Gliick, es
hat etwas Verschwindendes. Wenn man davon
traumte, von einer Gesellschaft, von einer Situation,
da wohl alle im Gliick schwimmen wiirden, und wir
wiren in einem irdischen Paradies, da merkte man
bald, dass das das Ende der Menschen bedeuten
wiirde. Denn der Mensch ist ein Wesen, dem etwas
aufgegeben ist, nicht gegeben, und wenn der Mensch
sich im Gliick, im vollkommenen Gliick auflosen
wiirde, dann wiirde er sich ganz schrecklich langwei-
len. Wenn Eva und Adam im Paradies sich nicht ge-
langweilt haben, ist das nur so zu erkldren, dass die
beiden noch nicht sterblich waren. Sie waren noch
nicht in der Zeit, noch nicht in der Geschichte, noch
nicht im Aufgegebensein.

Wir konnen uns gar nicht Adam und Eva vorstellen,
wie sie waren. Ich habe oft gesagt, sie waren Vor-
menschen, aber nicht Menschen in unserem Sinn. In
unserem Sinn wiirden wir uns in der Lage von Adam
und Eva sicher schrecklich langweilen, denn wir sind
in der Zeit, wir sind in der Geschichte, uns ist unser
Selbstsein und das Sein der anderen aufgegeben und
nicht gegeben. Also geht es nicht um langweiliges,
um fernes Gliick, sondern es geht darum, zu arbeiten
in die Richtung einer bestimmten Erziehung, einer
Gesellschaft, die befdhigt ist zu empfinden, dass
Menschen freie Wesen sind, das heisst Wesen, fiir die
etwas aufgegeben ist. Aufgegeben sind die Bedin-
gungen des Menschseins in Freiheit.

Der letzte Sinn der Erziehung

Wiren diese Bedingungen schon alle giinstig, wiirden
sie immer noch nicht geniigen, denn von sich allein
erzeugen giinstige Bedingungen nicht Freiheit, son-
dern nur die Moglichkeit der Freiheit. Die Moglich-
keiten miissen fiir jeden da sein, und darin liegt der
letzte Zweck der Erziehung, solche zu schaffen.
Unter giinstigen Moglichkeiten ist nicht Sicherheit
gemeint. Sicherheit ist auch immer relativ. Kein
Mensch kann endgiiltig in Sicherheit sein, denn wir
bleiben sterblich. Wir haben einen Korper. Dieser
Korper hat immer Bediirfnisse. Diese Bediirfnisse
konnen immer wieder plotzlich das nicht finden, was
sie brauchen. Wir konnen nicht plotzlich hungern,
kalt haben usw. Die Sicherheit kann nie vollkommen
und endgiiltig da sein, aber sie muss teilweise, nach
Moglichkeit verwirklicht werden, denn, wenn alles,
was uns bedroht, ganz nah herankommt, dann haben

wir nicht die notige Distanz, die notige Freiheit, die
ndtige Zeit, um — ganz einfach — Mensch zu wer-
den. Wir sind nur noch damit beschiftigt, unsere Si-
cherheit herzustellen, und das macht uns noch nicht
zu Menschen.

Also muss eine bestimmte Distanz erworben werden,
und ich glaube, das ist Zivilisation, dass wir Mittel
und Wege finden, damit wir nicht nur an die ndchste
Mahlzeit denken miissen oder an die ndchste Nacht.
Das ist Zivilisation, dass eben das einigermassen ge-
regelt ist, damit wir an etwas anderes denken kon-
nen, namlich an unser Menschwerden.

Kultur ist mehr als Schmuck des Lebens

Zu den giinstigen Umstidnden gehort auch, dass man
Zeit hat. Menschen, die vollkommen von ihrer Ar-
beit erschopft werden und die nur von der Arbeit
zum Schlaf iibergehen, was heutzutage doch manch-
mal der Fall ist, ganz besonders bei Frauen, die zu
Hause ihre Arbeit haben, die konnen kaum dazu
kommen, diese Ruhe zu finden. Aber es gehort noch
anderes dazu. Es gehort zum Menschwerden, eini-
germassen zu verstehen, wo und wie man steht, wie
die Welt ausserhalb aussieht, welche Wege giinstig
sind fiir das Menschwerden, welchen Inhalt dieses
Menschwerden haben kann — und all das wird von
dem erndhrt, was man Kultur nennt.

Meiner Ansicht nach ist Kultur keineswegs ein
Schmuck des Lebens, nicht bloss Garnitur. Kultur ist
nicht bloss dussere Zutat, sondern gerade diese Ver-
vielféaltigung, die wir selbst erleben: die Vervielfdlti-
gung unserer Moglichkeiten, die wir erleben durch
Kontakte mit Menschen, durch Kontakte mit ande-
ren Zivilisationen, mit Kunstwerken, mit Literatur,
mit Erzeugnissen aller Art der Musik und der Male-
rei aller Zeiten und aller Orte. Dadurch werden die
Moglichkeiten unserer Freiheit vervielfiltigt, und wir
sollten uns nicht daran zerstreuen, sondern vielmehr
darin unseren Honig holen, damit wir davon ernéhrt
werden zur Moglichkeit und zur Hoffnung, Mensch
zu werden. Und dazu gehort auch die Beziehung zu
den anderen, also die Mittel, sich auszudriicken und
die Ausdriicke der anderen zu verstehen, also die
Sprache und Sprachen nach Mobglichkeit, denn sie
sind Mittel, um die Moglichkeit, Mensch zu werden,
zu nahren.

Warum gibt es auch ein Recht auf Arbeit?

Und dazu kommt dann die Funktion, der Dienst, den
man in der Gesellschaft leistet. Wir haben Zeiten ge-
kannt, da die Arbeit so anstrengend und menschzer-
storend gewesen ist, dass wir daraus die Ueberzeu-
gung geschopft haben, man soll die Arbeitszeit kiir-
zen und nochmals kiirzen. Das trifft fiir bestimmte
Arbeitsweisen zu, aber das stimmt nicht fiir jede Ar-
beit. Denn seltsamerweise gibt es auch das Recht auf
Arbeit.

Die Arbeit soll so kurz werden wie moglich, aber es
gibt ein Recht auf Arbeit, und komischerweise sieht
es jetzt so aus, dass die Minner, die immer gearbeitet

213



haben draussen, ich meine berufsmassig, weniger
Arbeitszeit haben wollen und dass es nur zwei Kate-
gorien von Menschen heutzutage gibt, die unbedingt
arbeiten wollen. Das sind die Frauen und das sind
die Priester. Das ist eine seltsame Umkehrung.

Ich glaube, man sollte dariiber nachdenken: Man
sollte iiber die Arbeit hachdenken, denn die Arbeit
ist auch eine Weise, Mensch zu sein, oder sollte es
sein, und es geht darum, dort die Arbeitszeit zu ver-
kiirzen, wo sie wirklich unmenschlich ist. Aber ganz
unmenschlich ist sie nie, denn es ist immer auch et-
was fiir die anderen Notwendiges, was man tut, und
als solche hat jede Arbeit noch Sinn.

Geld braucht man — als Zeichen

Ich habe manchmal das Gefiihl, dass das Geld uns
den Sinn der Arbeit verdirbt. Die Kapitalisten arbei-
ten fiir den Profit, und die Arbeitnehmer arbeiten fiir
den Lohn, und in beiden Fallen hat man vor sich
diese Abstraktheit des Geldes. Geld braucht man, da-
mit das Ganze funktioniert, aber im Grunde ist das
Geld nur ein Zeichen. In Wirklichkeit hat die Arbeit
einen konkreten Zweck. Auch wenn jemand in einer
Fabrik diese schrecklich monotone Arbeit am lau-
fenden Band verrichtet, in einer Autofabrik zum
Beispiel, hat er natiirlich kein Gefiihl fiir das Auto,
das am Schluss herauskommt, doch immerhin arbei-
tet er an diesem Auto. Das ist das Wirkliche, nicht
das Geld, das er verdient.

Das Wirkliche ist das Auto, das Wirkliche ist die
Hilfe, die gebraucht wird, und deswegen sage ich,
dass menschliche Arbeit, das heisst die menschliche
Zeit eines Wesens, das sterblich bleibt, nie mit Geld
bezahlt werden kann. Deswegen sollten wir eigentlich
Dankbarkeit empfinden fiir jede Arbeit, denn es ist
menschliche Zeit, eine Zeit, die uns, der Gemein-
schaft, gegeben wird. Der Sinn der Arbeit, der Sinn
des menschlichen Lebens in jeder Tatigkeit sollte
tiberall durchschimmern. Leider ist das nicht immer
im wiinschbaren Ausmass der Fall.

Wenn jetzt so heftig gegen unsere Zivilisation gewet-
tert wird: Ich habe Studenten gehort, die vom totalen
Fiasko unserer Zivilisation reden. Ich glaube, im Ge-
genteil sollten die Kinder in der Schule lernen, wie
das Leben frither gewesen ist und wie es jetzt gerade
ist und wie sehr die Moglichkeiten fiir mehr und
mehr Menschen zahlreicher und zahlreicher gewor-
den sind, fiir jeden die Moglichkeit, Mensch zu wer-
den, wenn er wirklich die Kraft hat, es tédglich zu
wollen und zu hoffen. Natiirlich hat die moderne
Welt neue Probleme geschaffen, neue Schwierigkei-
ten, die zu 10sen sind. Aber immerhin: Der Zweck
der Zivilisation ist, die Mdglichkeiten aller Menschen
zu vermehren, ihre Freizeit grosser zu machen. Es
kommt jetzt auf sie an, davon einen menschenwiirdi-
gen, einen menschengemassen Gebrauch zu machen.

Grosses Thema der Zeit: die Gleichheit

Nun mochte ich noch etwas iiber die Frage der
Gleichheit der Menschen sagen oder der Ungleich-

214

heit. Das ist eines der grossen Themen der Zeit und
spielt eine grosse Rolle in der Hoffnung, Mensch zu
sein. Denn ich glaube, theoretisch sind wir alle ein-
verstanden, dass alle Menschen und auch jeder
Mensch das Recht hat auf die Hoffnung, Mensch zu
werden. Jeder Mensch, weil er diese Moglichkeit hat,
hat ein Recht darauf. In diesem Sinne glaube ich,
sind alle Menschen gleich.

Das ist ein sehr geheimnisvoller, sehr tiefer Sinn und
im geheimnisvollen, tiefen Sinn dieser Féhigkeit, frei
zu sein, um Mensch zu werden, darin sind alle Men-
schen gleich. Ich glaube, dass die Menschenrechteer-
klarung gut tut, wenn sie in ihrem ersten Satz be-
hauptet, alle Menschen seien gleich an Wiirde und
Rechten. An Wiirde und an Rechten! Das bedeutet
nicht faktische Gleichheit. Faktisch sind wir alle un-
gleich, nicht nur die normalen Menschen und die Be-
nachteiligten sind einander ungleich, sondern alle
Menschen sind in jeder Hinsicht ungleich. Es gibt
grossere und kleinere, gesiindere und kriankere, es
gibt gescheitere und weniger gescheite, begabte und
weniger begabte, schone und héssliche Menschen.
Man braucht doch nur die Augen aufzumachen.

Warum machen uns Ideologien blind?

Warum soll uns die Ideologie blind machen dafiir?
Wir sind faktisch alle ungleich, aber wir sind alle
gleich in dieser letzten Féhigkeit, in dieser letzten
Moglichkeit, in dieser letzten Wiirde, Mensch zu
werden, hoffen zu konnen. Das bedeutet, dass wir
wohl die Chance jedes Menschen vermehren sollen
und so gleich wie moglich machen sollen und kon-
nen, seine Chance, aber ganz gleich werden wir nie.
Das ist eine endlose Pflicht, eine endlose Verwirkli-
chung. Wir werden uns nie zufrieden geben, nie. Das
geht immer weiter in der Zeit, wir sind eben nicht im
irdischen Paradies. Das hat mit unserem Dasein in
der Zeit zu tun. Das wird ohne Ende sein, denn Sie
werden nie verhindern, dass ein Kind es mit jeman-
dem zu tun haben kann, ob Eltern oder Lehrer oder
sonst jemand, der gescheiter oder begabter oder er-
findungsreicher auf es eingeht als ein anderer
Mensch. Deswegen glaube ich, dass wir die sozialen
und politischen Pflichten klar sehen sollen in ihrer
Verbindung mit diesem Wesentlichsten.

Die Rechtfertigung von Technik und Wissenschaft

Dadurch sind sie gerechtfertigt. Aber wir miissen
auch wissen, dass es sich um eine endlose Sache
handelt. Wenn wir sagen wollten, solange jemand
nicht zufrieden sei und solange nicht alle Menschen
wirklich zu Menschen geworden seien, es am
schlechten System liege, dann wiren alle Systeme,
die wirklichen wie die ertrauinten, allesamt schlecht,
denn mit keinem System ist es zu schaffen. Das Pla-
nen, die Planung iiberhaupt, ist nur gerechtfertigt
durch die Hilfe, die sie bringt, um die Bedingungen
zu begilinstigen, die es den Menschen moglich ma-
chen, Menschen zu werden. Auch Wissenschaft und
Technik, die aus ihr erwachsen, finden darin ihre
Rechtfertigung, viel mehr als in dem Vergniigen, das



sie verschaffen; Wissenschaft und Technik sind ge-
rechtfertigt durch die Freizeit, die sie ermoglichen, in
der kleineren Miidigkeit, in der Verldngerung des
Lebens, so dass man, wenn man will, von den ge-
schenkten Jahren einen menschlichen Gebrauch ma-
chen kann.

Die Rechtfertigung der Technik ist diese Ermdgli-
chung. Wir miissen aber wissen, worum es schliesslich
geht, was die Rechtfertigung der Technik und der
Planung bedeutet. Das Letzte ist nicht planbar. Jede
Planung rechtfertigt sich letztlich durch das, was
man nicht planen kann. Das ist wieder eine paradoxe
Situation, und man muss lernen, fdhig zu sein, das
Notige zu planen und die Planung anzunehmen, im
Namen dessen, was sich nicht planen ldsst.

Gefahr: Abhéngigkeit von den Giitern

Die Moglichkeit, Mensch zu werden, kann auf ver-
schiedene Weise zerstort werden. Sie kann zerstort
werden durch Zwang, durch Armut, durch Analpha-
betismus, durch Nichtwissen, durch Blindheit fiir die
jetzige Welt usw. Aber sie kann auch zerstort werden
durch stdndige Verlockungen der Konsumgesell-
schaft, indem man so sehr von dem zu Kaufenden
abhingig wird, dass jede Entbehrung als unvorstell-
bar erscheint. Man wird dann schrecklich anfillig fiir
jede Form der Erpressung. Man wird sozusagen zum
Sklaven dessen, was man besitzt und was man ge-
niesst. Und Abhangigkeit, Versklavung in diesem
Sinn ist gerade das, was die Philosophie von altersher
bekdmpft hat.

Philosophische Unabhéngigkeit, bedeutet aber nicht
unbedingt Askese, Armut, Entbehrung. Der Stoizis-
mus zum Beispiel, der durch die Jahrhunderte hin-
durch gedauert hat, bedeutete eigentlich die Unab-
hangigkeit des Weisen. Der Weise kann alles haben.
Aber er will nicht das Wesentliche aufgeben, um ir-
gend etwas zu behalten, denn das Letzte ist fiir ihn,
Mensch werden zu konnen, also diese Freiheit zu er-
werben, und darauf verzichtet er um keinen Preis.
Das ist der wesentliche Punkt, glaube ich.

Angesichts dieser Abhéngigkeit von den Giitern
kommt bei den Jungen sehr oft die Versuchung, man
solle das alles zerstoren. Sie wissen gar nicht, wie das
aussieht, wenn die Gesellschaft zerstort ist. Aber
man kann das alles zerstoren, die Institutionen, die
Strukturen und alles. Dann soll — sagen sie — aus
der Leere der Mensch emporsteigen. Dann soll es
das Menschsein in einer reinsten Form geben, sollen
Giite und Briiderlichkeit herrschen, dann das Para-
dies zuriickkommen.

Dagegen behaupten viele dltere Leute zu Unrecht:
Du irrst, denn der Mensch bleibt ein Egoist. Es ist
nicht so einfach, es ist nicht die Frage des Egoismus.
Wir missen verstehen, dass Menschsein nicht nur
dieses Letzte ist, von dem ich meine, man miisse
Hoffnung haben, es zu erreichen, es zu verwirkli-
chen. Zum Menschsein gehort auch, einen Korper zu
haben, auch vom Materiellen abhiangig zu sein.
Wenn wir nichts zum Essen haben, sterben wir.

Wenn wir uns zu schlimm erkélten auf einem Glet-
scher oder sonstwo, sterben wir. Wir sind materiell
bedroht, und unsere Lieben sind immer materiell be-
droht.

Was von der Aggressivitiit zu halten ist

Deswegen habe ich immer gesagt, die Leute, die ge-
gen die Aggressivitdt vorgehen, die miissten sich die
Sache nicht zu leicht machen. Woher kommt die Ag-
gressivitit? Sie kommt nicht unbedingt von einer gei-
stigen Einstellung, die der Psychiater korrigieren
kann. Wenn Sie von einer Schule, einer sehr guten
Schule meine ich, wissen, dass zuviele Kinder einge-
schrieben werden wollen, so viele, dass die Lehrer sie
nicht alle aufnehmen konnen: Was tun Sie als
Eltern? Sie beeilen sich, um vor den anderen Eltern
anzukommen, damit Ihre Kinder in diese gute Schule
gelangen. Ist das Egoismus? Selbstverstdndlich ist es
Egoismus in Bezug auf die anderen Eltern, aber es ist
der normalste Egoismus. Wenn etwas fehlt, etwas
Wesentliches fehlt, versucht jeder das fiir seine Lie-
ben zu haben.

In der Kriegszeit hat man da, wo man wirklich Nah-
rung entbehrt hat, versucht, seine Kinder zunichst
einmal zu erndhren. Ich finde, diese Apostrophierung
des Egoismus ziemlich leichtsinnig, denn das zeigt
nicht die ganze Schwere des Problems auf. Die ganze
Schwere des Problems ist, dass wir alle, wenn wir
Menschen sein wollen, etwas oder jemanden lieben
und dass dieses etwas oder dieser jemand verletzlich
und zerstorbar ist und dass wir es verteidigen miis-
sen. Und deswegen gibt es die gesellschaftlichen In-
stitutionen und Strukturen. Deswegen brauchen wir
das Recht. Das Recht ist deswegen notig, weil sich
diese Interessen, die letzten Endes in etwas wurzeln,
was Liebe ist, sich widersprechen, in Konflikt kom-
men. Und diese Konfliktsituationen, die gehdren zu
unserem Menschsein.

Man muss nicht den Engel spielen wollen

Es ist nicht wahr, dass das abgeschafft werden kann.
Das kann gemildert sein, das kann auch auf anstén-
dige Rechtsweise gelost werden, das kann auf ge-
rechtere oder weniger gerechte Weise gelost werden,
aber das kann nicht abgeschafft werden! Und deswe-
gen glaube ich, in der Hoffnung, Mensch zu sein,
muss man nicht den Engel spielen. Man soll es wirk-
lich anerkennen, dass es schwer ist, Mensch zu sein.
Man hat dabei nicht die Unschuld des Tieres, die un-
schuldige Wildheit des Tieres, aber man hat auch
nicht das Unverletzliche des Engels, und deswegen
muss man das anerkennen: die Nichtgleichheit und
die Nichtbriiderlichkeit im Letzten.

Das kann man nicht einfach mit dem Schlagwort des
Egoismus erledigen. Man muss mit offenen Augen
den Fortschritt fordern. Den Fortschritt zu mehr
Gleichheit, zu mehr Briiderlichkeit, zu mehr Gerech-
tigkeit, aber ohne Schwirmerei, die uns meistens nur
zum grosseren Ungliick fiihrt. Die absolute Gleich-
heit, die absolute Briiderlichkeit und die absolute
Gerechtfertigkeit zu verwirklichen, ist unmdoglich.

215



Keine von diesen Notwendigkeiten um fiir das
Menschsein kann vollendet werden. Wir leben und
werden leben in der Unvollendung, in der Nichtvoll-
endung, in dem Nicht-Ganzen, und deswegen hat un-
ser Leben einen Sinn, weil wir dann frei sind fiir
Sinn. Weil wir einen Sinn wihlen konnen, weil wir
etwas lieben konnen, weil wir etwas planen kénnen!
Wir konnten das alles nicht, wenn wir im Ganzen, im
Vollendeten, im Totalen wéren. Deswegen finde ich
das Geschrei um die Gleichheit, nicht nur sinnlos,
weil das nicht verwirklicht werden kann, sondern
auch sinnlos, weil das dem Menschsein widerspricht,
dem Sinn des menschlichen Lebens, der Hoffnung,
Mensch zu werden.

Es ist klar, dass alles, worauf wir hinzielen, mit an-
derem bezahlt werden muss. Wenn wir zum Beispiel
von der Qualitdt des Lebens, die sehr viel mit den
Bedingungen, die das menschliche Leben begiinsti-
gen, zu tun hat, so geht es auch darum, worauf wir
im Namen der Qualitdt des Lebens verzichten wol-
len. Wo sind wir, wo bin ich bereit, mehr zu zahlen,
damit es weniger Larm gibt? Mehr zu zahlen, damit
mehr Natur bleibt? Mehr zu zahlen, damit das Auto
die Luft weniger verschmutzt? Das alles hdngt von
jedem ab, und wir haben zusehr heutzutage die Ge-
wohnheit zu glauben, dass wir einfach alles in Bern
fordern konnen.

Bewunderung tut gut, nicht weh

Die absolute Gleichheit gibt es nicht, sie ware lang-
weilig auch. Wie ich oft gesagt habe, tut Bewunde-

rung nicht weh. Bewunderung tut gut. Und Bewun-
dern ist nicht eine Gleichheitseinstellung, sondern die
Einstellung, bei der man dartiber froh ist, dass es Un-
gleichheiten gibt. Die Freude an der Bewunderung
tut gut, ist wichtig, nicht der Anspruch, dass alle
gleich bewundert werden und dass alle als Dichter
und Genies geboren werden sollen, denn das gehort
nicht zum Menschwerden. Die Genies sind Ausnah-
men, und sie sollen es bleiben. Denn wir sind nicht
alle Dichter und wir missen es anerkennen und wir
missen bewundern lernen und wir miissen uns erin-
nern, dass wir das Leid und den Tod nicht abschaf-
fen werden, obgleich wir spiater sterben, obgleich wir
weniger leiden, jedenfalls physisch. Und wir werden
immer noch Gewissensbisse haben, wenn wir nicht
immer das Richtige tun und wenn wir Gewissens-
bisse haben, sind wir deswegen nicht geisteskrank
und wir brauchen nicht gleich den Psychiater, denn
es gehort zum Menschsein, das Leid, der Tod, Ge-
wissensbisse mit ins Spiel zu nehmen, ohne das gibt es
keine Hoffnung Mensch zu werden.

Und ein letztes mochte ich sagen. Schliesslich liegt in
der Hoffnung, Mensch zu sein, der Versuch, irgend-
wo einst ein festes Zentrum zu bauen, wo man man-
ches unbedingt will, nicht technisch um etwas ande-
res zu erreichen, nicht als Mittel zum Zweck, son-
dern als letztes, das man auf keinen Fall opfern will.
Diese Idee der absoluten Notwendigkeit irgendwo,
die gehort, glaube ich, auch zu der Hoffnung,
Mensch zu werden.

Adresse der Verfasserin:
Prof. Dr. Jeanne Hersch, Av. Pierre-Odier 14, 1200 Genf

Ort der Begegnung - die Gegenwart

Unter allen Biichern, die von Jeanne Hersch bislang
erschienen sind, ist das jiingste — «Die Hoffnung,
Mensch zu sein» (Benziger-Verlag) — wohl das reif-
ste Werk dieser ungewohnlichen und ungewdhnlich
gescheiten Frau, die, bis vor kurzem an der Universi-
tit Genf fiir Philosophie zustindig, nunmehr emeri-
tiert worden ist. Im Anschluss an den Abdruck ihres
Vortrags an der VSA-Tagung 1977 folgen hier die
wesentlichsten Ausschnitte aus dem genannten Buch,
wobei die von Dr. Rolf Sigg getroffene Auswahl aus
der Monatsschrift «Von des Christen Freude und
Freiheit», Heft 405/406 (1977 ), itbernommen wird.

Die Vergangenheit ist Gegenstand der Erkenntnis;
sie lidsst sich beschreiben und erkldren. Die Zukunft
ist Gegenstand der Hoffnung; sie ldsst sich erdenken

216

und vorausplanen. Die Gegenwart aber ist nicht Ge-
genstand; sie ist unmittelbares Dasein, Ort der Be-
gegnung.

Der Philosoph leistet Lebenshilfe, indem er im vor-
aus die ungeheure Tragweite des Lebens beschreibt
und damit vor Schocks und Ueberraschungen be-
wahrt und jeden seiner Freiheit gegentiberstellt.

%

Was aber, zumindest in der abendldndischen Tradi-
tion, Leben menschenwiirdig macht, ist Freiheit, ist
das unverdusserliche Recht auf freie Entscheidung
im Bereich des Denkens und Handelns, die aus dem
Menschen erst ein fiir seine eigenen Gedanken und
Handlungen verantwortliches Wesen macht.

®



	Wir können nur hoffen, Menschen zu werden

