
Zeitschrift: Fachblatt für schweizerisches Heimwesen = Revue suisse des
établissements hospitaliers

Herausgeber: Verein für Schweizerisches Heimwesen

Band: 48 (1977)

Heft: 8

Artikel: Wir können nur hoffen, Menschen zu werden

Autor: Hersch, Jeanne

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-809586

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 14.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-809586
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Prof. Dr. Jeanne Hersch:

Wir können nur hoffen, Menschen zu werden

Wie sieht Jeanne Hersch «Die Hoffnung, Mensch zu
sein» und wie will sie diese Formel verstanden
wissen? Vor der VSA-Jahresversammlung 1977 im
Kasino Zürichhorn erklärte die bekannte Genfer
Philosophin, jeder Mensch habe ein Recht auf Hoffnung,
und in diesem Recht seien sich alle Menschen gleich.
Gleichheit gebe es nur in der letzten Würde des Hoffens.

Darin verberge sich unsere endlose Aufgabe,
die kein gesellschaftliches System jemals beseitigen
könne. «Das Letzte ist weder planbar noch machbar.
In der Hoffnung, Mensch zu sein, muss man nicht
den Engel spielen wollen. Wir haben als Sterbliche
weder die Unschuld des Tieres noch die Unverletzlichkeit

der Engel. Wir haben nur die relative
Gerechtigkeit zu verwirklichen.» Die gestraffte, mit
Zwischentiteln versehene Textfassung des Hersch-
Vortrags, die den Lesern hier vorgelegt wird,
erscheint auch im Mitteilungsblatt «Schule und Eiterhaus»

des Schulamtes der Stadt Zürich. H. B.

Meine Damen und Herren, Ich glaube, der Titel meines

Vortrages verlangt eine Erklärung. Es ist eigentlich

das erste Mal, dass ich einen Vortrag unter
einem Titel halte, der auf einem meiner Bücher steht.
Die Ursache ist folgende: Man hat mir einfach dieses
Thema vorgeschrieben. Also, es war zuerst der Titel
eines Vortrags, und dann hat man ein Buch
veröffentlicht, in dem es eine Reihe von Vorträgen und
Texten gibt, und ein Vortrag daraus hat dem ganzen
Buch den Namen gegeben. Deswegen finden wir dieses

Thema jetzt wieder, aber ich muss den Titel
näher erklären, warum er zum Titel eines Buches
geworden ist.

Viele wichtige Wörter sind zweideutig

Der Ausdruck «Hoffnung, Mensch zu sein», ist für
mich wirklich sehr zentral. Das kommt daher, dass
das Wort «Mensch» zweideutig ist, wie übrigens viele
Wörter, die wichtig sind. Nehmen Sie zum Beispiel
das Wort «Leben». Wenn man sagt, dass durch die
Atombombe jede Form des Lebens auf dem Planeten
verschwinden könnte, dann meint man damit das
biologische Leben, aber wenn man sagt: «Weisst Du,
es ist kein Leben, was ich da habe», so meint man
nicht, dass man tot sei, biologisch tot, sondern dass
das kein menschenwürdiges Leben sei. Das Wort
Leben hat also zwei Bedeutungen, eine faktische,
biologische, und eine andere, übertragene Bedeutung, wo
man meint: Man lebt, aber es ist eben kein
menschenwürdiges Leben.

Mit dem Wort Mensch ist es genauso. Wir brauchen
da gar nicht zu zweifeln, dass wir Menschen sind,
denn wir gehören ja zur Gattung Mensch, das ist

«Es ist dumm und
arrogant zu behaupten,
in unserer Gesellschaft
könne man nicht
Mensch sein»: Jeanne
Hersch, die bekannte
Philosophin aus Genf,
spricht in freier Rede.

keine Frage. Wir sind keine Hühner, keine Kälber
und keine Schlangen, wir sind eben Menschen und
keine Affen. Das kann man feststellen, das ist
faktisch, und diese faktische Bedeutung bezieht sich
darauf, dass der Mensch gegeben ist, er ist da, und
man stellt ihn fest. Aber das Wort Mensch hat noch
einen anderen Sinn, wo gemeint ist: das ist ein
wirklicher Mensch oder das ist überhaupt kein Mensch.
Was bedeutet das?

Das bedeutet nicht, dass er biologisch kein Mensch
ist, sondern das bedeutet, dass er das Wesentliche,
was für unsere Wertvorstellung zu einem Menschen
gehört, nicht in sich trägt. Es ist überhaupt kein
Mensch, das bedeutet: er gehört zwar zur Gattung
Mensch, aber er besitzt nicht das, was in wertendem
Sinn zum Menschen gehört.

Nur der Mensch hat Erwartungen

Und was ist es, was in wertendem Sinn zum Mensch
gehört? Ich glaube, das ist in erster Linie die Fähigkeit,

sich als ein Wesen aufzufassen, das Aufgaben
hat. Das ist ein Wesen, das sich nicht nur mit
Feststellungen oder mit Festgestelltem begnügt, sondern
wissen will, was zu tun ist, was zu verwirklichen ist,
was zu entstehen hat. In diesem Sinne ist der Mensch
ein Wesen, das etwas vor sich hat als Erwartung, als

Aufgabe. Sein Wesen ist nicht gegeben, sondern
aufgegeben, wie Kant erklärte. Wenn man von jemandem

sagt: Das ist überhaupt kein Mensch, so meint
man damit, dass er dieses Aufgegebensein im
Menschsein nicht anerkenne oder nicht ernst nehme.

Es gibt viele Leute, die die Menschen herabwürdigend

behandeln, indem sie bloss feststellen, das seien
Lebewesen, die auf solche und solche Art zusam-

211



menlebten, die solche und solche Bedürfnisse hätten
und die man auf solche und solche Art glücklich
machen könne. Aber diese Art des Sprechens hat es nur
mit Feststellungen und mit technischen Massnahmen
zu tun und sie behandelt die Menschen als Art, als
gegebene Art und nicht als ein Aufgegebenes.

Es gehört zu diesem Aufgegebensein des Menschen,
dass er frei ist oder dass er frei sein kann. Denn die
Freiheit ist auch nicht gegeben und auch nicht
feststellbar. Zwar gibt es Leute, die glauben, wir seien
frei, jeder besitze so eine menschliche Freiheit in seiner

Tasche. Aber die Freiheit ist nicht ein Besitz,
sondern immer eine Möglichkeit, und der Mensch
hat die Möglichkeit, sich frei zu machen, eine
bestimmte Freiheit sich erwerben, sich zur Freiheit zu
erziehen. Und die Freiheit selbst ist aufgegeben, und
da haben wir natürlich eine paradoxe Situation, denn
der Mensch muss frei sein, um eine mögliche Freiheit
zu haben, also er ist frei, sich frei zu machen, und
das bedeutet, dass er die Aufgabe hat, frei zu werden.

Was bedeutet denn: frei werden?

Aber was bedeutet frei: frei werden? Das bedeutet
eine vernünftige Freiheit, bedeutet nicht, irgendetwas
irgendwo, irgendwann, so wie es einem grad einfällt,
zu tun. Das ist keine Freiheit, sondern nur Willkür
und im Grunde Zwang. Sich verantwortlich und
vernünftig frei zu machen und verantwortlich und
vernünftig frei zu sein, das ist nie ein für allemal
geschehen.

Niemand von uns kann es wagen zu sagen: Ich bin
ein freier Mensch, denn wir wissen alle, es kommt
immer wieder vor, dass wir etwas wollen, etwas tun
wollen, und wir tun das Gegenteil oder etwas anderes
oder überhaupt nichts. Jedes Wochenende, würde ich
sagen, ist in einem bestimmten Sinn ein Beweis
dafür, dass wir nioht ganz das tun können, was wir
planen, das nicht erreichen können von uns selbst, was
wir erreichen möchten, so dass das Aufgegebensein
immer noch dableibt.

Deswegen sage ich, wir können nicht behaupten, im
wertenden Sinne Menschen zu sein, sondern wir
können nur jeder hoffen, Mensch zu werden. Das ist
die Bedeutung des Titels von der «Hoffnung,
Mensch zu sein». Ich hätte auch reden können von
der «Hoffnung, Mensch zu werden».

Als Menschen haben wir keine Sicherheit

Da gibt es also keine Sicherheit, die wir haben, und
wir können nicht im Namen der blossen Feststellung
irgend etwas verlangen. Aber was wir feststellen können,

ist, dass die Hoffnung, Mensch zu werden, für
uns einen Sinn hat. Diese Hoffnung hat für uns einen
Sinn, und durch sie haben wir eine bestimmte
Würde, die andere Lebewesen nicht zu haben scheinen,

ich sage: scheinen, denn ich bin nie ein Huhn
oder Hund gewesen, was ich übrigens bedaure, denn
ich hatte einmal einen sehr lieben Hund und ich wäre
so gern für fünf Minuten dieser Hund geworden, um

zu wissen, was das ist, ein Hund zu sein. Wir wissen
es nicht. Aber soweit wir sehen, ist es bei den Tieren
nicht so. Nur bei uns Menschen gibt es das Bewusst-
sein dieser Möglichkeit von Freiheit, und ich sage,
das sei im Grund die Ursache, die wirklich gerechtfertigte

Ursache, weswegen es eine universelle
Deklaration der Menschenrechte gibt. Es gibt
Menschenrechte, weil der Mensch solch ein Wesen ist,
dass für ihn die Hoffnung, Mensch zu werden, einen
Sinn hat, und deswegen hat er ein Recht.

Glücklich wollen auch die Tiere sein

Ich finde, wenn man von den Menschenrechten nur
unter dem Gesichtspunkt des Glücks spricht, ver-
passt man das Wesentlichste. Denn glücklich wollen
auch alle Tiere sein. Sie wollen alle soviel essen wie
möglich und so gut wie möglich, und sie wollen alle,
wenn sie Wärme brauchen, in der Wärme sein und
wenn sie Kälte brauchen, in der Kälte. Das ist nichts
Eigentliches, und wir müssen alle Tiere gut behandeln,

aber wir erkennen ihnen deswegen diese
menschliche Würde, diese spezifische Würde nicht
zu.

Menschenrechte gibt es, weil die Menschen allein die
Würde haben, die Freiheit zu wollen, die es ihnen
ermöglicht, sich selbst als Aufgabe aufzufassen. Man
muss die Möglichkeit, dass der eine den andern in
solcher Weise als Menschen betrachtet, begünstigen
— darum die Menschenrechte.

Im Grunde beruht meiner Ansicht nach die grosse
Sorge unserer gegenwärtigen Zeit in der Sorge um
das Wohl der meisten Menschen. Man hat noch nie
soviel darüber geschrieben, man hat sich noch nie
soviel Sorgen um die Randsiedler gemacht, um die
Behinderten, um die Delinquenten, um die
Geistesschwachen, um die Menschen, die noch nicht in der
Zivilisation entwickelt sind usw. Und der Grund
weswegen scheint sehr oft verloren, verschwunden.
Der Grund dafür liegt aber gerade darin, dass es sich
um Menschen handelt, also um Wesen, für die das
Menschsein noch ein Aufgegebenes ist. In diesem
Sinn ist es eine ganz dumme Arroganz zu behaupten,
wir seien doch alle Menschen. Wir sind nicht eben
alle Menschen. Wir haben die Hoffnung es zu werden.

Es ist übrigens auch eine ganz dumme Arroganz
zu sagen, dass wir Menschen keineswegs Menschen
werden könnten, und es ist ebenso arrogant zu sagen,
dass man in einer gegebenen Situation oder in einer
gegebenen Gesellschaft überhaupt nicht zum
Menschen werden könne.

Verzweiflung ist dem Menschen nicht gestattet

Es gibt viele Menschen, die sagen zum Beispiel, in
unserer jetzigen Gesellschaft könne man überhaupt
nicht Mensch werden und deswegen müsse man diese
Gesellschaft zerschlagen. Ich glaube, die menschliche
Geschichte hat gezeigt, dass es sehr oft schwer sein
kann, unter bestimmten Umständen zum Menschen,
zum echten Menschen zu werden, aber dass man es

immer werden kann.

212



Die Hoffnung ist wirklich eine Tugend im traditionellen

Sinn; Verzweiflung ist hier verboten. Sie ist
verboten, weil man immer die Möglichkeit hat,
Mensch zu werden. Aber eben: Mensch sein heisst
nicht unbedingt, glücklich sein! Man betrachtet diese

Fragen der Menschenrechte sehr oft nur unter dem
Gesichtspunkt des Glückes. Doch ist zu sagen, dass

das, was Glück sein soll im Menschenleben, gar nicht
so klar ist, wie man oft behauptet. Wir wissen nicht,
was unser Glück ist, und meistens meint man unter
Glück bloss das, was man nicht hat. Wir sind schnell
bereit für Glück zu schwärmen, aber wenn wir das

erreichen, wonach wir schwärmen, ist es nicht mehr
Glück.

Glück ist meistens nur aus der Ferne ein Glück, es

hat etwas Verschwindendes. Wenn man davon
träumte, von einer Gesellschaft, von einer Situation,
da wohl alle im Glück schwimmen würden, und wir
wären in einem irdischen Paradies, da merkte man
bald, dass das das Ende der Menschen bedeuten
würde. Denn der Mensch ist ein Wesen, dem etwas
aufgegeben ist, nicht gegeben, und wenn der Mensch
sich im Glück, im vollkommenen Glück auflösen
würde, dann würde er sich ganz schrecklich langweilen.

Wenn Eva und Adam im Paradies sich nicht
gelangweilt haben, ist das nur so zu erklären, dass die
beiden noch nicht sterblich waren. Sie waren noch
nicht in der Zeit, noch nicht in der Geschichte, noch
nicht im Aufgegebensein.

Wir können uns gar nicht Adam und Eva vorstellen,
wie sie waren. Ich habe oft gesagt, sie waren
Vormenschen, aber nicht Menschen in unserem Sinn. In
unserem Sinn würden wir uns in der Lage von Adam
und Eva sicher schrecklich langweilen, denn wir sind
in der Zeit, wir sind in der Geschichte, uns ist unser
Selbstsein und das Sein der anderen aufgegeben und
nicht gegeben. Also geht es nicht um langweiliges,
um fernes Glück, sondern es geht darum, zu arbeiten
in die Richtung einer bestimmten Erziehung, einer
Gesellschaft, die befähigt ist zu empfinden, dass
Menschen freie Wesen sind, das heisst Wesen, für die
etwas aufgegeben ist. Aufgegeben sind die
Bedingungen des Menschseins in Freiheit.

Der letzte Sinn der Erziehung

Wären diese Bedingungen schon alle günstig, würden
sie immer noch nicht genügen, denn von sich allein
erzeugen günstige Bedingungen nicht Freiheit,
sondern nur die Möglichkeit der Freiheit. Die Möglichkeiten

müssen für jeden da sein, und darin liegt der
letzte Zweck der Erziehung, solche zu schaffen.
Unter günstigen Möglichkeiten ist nicht Sicherheit
gemeint. Sicherheit ist auch immer relativ. Kein
Mensch kann endgültig in Sicherheit sein, denn wir
bleiben sterblich. Wir haben einen Körper. Dieser
Körper hat immer Bedürfnisse. Diese Bedürfnisse
können immer wieder plötzlich das nicht finden, was
sie brauchen. Wir können nicht plötzlich hungern,
kalt haben usw. Die Sicherheit kann nie vollkommen
und endgültig da sein, aber sie muss teilweise, nach
Möglichkeit verwirklicht werden, denn, wenn alles,
was uns bedroht, ganz nah herankommt, dann haben

wir nicht die nötige Distanz, die nötige Freiheit, die
nötige Zeit, um — ganz einfach — Mensch zu werden.

Wir sind nur noch damit beschäftigt, unsere
Sicherheit herzustellen, und das macht uns noch nicht
zu Menschen.

Also muss eine bestimmte Distanz erworben werden,
und ich glaube, das ist Zivilisation, dass wir Mittel
und Wege finden, damit wir nicht nur an die nächste
Mahlzeit denken müssen oder an die nächste Nacht.
Das ist Zivilisation, dass eben das einigermassen
geregelt ist, damit wir an etwas anderes denken können,

nämlich an unser Menschwerden.

Kultur ist mehr als Schmuck des Lebens

Zu den günstigen Umständen gehört auch, dass man
Zeit hat. Menschen, die vollkommen von ihrer
Arbeit erschöpft werden und die nur von der Arbeit
zum Schlaf übergehen, was heutzutage doch manchmal

der Fall ist, ganz besonders bei Frauen, die zu
Hause ihre Arbeit haben, die können kaum dazu
kommen, diese Ruhe zu finden. Aber es gehört noch
anderes dazu. Es gehört zum Menschwerden,
einigermassen zu verstehen, wo und wie man steht, wie
die Welt ausserhalb aussieht, welche Wege günstig
sind für das Menschwerden, welchen Inhalt dieses
Menschwerden haben kann — und all das wird von
dem ernährt, was man Kultur nennt.

Meiner Ansicht nach ist Kultur keineswegs ein
Schmuck des Lebens, nicht bloss Garnitur. Kultur ist
nicht bloss äussere Zutat, sondern gerade diese
Vervielfältigung, die wir selbst erleben: die Vervielfältigung

unserer Möglichkeiten, die wir erleben durch
Kontakte mit Menschen, durch Kontakte mit anderen

Zivilisationen, mit Kunstwerken, mit Literatur,
mit Erzeugnissen aller Art der Musik und der Malerei

aller Zeiten und aller Orte. Dadurch werden die
Möglichkeiten unserer Freiheit vervielfältigt, und wir
sollten uns nicht daran zerstreuen, sondern vielmehr
darin unseren Honig holen, damit wir davon ernährt
werden zur Möglichkeit und zur Hoffnung, Mensch
zu werden. Und dazu gehört auch die Beziehung zu
den anderen, also die Mittel, sich auszudrücken und
die Ausdrücke der anderen zu verstehen, also die
Sprache und Sprachen nach Möglichkeit, denn sie
sind Mittel, um die Möglichkeit, Mensch zu werden,
zu nähren.

Warum gibt es auch ein Recht auf Arbeit?

Und dazu kommt dann die Funktion, der Dienst, den
man in der Gesellschaft leistet. Wir haben Zeiten
gekannt, da die Arbeit so anstrengend und menschzerstörend

gewesen ist, dass wir daraus die Ueberzeu-
gung geschöpft haben, man soll die Arbeitszeit kürzen

und nochmals kürzen. Das trifft für bestimmte
Arbeitsweisen zu, aber das stimmt nicht für jede
Arbeit. Denn seltsamerweise gibt es auch das Recht auf
Arbeit.

Die Arbeit soll so kurz werden wie möglich, aber es

gibt ein Recht auf Arbeit, und komischerweise sieht
es jetzt so aus, dass die Männer, die immer gearbeitet

213



haben draussen, ich meine berufsmässig, weniger
Arbeitszeit haben wollen und dass es nur zwei
Kategorien von Menschen heutzutage gibt, die unbedingt
arbeiten wollen. Das sind die Frauen und das sind
die Priester. Das ist eine seltsame Umkehrung.

Ich glaube, man sollte darüber nachdenken: Man
sollte über die Arbeit hachdenken, denn die Arbeit
ist auch eine Weise, Mensch zu sein, oder sollte es
sein, und es geht darum, dort die Arbeitszeit zu
verkürzen, wo sie wirklich unmenschlich ist. Aber ganz
unmenschlich ist sie nie, denn es ist immer auch
etwas für die anderen Notwendiges, was man tut, und
als solche hat jede Arbeit noch Sinn.

Geld braucht man — als Zeichen

Ich habe manchmal das Gefühl, dass das Geld uns
den Sinn der Arbeit verdirbt. Die Kapitalisten arbeiten

für den Profit, und die Arbeitnehmer arbeiten für
den Lohn, und in beiden Fällen hat man vor sich
diese Abstraktheit des Geldes. Geld braucht man,
damit das Ganze funktioniert, aber im Grunde ist das
Geld nur ein Zeichen. In Wirklichkeit hat die Arbeit
einen konkreten Zweck. Auch wenn jemand in einer
Fabrik diese schrecklich monotone Arbeit am
laufenden Band verrichtet, in einer Autofabrik zum
Beispiel, hat er natürlich kein Gefühl für das Auto,
das am Schluss herauskommt, doch immerhin arbeitet

er an diesem Auto. Das ist das Wirkliche, nicht
das Geld, das er verdient.

Das Wirkliche ist das Auto, das Wirkliche ist die
Hilfe, die gebraucht wird, und deswegen sage ich,
dass menschliche Arbeit, das heisst die menschliche
Zeit eines Wesens, das sterblich bleibt, nie mit Geld
bezahlt werden kann. Deswegen sollten wir eigentlich
Dankbarkeit empfinden für jede Arbeit, denn es ist
menschliche Zeit, eine Zeit, die uns, der Gemeinschaft,

gegeben wird. Der Sinn der Arbeit, der Sinn
des menschlichen Lebens in jeder Tätigkeit sollte
überall durchschimmern. Leider ist das nicht immer
im wünschbaren Ausmass der Fall.

Wenn jetzt so heftig gegen unsere Zivilisation gewettert

wird: Ich habe Studenten gehört, die vom totalen
Fiasko unserer Zivilisation reden. Ich glaube, im
Gegenteil sollten die Kinder in der Schule lernen, wie
das Leben früher gewesen ist und wie es jetzt gerade
ist und wie sehr die Möglichkeiten für mehr und
mehr Menschen zahlreicher und zahlreicher geworden

sind, für jeden die Möglichkeit, Mensch zu werden,

wenn er wirklich die Kraft hat, es täglich zu
wollen und zu hoffen. Natürlich hat die moderne
Welt neue Probleme geschaffen, neue Schwierigkeiten,

die zu lösen sind. Aber immerhin: Der Zweck
der Zivilisation ist, die Möglichkeiten aller Menschen
zu vermehren, ihre Freizeit grösser zu machen. Es
kommt jetzt auf sie an, davon einen menschenwürdigen,

einen menschengemässen Gebrauch zu machen.

Grosses Thema der Zeit: die Gleichheit

Nun möchte ich noch etwas über die Frage der
Gleichheit der Menschen sagen oder der Ungleich¬

heit. Das ist eines der grossen Themen der Zeit und
spielt eine grosse Rolle in der Hoffnung, Mensch zu
sein. Denn ich glaube, theoretisch sind wir alle
einverstanden, dass alle Menschen und auch jeder
Mensch das Recht hat auf die Hoffnung, Mensch zu
werden. Jeder Mensch, weil er diese Möglichkeit hat,
hat ein Recht darauf. In diesem Sinne glaube ich,
sind alle Menschen gleich.

Das ist ein sehr geheimnisvoller, sehr tiefer Sinn und
im geheimnisvollen, tiefen Sinn dieser Fähigkeit, frei
zu sein, um Mensch zu werden, darin sind alle
Menschen gleich. Ich glaube, dass die Menschenrechteerklärung

gut tut, wenn sie in ihrem ersten Satz
behauptet, alle Menschen seien gleich an Würde und
Rechten. An Würde und an Rechten! Das bedeutet
nicht faktische Gleichheit. Faktisch sind wir alle
ungleich, nicht nur die normalen Menschen und die
Benachteiligten sind einander ungleich, sondern alle
Menschen sind in jeder Hinsicht ungleich. Es gibt
grössere und kleinere, gesündere und kränkere, es
gibt gescheitere und weniger gescheite, begabte und
weniger begabte, schöne und hässliche Menschen.
Man braucht doch nur die Augen aufzumachen.

Warum machen uns Ideologien blind?

Warum soll uns die Ideologie blind machen dafür?
Wir sind faktisch alle ungleich, aber wir sind alle
gleich in dieser letzten Fähigkeit, in dieser letzten
Möglichkeit, in dieser letzten Würde, Mensch zu
werden, hoffen zu können. Das bedeutet, dass wir
wohl die Chance jedes Menschen vermehren sollen
und so gleich wie möglich machen sollen und können,

seine Chance, aber ganz gleich werden wir nie.
Das ist eine endlose Pflicht, eine endlose Verwirklichung.

Wir werden uns nie zufrieden geben, nie. Das
geht immer weiter in der Zeit, wir sind eben nicht im
irdischen Paradies. Das hat mit unserem Dasein in
der Zeit zu tun. Das wird ohne Ende sein, denn Sie
werden nie verhindern, dass ein Kind es mit jemandem

zu tun haben kann, ob Eltern oder Lehrer oder
sonst jemand, der gescheiter oder begabter oder
erfindungsreicher auf es eingeht als ein anderer
Mensch. Deswegen glaube ich, dass wir die sozialen
und politischen Pflichten klar sehen sollen in ihrer
Verbindung mit diesem Wesentlichsten.

Die Rechtfertigung von Technik und Wissenschaft

Dadurch sind sie gerechtfertigt. Aber wir müssen
auch wissen, dass es sich um eine endlose Sache
handelt. Wenn wir sagen wollten, solange jemand
nicht zufrieden sei und solange nicht alle Menschen
wirklich zu Menschen geworden seien, es am
schlechten System liege, dann wären alle Systeme,
die wirklichen wie die erträumten, allesamt schlecht,
denn mit keinem System ist es zu schaffen. Das
Planen, die Planung überhaupt, ist nur gerechtfertigt
durch die Hilfe, die sie bringt, um die Bedingungen
zu begünstigen, die es den Menschen möglich
machen, Menschen zu werden. Auch Wissenschaft und
Technik, die aus ihr erwachsen, finden darin ihre
Rechtfertigung, viel mehr als in dem Vergnügen, das

214



sie verschaffen; Wissenschaft und Technik sind
gerechtfertigt durch die Freizeit, die sie ermöglichen, in
der kleineren Müdigkeit, in der Verlängerung des

Lebens, so dass man, wenn man will, von den
geschenkten Jahren einen menschlichen Gebrauch
machen kann.

Die Rechtfertigung der Technik ist diese Ermöglichung.

Wir müssen aber wissen, worum es schliesslich
geht, was die Rechtfertigung der Technik und der
Planung bedeutet. Das Letzte ist nicht planbar. Jede

Planung rechtfertigt sich letztlich durch das, was
man nicht planen kann. Das ist wieder eine paradoxe
Situation, und man muss lernen, fähig zu sein, das

Nötige zu planen und die Planung anzunehmen, im
Namen dessen, was sich nicht planen lässt.

Gefahr: Abhängigkeit von den Gütern

Die Möglichkeit, Mensch zu werden, kann auf
verschiedene Weise zerstört werden. Sie kann zerstört
werden durch Zwang, durch Armut, durch Analphabetismus,

durch Nichtwissen, durch Blindheit für die
jetzige Welt usw. Aber sie kann auch zerstört werden
durch ständige Verlockungen der Konsumgesellschaft,

indem man so sehr von dem zu Kaufenden
abhängig wird, dass jede Entbehrung als unvorstellbar

erscheint. Man wird dann schrecklich anfällig für
jede Form der Erpressung. Man wird sozusagen zum
Sklaven dessen, was man besitzt und was man ge-
niesst. Und Abhängigkeit, Versklavung in diesem
Sinn ist gerade das, was die Philosophie von altersher
bekämpft hat.

Philosophische Unabhängigkeit, bedeutet aber nicht
unbedingt Askese, Armut, Entbehrung. Der Stoizismus

zum Beispiel, der durch die Jahrhunderte
hindurch gedauert hat, bedeutete eigentlich die
Unabhängigkeit des Weisen. Der Weise kann alles haben.
Aber er will nicht das Wesentliche aufgeben, um
irgend etwas zu behalten, denn das Letzte ist für ihn,
Mensch werden zu können, also diese Freiheit zu
erwerben, und darauf verzichtet er um keinen Preis.
Das ist der wesentliche Punkt, glaube ich.

Angesichts dieser Abhängigkeit von den Gütern
kommt bei den Jungen sehr oft die Versuchung, man
solle das alles zerstören. Sie wissen gar nicht, wie das
aussieht, wenn die Gesellschaft zerstört ist. Aber
man kann das alles zerstören, die Institutionen, die
Strukturen und alles. Dann soll — sagen sie — aus
der Leere der Mensch emporsteigen. Dann soll es
das Menschsein in einer reinsten Form geben, sollen
Güte und Brüderlichkeit herrschen, dann das Paradies

zurückkommen.

Dagegen behaupten viele ältere Leute zu Unrecht:
Du irrst, denn der Mensch bleibt ein Egoist. Es ist
nicht so einfach, es ist nicht die Frage des Egoismus.
Wir müssen verstehen, dass Menschsein nicht nur
dieses Letzte ist, von dem ich meine, man müsse
Hoffnung haben, es zu erreichen, es zu verwirklichen.

Zum Menschsein gehört auch, einen Körper zu
haben, auch vom Materiellen abhängig zu sein.
Wenn wir nichts zum Essen haben, sterben wir.

Wenn wir uns zu schlimm erkälten auf einem
Gletscher oder sonstwo, sterben wir. Wir sind materiell
bedroht, und unsere Lieben sind immer materiell
bedroht.

Was von der Aggressivität zu halten ist

Deswegen habe ich immer gesagt, die Leute, die
gegen die Aggressivität vorgehen, die müssten sich die
Sache nicht zu leicht machen. Woher kommt die
Aggressivität? Sie kommt nicht unbedingt von einer
geistigen Einstellung, die der Psychiater korrigieren
kann. Wenn Sie von einer Schule, einer sehr guten
Schule meine ich, wissen, dass zuviele Kinder
eingeschrieben werden wollen, so viele, dass die Lehrer sie
nicht alle aufnehmen können: Was tun Sie als
Eltern? Sie beeilen sich, um vor den anderen Eltern
anzukommen, damit Ihre Kinder in diese gute Schule
gelangen. Ist das Egoismus? Selbstverständlich ist es

Egoismus in Bezug auf die anderen Eltern, aber es ist
der normalste Egoismus. Wenn etwas fehlt, etwas
Wesentliches fehlt, versucht jeder das für seine Lieben

zu haben.

In der Kriegszeit hat man da, wo man wirklich Nahrung

entbehrt hat, versucht, seine Kinder zunächst
einmal zu ernähren. Ich finde, diese Apostrophierung
des Egoismus ziemlich leichtsinnig, denn das zeigt
nicht die ganze Schwere des Problems auf. Die ganze
Schwere des Problems ist, dass wir alle, wenn wir
Menschen sein wollen, etwas oder jemanden lieben
und dass dieses etwas oder dieser jemand verletzlich
und zerstörbar ist und dass wir es verteidigen müssen.

Und deswegen gibt es die gesellschaftlichen
Institutionen und Strukturen. Deswegen brauchen wir
das Recht. Das Recht ist deswegen nötig, weil sich
diese Interessen, die letzten Endes in etwas wurzeln,
was Liebe ist, sich widersprechen, in Konflikt kommen.

Und diese Konfliktsituationen, die gehören zu
unserem Menschsein.

Man muss nicht den Engel spielen wollen

Es ist nicht wahr, dass das abgeschafft werden kann.
Das kann gemildert sein, das kann auch auf anständige

Rechtsweise gelöst werden, das kann auf
gerechtere oder weniger gerechte Weise gelöst werden,
aber das kann nicht abgeschafft werden! Und deswegen

glaube ich, in der Hoffnung, Mensch zu sein,
muss man nicht den Engel spielen. Man soll es wirklich

anerkennen, dass es schwer ist, Mensch zu sein.
Man hat dabei nicht die Unschuld des Tieres, die
unschuldige Wildheit des Tieres, aber man hat auch
nicht das Unverletzliche des Engels, und deswegen
muss man das anerkennen: die Nichtgleichheit und
die Nichtbrüderlichkeit im Letzten.

Das kann man nicht einfach mit dem Schlagwort des

Egoismus erledigen. Man muss mit offenen Augen
den Fortschritt fordern. Den Fortschritt zu mehr
Gleichheit, zu mehr Brüderlichkeit, zu mehr Gerechtigkeit,

aber ohne Schwärmerei, die uns meistens nur
zum grösseren Unglück führt. Die absolute Gleichheit,

die absolute Brüderlichkeit und die absolute
Gerechtfertigkedt zu verwirklichen, ist unmöglich.

215



Keine von diesen Notwendigkeiten um für das
Menschsein kann vollendet werden. Wir leben und
werden leben in der Unvollendung, in der Nichtvoll-
endung, in dem Nicht-Ganzen, und deswegen hat unser

Leben einen Sinn, weil wir dann frei sind für
Sinn. Weil wir einen Sinn wählen können, weil wir
etwas lieben können, weil wir etwas planen können!
Wir könnten das alles nicht, wenn wir im Ganzen, im
Vollendeten, im Totalen wären. Deswegen finde ich
das Geschrei um die Gleichheit, nicht nur sinnlos,
weil das nicht verwirklicht werden kann, sondern
auch sinnlos, weil das dem Menschsein widerspricht,
dem Sinn des menschlichen Lebens, der Hoffnung,
Mensch zu werden.

Es ist klar, dass alles, worauf wir hinzielen, mit
anderem bezahlt werden muss. Wenn wir zum Beispiel
von der Qualität des Lebens, die sehr viel mit den
Bedingungen, die das menschliche Leben begünstigen,

zu tun hat, so geht es auch darum, worauf wir
im Namen der Qualität des Lebens verzichten wollen.

Wo sind wir, wo bin ich bereit, mehr zu zahlen,
damit es weniger Lärm gibt? Mehr zu zahlen, damit
mehr Natur bleibt? Mehr zu zahlen, damit das Auto
die Luft weniger verschmutzt? Das alles hängt von
jedem ab, und wir haben zusehr heutzutage die
Gewohnheit zu glauben, dass wir einfach alles in Bern
fordern können.

Bewunderung tut gut, nicht weh

Die absolute Gleichheit gibt es nicht, sie wäre
langweilig auch. Wie ich oft gesagt habe, tut Bewunde¬

rung nicht weh. Bewunderung tut gut. Und Bewundern

ist nicht eine Gleichheitseinstellung, sondern die
Einstellung, bei der man darüber froh ist, dass es
Ungleichheiten gibt. Die Freude an der Bewunderung
tut gut, ist wichtig, nicht der Anspruch, dass alle
gleich bewundert werden und dass alle als Dichter
und Genies geboren werden sollen, denn das gehört
nicht zum Menschwerden. Die Genies sind Ausnahmen,

und sie. sollen es bleiben. Denn wir sind nicht
alle Dichter und wir müssen es anerkennen und wir
müssen bewundern lernen und wir müssen uns
erinnern, dass wir das Leid und den Tod nicht abschaffen

werden, obgleich wir später sterben, obgleich wir
weniger leiden, jedenfalls physisch. Und wir werden
immer noch Gewissensbisse haben, wenn wir nicht
immer das Richtige tun und wenn wir Gewissensbisse

haben, sind wir deswegen nicht geisteskrank
und wir brauchen nicht gleich den Psychiater, denn
es gehört zum Menschsein, das Leid, der Tod,
Gewissensbisse mit ins Spiel zu nehmen, ohne das gibt es
keine Hoffnung Mensch zu werden.

Und ein letztes möchte ich sagen. Schliesslich liegt in
der Hoffnung, Mensch zu sein, der Versuch, irgendwo

einst ein festes Zentrum zu bauen, wo man manches

unbedingt will, nicht technisch um etwas anderes

zu erreichen, nicht als Mittel zum Zweck,
sondern als letztes, das man auf keinen Fall opfern will.
Diese Idee der absoluten Notwendigkeit irgendwo,
die gehört, glaube ich, auch zu der Hoffnung,
Mensch zu werden.

Adresse der Verfasserin:
Prof. Dr. Jeanne Hersch, Av. Pierre-Odier 14, 1200 Genf

Ort der Begegnung - die Gegenwart

Unter allen Büchern, die von Jeanne Hersch bislang
erschienen sind, ist das jüngste — «Die Hoffnung,
Mensch zu sein» (Benziger-Verlag) — wohl das reifste

Werk dieser ungewöhnlichen und ungewöhnlich
gescheiten Frau, die, bis vor kurzem an der Universität

Genf für Philosophie zuständig, nunmehr emeritiert

worden ist. Im Anschluss an den Abdruck ihres
Vortrags an der VSA-Tagung 1977 folgen hier die
wesentlichsten Ausschnitte aus dem genannten Buch,
wobei die von Dr. Rolf Sigg getroffene Auswahl aus
der Monatsschrift «Von des Christen Freude und
Freiheit», Heft 405/406 (1977), übernommen wird.

Die Vergangenheit ist Gegenstand der Erkenntnis;
sie lässt sich beschreiben und erklären. Die Zukunft
ist Gegenstand der Hoffnung; sie lässt sich erdenken

und vorausplanen. Die Gegenwart aber ist nicht
Gegenstand; sie ist unmittelbares Dasein, Ort der
Begegnung.

*
Der Philosoph leistet Lebenshilfe, indem er im voraus

die ungeheure Tragweite des Lebens beschreibt
und damit vor Schocks und Ueberraschungen
bewahrt und jeden seiner Freiheit gegenüberstellt.

*

Was aber, zumindest in der abendländischen Tradition,

Leben menschenwürdig macht, ist Freiheit, ist
das unveräusserliche Recht auf freie Entscheidung
im Bereich des Denkens und Handelns, die aus dem
Menschen erst ein für seine eigenen Gedanken und
Handlungen verantwortliches Wesen macht.

*

216


	Wir können nur hoffen, Menschen zu werden

