
Zeitschrift: Fachblatt für schweizerisches Heim- und Anstaltswesen = Revue suisse
des établissements hospitaliers

Herausgeber: Verein für Schweizerisches Heim- und Anstaltswesen

Band: 47 (1976)

Heft: 3

Artikel: Wohin erziehen wir? : Probleme und Sicht der Erziehungswissenschaft

Autor: Schellhammer, E.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-806667

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-806667
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Wohin erziehen wir?
Probleme und Sicht der Erziehungswissenschaft

von Dr. E. Schellhammer

Ende Oktober 1975 veranstaltete die ATH fVSA
Arbeitsgemeinschaft für Töchterheime) in Seengen
eine Arbeitstagung. Den dort versammelten
Heimleiterinnen und Heimleitern ging es darum, theoretische

Erkenntnisse mit Erfahrungen aus ihrem
Praxisfeld zu verbinden. Nachdem Dr. E.
Schellhammer (Päd. Inst. Universität Zürich) in seinem
Referat den Problemkreis aus der Sicht der
Erziehungswissenschaft anging, zeigte Frl. lie. rer. pol.
Pia Schürmann (EJPD) mehr die soziologischen
Fakten auf und Frl. Gyger, dipl. Psychologin, oblag
es abschliessend, auf Möglichkeiten im Interaktions-
prozess zwischen Klient und Betreuer einzugehen.

Zwischen den einzelnen Beiträgen wurde in
Gruppenarbeit eine Vertiefung des Stoffes angestrebt.

Wenn wir das Referat von Dr. E. Schellhammer

herausgegriffen haben, so deshalb, weil er weniger
den spezifisch klientzentrierten Einstieg (Kasuistik
im Resozialisierungsfeld weiblicher Jugendlicher)
wählte, sondern sich bemühte, einem Ueberblick in
das ausgesprochen komplexe Thema zu geben.

Die dem Tagungsthema zugrunde liegende Frage
«Wohin erziehen wir?» führt letztlich bei jedem
Erzieher zur persönlichen Auseinandersetzung mit
seinem Weltbild. Jede Auseinandersetzung, die in
den Kern der eigenen Person vordringt, wird
schwierig und birgt die Gefahr in sich, beim
Zuhörer oder Leser Fluchtreaktionen hervorzurufen,
die sich meist in irgendeiner Form von Ablehnung
manifestieren. Dem Autor gelang es, seine Einführung

in einer Breite anzulegen, die jedem ernsthaft
am Thema Interessierten einen echten Einstieg
ermöglicht. Red.

Das Thema der Tagung ist als Frage formuliert und
bringt zum Ausdruck, dass Sie damit eine
allgemeine Standortbestimmung — und wohl auch eine
persönliche — beabsichtigen. Sie möchten etwas von
der Sicht und Problemlage der Erziehungswissenschaft

erfahren und zugleich sich selbst mit der Frage

konfrontieren: Wohin führt das eigentlich, was
wir da, genannt «Erziehung», tun?

«Wohin erziehen wir?» fragen Sie. Diese Formulierung

beinhaltet drei grundlegende Annahmen, nämlich:

1. dass wir erziehen und darüber, was das ist, auch
eine Vorstellung haben.

2. dass dies eine Tätigkeit (ein aktives Geschehen,
eine Handlung) mit bestimmten Zielen ist und
schliesslich,

3. dass dieses Handeln auch zu irgendwelchen
Auswirkungen (zum Beispiel Erziehungserfolg) führt.

«Wohin?» ist die Frage nach einem örtlichen
Zielpunkt und weist in die Zukunft. Es besteht somit
die Gefahr der Einengung unserer Sichtweise und
entsprechend der Fragestellung: Unsere Frage
könnte dann nämlich verstanden werden als Frage
nach dem blossen in der Ferne liegenden Ergebnis
der Erziehungsarbeit. Doch offensichtlich handelt
es sich bei Erziehung um etwas Prozesshaftes,
etwas, das bereits heute geschieht und vor allem auch
heute schon bestimmte Auswirkungen hat. Mit der

Frage nach dem «Wohin» sind wir also aufgefordert,

nicht nur in die ferne Zukunft zu schauen,
um das Ergebnis unserer Erziehungsarbeit zu
erkennen, sondern auch in die nahe Gegenwart, ja in
die Erziehungssituation selbst zu blicken, um zu
erkennen, was hier und jetzt in diesem Erziehungs-
prozess geschieht. Weiter bedeutet dies, dass wir
auch aufgefordert sind, nach dem Zweck und Ziel
dieses Erziehungsprozesses zu fragen; mit andern
Worten: «Wozu erziehen wir?»

Es ist unter anderem eine zentrale Aufgabe der
systematischen Erziehungswissenschaft, diese
komplexen Zusammenhänge zu erkennen, zu beobachten
und darüber beschreibende Aussagen zu machen.
Einige Aspekte dieser Sicht wollen wir hier
aufgreifen, um zu sehen, was diese für unsere
Standortbestimmung zu leisten vermögen.

Doch, was meinen wir eigentlich mit dem Wort
«erziehen»? Was ist das genau, was wir da
«erziehen» oder «Erziehung» nennen? Geht es um
bestimmte Handlungen, oder geht es um viel mehr?
Was gehört alles in den Bereich, den wir mit
Erziehung bezeichnen? Wir kommen offensichtlich
nicht darum herum, uns Klarheit darüber zu
verschaffen, was wir mit dem Wort «erziehen» meinen,
mit andern Worten, wir müssen diesen Begriff
eindeutig definieren. Erst dann können wir die weiteren

Fragen angehen.

Dies bedeutet aber zugleich, dass wir auch Klarheit
finden müssen, darüber, wer erzieht und wer erzo-

63



gen wird. Wir kennen die Frage: «Wer erzieht hier
eigentlich wen?» Sie erkennen, was ich damit
ansprechen möchte: Die Antwort auf die Frage nach
dem «Wohin» kann nur hinreichend gegeben werden,

wenn wir uns als Erzieher in die Fragestellung
miteinbeziehen. Denn mit der Frage nach dem «Wohin»

müssen wir wissen, ob das, was wir tatsächlich
tun, auch als Erziehung bezeichnet werden kann.
Und noch genauer: Inwieweit kann diese unsere
Arbeit als erzieherische Arbeit bezeichnet werden?
Bei unserer Frage geht es also nicht nur um die
Analyse eines möglichen Erziehungserfolges,
sondern wesentlich auch um eine Untersuchung dessen,

was wir in diesem Prozess konkret tun.

Mit «Analyse» und «Untersuchung» meinen wir
Beschreibung. Doch, geht es tatsächlich nur um eine
beschreibende Antwort auf diese Frage nach dem
«Wohin»? Meinen wir mit der Frage nach dem
«Wohin» nicht zugleich auch: Wohin sollen wir
erziehen?

In diesem Falle erwarten wir eine normative
Antwort, das heisst eine Aufforderung im Sinne von:
wir sollen und müssen da und dahin erziehen, mit
unserer erzieherischen Arbeit genau dies und jenes
tun und erreichen. Mit dieser Frage nach den
«richtigen» Zielen ist notwendigerweise auch die Frage
nach den «richtigen» Mitteln und Wegen verbunden.

Kann uns die Erziehungswissenschaft auch
darauf eine Antwort geben? Sagt sie uns, wohin
und wie wir erziehen sollen? Dies möchten wir
eigentlich erwarten können; denn mit der Frage nach
dem «Wohin» sind wir tatsächlich auch aufgefordert,

zu beurteilen,'ob unsere erzieherischen
Tätigkeiten und die damit verbundenen Ziele auch «richtig»

sind.

Es ergeben sich somit drei weitere grundlegende
Fragen an die Erziehungswissenschaft, nämlich:

1. Wohin sollen wir erziehen? Mit andern Worten,
welches sind die «richtigen» Ziele? Sind unsere
Ziele die «richtigen» Ziele?

2. Stimmen die Ergebnisse unserer erzieherischen
Handlungen (IST-Zustand) mit unseren Zielen
(unser festgelegter SOLL-Zustand) überein?

3. Sind unsere Wege und Mittel zur Erreichung dieser

Ziele die «richtigen»?

Wenn wir nach den Zielen erzieherischer Handlung

fragen, dann bedeutet dies auch, dass wir uns
mit Werten und somit letztlich auch mit Menschenbildern

befassen müssen. Wir beschreiben nicht nur
die Phänomene der Erziehung, sondern sind
aufgefordert, Werte (im weitesten Sinne) zu setzen, sie

zu vertreten, transparent zu machen, zu begründen
und einer Diskussion offen zu halten.

Je mehr wir die Ausgangsfrage zergliedern, um so
mehr Fragen und Probleme tauchen auf. Die
Klärung der einen Frage ist von der Beantwortung von
andern abhängig. Die Fragestellungen, die
summarisch im Ueberblick aufgezeigt wurden, lassen
sich in drei Hauptgruppen gliedern, nämlich:

1. eine systematische Fragestellung

2. eine philosophisch-anthropologische Fragestellung

und somit

3. eine normativ-pädagogische Fragestellung.

Das eine betrifft die Beschreibung des Erziehungsgeschehens,

das zweite das zugrundeliegende
Menschenbild und somit drittens die Bestimmung dessen,

was in der Erziehungsarbeit angestrebt werden
soll.

Es erweist sich deutlich, dass unser Thema
ausserordentlich komplex ist. Viele von diesen Fragen
und Problemen sind in der Erziehungswissenschaft
beantwortet. Ebenso viele sind aber noch
weitgehend ungelöst. Ueber einige Aspekte herrscht ein
kaum noch überblickbares Wirrwarr von sog.
Fachbegriffen. Ja, man streitet sich sogar darüber, womit

sich die Erziehungswissenschaft überhaupt zu
befassen hat (zum Beispiel Setzung von Erziehungszielen

bzw. Werten allgemein).

Nur einige Aspekte können im folgenden etwas
ausführlicher dargelegt werden. Die Fülle und
Komplexität des Themas erfordern zudem, dass ich mich
sehr allgemein und damit auch etwas abstrakt halten

muss. Sicher können Sie hier für Ihre praktische,

erzieherische Arbeit keine Handlungsanweisungen

und keine spezifische Beantwortung der
Frage nach dem «Wohin» erwarten. Vielmehr bringe

ich Ihnen weitere Fragen, weitere Probleme und
weitere Aspekte, gleichsam als Anregung zu einer
differenzierten Standortsbestimmung. Sie, als
beruflich erzieherisch Tätige, sind Vertreter der Praxis,

während ich hier die Theorie vertrete. Dieses
Spannungsfeld widerspiegelt — ich kann dies wohl
sagen — eine grundlegende Problemlage der
Erziehungswissenschaft überhaupt.

Zu den drei Hauptfragestellungen, die ich dargelegt
habe, möchte ich im folgenden anhand von konkretem

Material einige Aspekte etwas problematisie-
ren: In einem ersten Schritt will ich einige
Definitionen über Erziehung vorstellen. Eine Ueber-
sicht über die komplexen Zusammenhänget der
Entwicklung des Menschen soll als Grundlage zu weiteren

Fragen und Aspekten dienen. In einem zweiten

Schritt werde ich einige philosophisch-anthropologische

Grundfragen mit ausgewählten Beispielen
aufzeigen. Schliesslich gilt es, in einem dritten

Schritt, einige Probleme im Zusammenhang mit
Erziehungszielen zu beleuchten.

Eine erste Frage also, die es zu klären gilt, lautet:
Was meinen wir mit dem Wort «erziehen» oder
«Erziehung»? Betrachten wir dazu einige Definitionen

(siehe Kasten A Seite 65).

Wir können feststellen, dass mit diesen Definitionen
sehr unterschiedliche Aspekte gemeint bzw. akzentuiert

sind. Es ist die Rede von Handlungen, von
Massnahmen und von Umgang. Es gibt bewusste,
direkte, gelegenheitsbestimmte, planmässige und
reflektierte Prozesse. Drei Definitionen beschränken
sich auf die Beziehung zwischen Erwachsenem —

64



Kasten A

Zum Begriff «Erziehung» - Einige ausgewählte Definitionen

- «Als ,Erziehung' werden
Handlungen bezeichnet, durch die
versucht wird, das Dispositions-
gefüge menschlicher
Persönlichkeiten mit psychischen
(Verhaltenssysteme) und/oder
sozial-kulturellen Mitteln
(Soziale Systeme) in Richtung auf
grösstmögliche Annäherung an
gesteckte Lernziele zu verändern.

Mit dem Begriff ,Disposi-
tionsgefüge' ist in dieser
Definition die Summe der kognitiven,

affektiven und psychomotorischen

Verhaltensbereitschaften

gemeint, die gewöhnlich
Kenntnisse, Fertigkeiten,

Fähigkeiten, Haltungen,
Einstellungen, Tugenden usw.
genannt werden.» (Berzinka)

- «Unter Erziehung sind alle
Massnahmen — formelle und
informelle — zu verstehen, die
Erwachsene in Interaktion mit
Heranwachsenden ergreifen,
um Lernvorgänge hervorzurufen,

die zu wünschenswerten
Ergebnissen führen.» (Fend)

- «Von ,informeller Erziehung'
kann dann gesprochen werden,
wenn das erzieherische Verhalten

einen Ausschnitt allgemeiner
Rollen bildet, wenn kein

hoher Grad pädagogischer
Reflexion besteht, wenn das
erzieherische Verhalten vornehmlich

durch Sitte und Brauch
geregelt wird. ,Formelle Erziehung'

liegt dann vor, wenn das
erzieherische Verhalten zu
einer Berufsrolle (z. B. Lehrer,
Erzieher) spezialisiert worden
ist, wenn hinter diesem Verhalten

ein formuliertes
Anweisungssystem steht, wenn das
erzieherische Verhalten einen
hohen Grad an Geplantheit
aufweist.» (Fend)

- «Das interpersonale erzieherische

Verhalten könnte man
direkte Erziehung nennen. Die
Bemühungen um die Gestaltung
des Erfahrungsraumes könnte
man indirekte Erziehung
nennen.» (Fend)

- «Erziehung ist Umgang von
Erwachsenen mit Kindern.
Dieser Umgang bezweckt einen
bestimmten Einfluss, nämlich
dem Kind behilflich zu sein,
mündig zu werden.» (Langeveld)

- «Erziehung ist eine teils plan-
mässige, teils nur gelegenheitsbestimmte,

aber jedenfalls be-
wusste, menschliche Tätigkeit,
die sich auf Jugendliche oder
Erwachsene richtet mit dem
Ziel einer persönlichen Lebenshilfe,

einer Einführung in das
Gruppenleben und einer
Vermittlung der Gruppenkultur.»

(Lochner)

- «Erziehung ist nicht nur
Wachsenlassen, Reifenlassen und
Bewahren, sondern auch Einwirken,

Eingreifen, Beeinflussen,
Aendern und Hemmen Dies
vollzieht sich überall dort, wo
ein erzieherisches Gefälle'
besteht. Erziehen heisst, einen
Menschen seiner Bestimmung
als Mensch zuführen.» (Roth)

Kind bzw. Heranwachsendem (sog. «pädagogisches
Gefälle»), Eine Definition betont dagegen, dass sich
die Erziehung durchaus auch auf Erwachsene bzw.
auf Interaktionen zwischen Erwachsenen richten
kann, während die Definition von BREZINKA
darüber nichts aussagt. Weiter gibt es offensichtlich
auch einen Umwelt- bzw. einen Erfahrungsraum,
der erzieherisch wirksam sein kann. Schliesslich
sind auch die Ziele sehr unterschiedlich angesprochen:

BREZINKA spricht von «Dispositionsgefüge
menschlicher Persönlichkeiten, das auf grösstmögliche

Annäherung an gesteckte Lernziele zu verändern

ist»; LANGEVELD prägt den Begriff
«Mündigkeit»; ROTH spricht von «seiner Bestimmung
als Mensch» und FEND von «wünschenswerten
Ergebnissen».

Im Sinne der Problematisierung wollen wir folgende
drei Problembereiche festhalten:

1. Es besteht offensichtlich keine Eindeutigkeit
darüber, was unter «Erziehung» zu verstehen ist.
Weder die Handlungen noch die Personen, noch
der Bedingungsrahmen, noch der Grad der
Geplantheit, noch die Ziele werden einheitlich
festgelegt. Unter anderem müsste man zum Beispiel
genau angeben können, wann jemand erwachsen
ist und wann er noch als Heranwachsender zu
betrachten ist.

2. Es besteht Unklarheit darüber, wer die
Erziehungsziele bestimmt, wie solche zu finden, zu
begründen und zu formulieren sind. Das Wort
«Mündigkeit» läuft wohl Gefahr, infolge zahlreicher

unterschiedlicher, ja sich widersprechender

Interpretationen als Leerformel gelten zu müssen.
Wer ist legitimiert bzw. kompetent, zum Beispiel
die «Bestimmung eines Menschen» zu erkennen,
und wie wird er die Richtigkeit seiner Erkenntnis
begründen?

3. In allen Definitionen steckt eine Annahme, die
wir deutlich erkennen müssen, nämlich die, dass
die sog. erzieherischen Handlungen tatsächlich
die beabsichtigten Ziele erreichen. Doch die Frage

muss gestellt werden: Ist das, was nach einem
Erziehungsprozess (quasi als Produkt, als Ergebnis)

feststellbar ist, tatsächlich zurückführbar auf
genau diese erzieherischen Handlungen? Ist es

nicht wahrscheinlich, dass das, was FEND mit
«informeller Erziehung» meint, weit gewichtiger
ist als eben jene bewussten, reflektierten
erzieherischen Handlungen?

Eine Beantwortung der Frage nach dem «Wohin»
kann wohl erst erfolgen, wenn wir uns über diese
Probleme Klarheit verschafft haben. Die
Komplexität des Phänomens «Erziehung» und die
Unklarheit der Begriffe und Definitionen erschweren
ein solches Bemühen.

In der Folge wird versucht, eine Uebersicht über
die zahlreichen Faktoren, Bedingungen und deren
Zusammenhänge der Entwicklung des Menschen
allgemein zu geben. Auf dieser Grundlage werden
wir einige weitere Aspekte aus einer etwas
umfassenderen Sicht ausführen können. Die Uebersicht
ist das Ergebnis aus zahlreichen Begriffsbestimmungen,

Definitionen und Erläuterungen verschiedener

Autoren (siehe Schema Seite 66):

65



Die Zusammenhänge der Entwicklung des Menschen

66



Aus dieser Darstellung lassen sich zahlreiche Thesen

formulieren, von denen wir hier nur einige
aufgreifen können:

1. Der Mensch entfaltet und verändert sich sein
ganzes Leben lang. Dieser Prozess ist von einer
kaum mehr überschaubaren Menge von Faktoren
abhängig:

— Verschiedene Personenkonstellationen und
Rollenbeziehungen: Kind, Schüler, Lehrer, Erzieher,
Vater, Mutter, Chef, Freund, Ehepartner usw.

— Psychologische Faktoren im weitesten Sinne:
entwicklungspsychologische, lern-, tiefenpsychologische

und gruppendynamische Fakoren.

— Oekologische Faktoren:
der Lebensraum, Wohnverhältnisse, Umwelt,
materielle Güter usw.

— Verhaltensformen, Erziehungsstile im engeren
Sinne.

— Rahmenbedingungen aller Art, so zum Beispiel:

- Der historische Kontext: gesellschaftlich-politisch
und kulturelle Aspekte.

- Institutionelle Bedingungen: zum Beispiel
Schule, Heimerziehung, offene Fürsorge usw.

- Inhalte, Methoden, Medien für den gezielten
Einsatz zur Förderung dieses Entwicklungsprozesses.

- Normen, Gesetze, Reglemente, Werte, Hausordnungen,

Ideale, Ziele.

- Anthropologie, Philosophie, Theologie als
Grundlage von Leitbildern, Werten und Sinn
des Daseins überhaupt.

2. Die Rahmenbedingungen, innerhalb derer sich
der Mensch entfaltet und verändert, unterliegen
selbst einem Veränderungsprozess. In diesem
Sinne besteht eine Wechselwirkung zwischen
menschlichem Geschehen bzw. menschlicher
Entwicklung und deren (äusseren und inneren)
Bedingungsfaktoren.

3. Insbesondere Institutionen, die sich aufgrund
ihrer Zielsetzungen (zum Beispiel Heimerziehung,
Schule) mit der Entwicklung des Menschen im
weitesten Sinne zu befassen haben, sind
aufgefordert:

a) die Auswirkungen ihrer gezielten Handlungen
und Rahmenbedingungen zu be-Urteil-en,

b)ihre eigenen Handlungen hinsichtlich expliziten
(ausformulierten) und impliziten (inbegriffenen)

Zielen bzw. Werten zu hinterfragen,
•c) ihre gezielten erzieherischen Handlungen

(durch Erzieherverhalten wie durch Schaffung
eines entsprechenden Lebensraumes) in Relation

zum komplexen Bedingungsgefüge zu stellen,

d) generell ihre Möglichkeiten und Grenzen von
Erziehung als Notwendigkeit, als Aufgabe und
als Tatsache zu reflektieren, und schliesslich

e) sich mit ideologiekritischen Fragestellungen
zu befassen, das heisst nicht nur die eigenen
und fremden impliziten und expliziten Werte
zu beurteilen, sondern auch deren
Begründungsrahmen kritisch zu beleuchten und in
diesem Sinne deutlich zu machen.

4. Zwischenmenschliches Geschehen im allgemeinen
und Erziehungsprozesse im speziellen bedeuten

immer eine Vielfalt und Komplexität von
dynamischen Elementen, die wir wohl nie alle
«in den Griff» bekommen können. Ebensowenig
können wir sämtliche tatsächlich vorhandenen
Wechselwirkungen nach der Intensität ihrer
Wirksamkeit detailliert und umfassend zugleich
beurteilen. Nicht destoweniger sind wir dazu
aufgefordert, diese Arbeit — gerade als
erzieherisch Tätige — im Rahmen unserer Möglichkeiten

immer wieder zu versuchen.

5. Die Beantwortung der Frage nach dem «Wohin»

erfordert also unter anderem auch eine
differenzierte Beurteilung des komplexen Phänomens

menschlicher Entwicklung überhaupt. In
diesem Sinne hat die Pädagogik als Wissenschaft
eine multidisziplinäre Aufgabe. Sie benötigt als
Voraussetzung und zur Integration die Ergebnisse

zahlreicher anderer Disziplinen.

Aus dieser sehr allgemeinen systematischen
Betrachtung des Phänomens menschlicher Entwicklung

ergibt sich bereits die Frage nach den Werten
und den zugrundeliegenden Menschen- und
Gesellschaftsbildern: Die Tatsache der Entwicklung,
Entfaltung, Veränderung, Stabilisierung (von
Verhalten und Einstellungen) und der entsprechenden
Gestaltung des Lebensraumes fordert uns heraus,
Werte zu setzen und diese zu realisieren.

Der nächste Schritt ist deshalb die Frage nach dem,
was wir für ein Menschenbild, für ein Selbst- und
Fremdbild, für ein Weltbild allgemein haben. Welches

sind hier die Grundfragen?

Ich habe eine Auswahl zusammengestellt: Was meinen

wir, wenn wir «Mensch» sagen? Wonach fragen
wir, wenn wir nach dem Wesen des Menschen
fragen? Was soll der Mensch werden? Was für einen
Sinn hat das menschliche Leben?

Wie soll der Mensch leben? Wer sagt dem
Menschen, wie er leben soll und was er werden soll?
Woher stammt der Mensch bzw. die Menschheit
(Entwicklung der Erde, des Lebens, der Pflanze, des
Tieres, des Menschen...)? Was ist Leben? Woraus
ist Leben entstanden? Welches sind die Ursachen,
die die Evolution vorangetrieben haben? Wohin
geht der Mensch? Gibt es Entwicklungsstufen des
Menschen im Laufe seiner Geschichte? Gibt es ein
Jenseits? Gibt es qualitativ gesehen bessere und
schlechtere Menschen? Ist der Mensch von Grund
auf (von Natur) gut oder böse?

Haben wir uns bisher nach dem «Funktionieren»
des Menschen, des zwischenmenschlichen Geschehens,

im engeren Sinne der pädagogischen Prozesse,

67



gefragt, so fragen wir uns nun hier: Was ist das
eigentlich, der Mensch? Und dann auch: Wohin soll
der Mensch? Wozu lebt der Mensch? Gibt es
überhaupt eine Antwort auf diese Frage nach dem Wesen

des Menschen? Ja, gibt es bezüglich all der oben
genannten Fragen eine absolute Wahrheit?

Sie kennen sicher zahlreiche Antworten auf diese
Fragen: Die einen beanspruchen, die absolute
Wahrheit zu kennen, andere äussern sich eher re¬

Kasten B

signierend, und wieder andere treten für einen sog.
Pluralismus ein usw. Es kann nicht Aufgabe meiner
Ausführung sein, inhaltlich auf diesen Sachverhalt
einzutreten, doch in unserer Fragestellung steckt
etwas für die Erziehung wohl Fundamentales, auf
das kurz eingegangen werden soll. Eine Auswahl
von kurzgefassten Beispielen möge wiederum die
Vielfalt möglicher Aussagen über den Menschen
aufzeigen und zugleich als Anregung zu eigenen
Gedanken dienen (siehe Kasten B).

Das Wesen des Menschen - Einige ausgewählte Beispiele

Die Ursachen, die Evolution •—
und damit das Dasein des
Menschen — erklären, sind: Zufall und
Notwendigkeit. (Monod)

Und Gott sprach: Lasset uns
Menschen machen ein Bild, das
uns gleich sei... Und Gott schuf
den Menschen ihm zum Bilde.
(Gen. 1, 26 f)

Der Mensch ist das schwächste
aller Schilfrohre, aber ein denkendes.

(Pascal)

Der Mensch ist zur sittlichen
Selbstbestimmung fähig. (Kant)

Das Tier, das prügeln kann, das
heisst Schmerz um des Schmerzes

willen zufügen kann. (Schopenhauer)

Das noch nicht festgestellte Tier.
(Nietzsche)

Ist ein Nein-sagen-Könner. (Sche-
ler)

Ist grösser als das Universum,
weil er weiss, dass er stirbt. (Pascal)

Ein Fehler des Lebens, eine
Sackgasse. (Scheler)

Ist ein Mängelwesen (Gehlen), eine

physiologische Frühgeburt.
(Portmann)

Alles ist gut, wenn es die Hände
des Schöpfers verlässt, alles
degeneriert unter den Händen des
Menschen. (Rousseau)

Das in seinen Anlagen
unausgeglichenste Wesen. (Herder)

Ist von Natur aus schlecht, ist
eine Bestie: homo homini lupus.
(Hobbes)

Ihr habt den Weg vom Wurm zum
Menschen gemacht, und vieles ist
in Euch noch Wurm. (Nietzsche)

Ist die Vereinigung von
Widersprüchen. (Jean-Paul)

Muss sich ständig ins Unbewusste
flüchten. (Goethe)

Das Wesen, das will, kann und
nicht muss. (Schiller)

Ein sprachfähiges Wesen. (Herder)

Ein Vernunft-begabtes und
Erkenntnis-fähiges Wesen. (Aristoteles)

Der Mensch unterscheidet sich
vom Tier nur graduell, nicht aber
wesentlich. (Scheler)

Der Mensch ist der erste Freigelassene

der Natur. (Herder)

Alles menschliche Tun und
Erleben gründet auf Machttrieb und
Geltungsstreben (Adler), Selbst-
erhaltungs- und Sexualtrieb
(Freud).

Das zentrale Lebensfaktum des
Menschen ist die Beziehung zu
sich selbst (Jung), die Beziehung
zu seinem Gegenüber (Buber).

Der innerste Kern der menschlichen

Natur, die am tiefsten
liegenden Schichten seiner
Persönlichkeit, die Grundlage seiner
tierischen Natur ist von Natur aus
positiv — von Grund auf sozial,
vorwärtsgerichtet, rational und
realistisch. (Rogers)

Betrachten wir davon nur vier kurz gefasste Aussagen

über den Menschen:

In der Genesis heisst es: «Und Gott sprach, lasset
uns Menschen machen, ein Bild, das uns gleich sei,
und Gott schuf den Menschen sich zum Bilde.»

Weiter sagte zum Beispiel Rousseau: «Alles ist gut,
wenn es die Hand des Schöpfers verlässt, alles
degeneriert unter der Hand des Menschen.»

Ganz deutlich sagt uns ein Philosoph, was er von
der Natur des Menschen hält: «Der Mensch ist von
Natur aus schlecht, er ist eine Bestie.»

Als Gegensatz dazu noch ein viertes Beispiel, nämlich

von Rogers: «Der innerste Kern der menschlichen

Natur, die am tiefsten liegenden Schichten
seiner Persönlichkeit, die Grundlage seiner
tierischen Natur, ist von Natur aus positiv, von Grund

auf sozial, vorwärtsgerichtet, rational und
realistisch.»

Je nachdem, welches Menschenbild Grundlage für
meine erzieherischen Handlungen ist, unterscheiden

sich auch meine Ziele, die ich mit meiner
Erziehungsarbeit zu erreichen suche. Wir begegnen
wohl einem Menschen nicht in gleicher Weise,
wenn wir nach dem Grundsatz von Hobbes denken,
wie wenn wir als Grundlage unserer Einstellungen
Rogers Aussagen als zutreffend anerkennen. Die
Auseinandersetzungen um Ziele und Mittel der
Erziehung und Sinn des Lebens allgemein führen uns
gewiss einmal zur grundlegenden Frage nach unseren

eigenen Menschenbildern. In Zusammenhang
mit der Frage nach dem «Wohin» bedeutet dies vor
allem:

1. In welchen unserer expliziten Erziehungsziele
kommen unsere Werte bzw. unser Menschenbild
zum Ausdruck?

68



Kasten C

Erziehungsziele - Einige ausgewählte Beispiele

R. und A. Tausch

Befähigung zur intelligenten,
selbständigen Wahl von
Verhaltenszielen, die der persönlichen
Befriedigung des einzelnen dienen,
aber den Interesses der Gemeinschaft

nicht zuwiderlaufen,
sondern diese häufig fördern.

Uebernahme der Verantwortung
für eigene Handlungen.

Befähigung, in kritischer Weise
zu lernen und zu Beiträgen anderer

Menschen in angemessener
Weise Stellung zu nehmen.

Erwerb von Kenntnissen, die für
die Lösung der im menschlichen
Leben auftauchenden Probleme
relevant sind.

Befähigung, die eigenen
Erfahrungen, Gedanken und
Wissenskenntnisse anderen in geordneter,
klarer, leicht verständlicher Form
mitteilen zu können.

Flexible und intelligente Einstellung

auf neue Situationen und
Probleme.

Förderung von Formen der
Problembewältigung, bei der die
Vielzahl der im Individuum
vorhandenen Erfahrungen frei und
schöpferisch wirksam wird.

Entwicklung von Haltungen, mit
anderen Menschen kooperativ und
effektiv in dieser Art der
Problembewältigung zusammenzuarbeiten,

nicht in erster Linie
darauf gerichtet, den Beifall und
die Anerkennung anderer zu
erlangen, sondern aufgrund der
eigenen, sozial akzeptierbaren Motive

und Ziele.

Befähigung, Konflikte mit anderen

unter Verzicht auf psychische
und physische Gewalt auszutragen.

Förderung eines Verhaltens, das
anderen Menschen häufig ein
Beobachtungsmodell für soziales,
kooperatives, schöpferisches und
emotional reifes Verhalten sein
kann.

Respektierung der Würde
Andersdenkender.

Befähigung, sich selbst differenziert

zu sehen, Selbstachtung zu
empfinden sowie die eigene Person

und die eigenen Gefühle
anzunehmen.

Ehrfurcht vor wesentlichen
Tatbeständen und Vorgängen des
Lebens, die dem rationalen Verstehen

von Menschen verschlossen
sind.

A. H. Maslow:

Grössere Wahrnehmung der
Realität.

Wachsende Akzeptierung seiner
selbst, der anderen und der Natur.

Zunehmende Spontaneität.

Bessere Problemzentrierung.

Grössere Distanz und Sehnsucht
nach Zurückgezogenheit.

Wachsende Autonomie und Resistenz

gegen Akkulturation.

Grössere Frische des Verständnisses,

grösserer Reichtum der
emotionalen Reaktion.

Höhere Frenuenz der Grenzerfahrungen.

Wachsende Identifikation mit der
menschlichen Spezies.

Veränderte (der Kliniker würde
sagen, verbesserte)
zwischenmenschliche Beziehungen.

Demokratischere Charakterstruktur.

Stark zunehmende Kreativität.

Gewisse Wandlungen im
Wertsystem.

C. R. Rogers:

Weg von den Fassaden, weg vom
«Eigentlieh-sollte-ich», weg vom
Erfüllen kultureller Erwartungen,
weg davon anderen zu gefallen,
weg von Fixierung, weg von
Gefühls- und Erfahrungsdistanz,
weg von einem starren Konzept
des eigenen Ichs, weg vom
unpersönlichen Sich-Verhalten...

Entwicklung zur Selbstbestimmung,

zum Prozess-sein, zur
Komplexität, zur Erfahrungsoffenheit,

zum Akzeptieren der
anderen, zum Selbstvertrauen

U. Keller/G. Neumann:

Als humane, emanzipatorische
Erziehungsziele streben wir an:

Weitgehende Aufklärung und Be-
wusstseinserweiterung anstelle
von traditionell üblicher Konservierung

kindlicher Abhängigkeit
und beschränkter Mündigkeit.

Weitgehende Autonomie und
Selbstbefreiung von Entfremdung,
das heisst Selbstbestimmung
anstelle von autoritärer
Fremdbestimmung und verängstigter Un-
terdrücktheit.

Kooperationsbereitschaft und
Toleranz gegenüber eigenen wie

fremden Elementarbedürfnissen
anstelle von einerzogener
Bekämpfung und Rivalität mit
kompensatorisch überhöhtem egoistischem

Herschaftsstreben.

Kritisches politisches Bewusstsein
und Interessensolidarität anstelle
von sozialem Desinteresse und
individualistischer gleich narzissti-
scher Abkapselung.

Um diese Ziele zu erreichen,
müssten unsere Kinder, Schüler
und Jugendlichen zu folgenden
Haltungen vorerzogen sein bzw.
dazu umerzogen werden:

Aufgeschlossen und kritisch wach
gegenüber ihrer gesamten
Umwelt.

Kritisch besonders gegenüber von
aussen an sie herangetragenen
Standards, Tabus, Vorschriften,
Meinungen, Verhaltensweisen
und -regelungen.

Kritisch gegenüber machtpolitisch
bedingter Ausnutzung und
Unterdrückung.

Ich-stark, das heisst Selbstbejahung
und kritische Selbstbestimmung.

Produktiv gegenüber offenen wie
auch hinter Stereotypen verborgenen

Problemen.

Angstfrei gegenüber «übermächtigen»
Personen und Institutionen.

Kooperationsbereit gegenüber
verständigungsbereiten Jugendlichen

und Erwachsenen.

Widerstand leistend gegenüber
absolutistischen, unterwerfenden
und ausnutzenden Forderungen.

Realistisch und kontrolliert im
Hinblick auf das eigene
Anspruchsniveau wie die eigenen
Fähigkeiten.

Tolerant und realitätsgerecht in
der Verarbeitung von Frustrationen

und Unlust sowie im
Umgang mit eigenen Trieb-,
Gefühls-, Denkimpulsen und Initiativen.

H. Röhrs:

Alle sittliche und soziale Erziehung

muss auch politische
Erziehung sein.

P. Freire:

Erziehungsziel: Bewusstmachung
(«conseientizaçào»).

Erziehung zur Wahrnehmungsfähigkeit
der Lösung dieses

Problems in Reflexion und Aktion.

69



2. In welchen konkreten erzieherischen Situationen
kommen unsere Menschenbilder zum Ausdruck?

3. Welche praktische Bedeutung haben solche
(unsere) Vorstellungen vom Menschen?

Diese drei Fragen führen uns nun zum Problem der
Erziehungsziele. Aus der Fülle der Literatur zu
diesem Thema habe ich zahlreiche konkrete Beispiele
über Erziehungsziele ausgewählt. Sie widerspiegeln
die Fülle möglicher Antworten auf die Frage: «Wohin

sollen wir erziehen?» Es geht mir dabei hier
aber nicht darum, auf die einzelnen Vorschläge
einzutreten und die Richtigkeit der vorgeschlagenen
Ziele zu untersuchen. Vielmehr möge diese Vielfalt
von Beispielen in Konfrontation mit den eigenen
Erziehungszielen wiederum als Anregung zu einer
persönlichen Auseinandersetzungen dienen (siehe
Kasten C Seite 69).

Aus der Lektüre dieser Beispiele können wir wieder
einige Thesen und Fragen im Sinne einer Problema-
tisierung formulieren.

1. Die Beispiele sind zum Teil völlig gegensätzlich.
Es werden unterschiedliche Aspekte akzentuiert.

2. Die Formulierungen haben einen unterschiedlichen
Grad an Konkretheit und ermöglichen

deshalb teilweise einen grossen Interpretationsspielraum.

3. Aus unserer Erziehungspraxis kennen wir die
Notwendigkeit solcher Erziehungsziele, teils als
Richtlinien und teils als direkte Zielsetzungen
unserer erzieherischen Handlungen.

4. Die Ueberprüfung, ob ein Ziel erreicht ist oder
nicht, ist bei einigen Beispielen kaum möglich.
Ein Erziehungsziel, bei dem nicht überprüft werden

kann, ob es erreicht worden ist oder nicht,
hat wohl wenig praktische Bedeutung.

5. Die Auswahl der Erziehungsmittel und der Wege
unserer Erziehungsmassnahmen (Erziehungsstile)

hängt wesentlich auch von unseren
beabsichtigten Erziehungszielen ab. Oder dieses
Problem, etwas pointiert als Frage formuliert: Können

wir zum Beispiel mit Gewalt den andern
befähigen, Konflikte mit anderen unter Verzicht
auf psychische und physische Gewalt auszutragen?

6. Erziehungsziele entstehen immer aus einem
bestimmten gesellschaftlich-historischen Kontext
und sind in diesem Sinne zu relativieren. Sie sind
auf unterschiedliche Lebenssituationen, auf
unterschiedliche Lebensalter bzw. Entwicklungsstufen

auszurichten und können in diesem Sinne
auch für unser eigenes Leben eine Bedeutung
haben.

Die Problematisierung dieser Sachverhalte und
somit auch die Frage nach dem «Wohin» bzw. «Wozu»
bleibt in gewissem Sinne akademisch, wenn wir
nicht zugleich uns selbst einige Fragen stellen, so

zum Beispiel: Welche Ziele haben wir? Welche Ziele
würde ein Beobachter aus unserem Erzieherverhalten

schliessen? Wie begründen wir unsere Ziele?
Sind unsere Ziele erkennbar? Sind wir bereit,
darüber zu reden und allenfalls einige zu revidieren?
Welche Ziele haben wir selbst mit uns erreicht?
Diese letzte Frage verdeutlicht, dass wir letztlich
selbst Betroffene der Fragestellung unseres Themas
sind.

Erlauben Sie mir abschliessend eine persönliche
und nicht gerade wissenschaftliche Bemerkung:
Meines Erachtens bleibt die Beantwortung der
Frage «Wohin erziehen wir?» technologisch und
beschränkt, wenn wir nicht zugleich uns fragen:
Haben wir die Jugendlichen, die uns zur Erziehung
anvertraut sind, eigentlich auch «gern»?

Literaturliste
(eine kleine Auswahl)

BOLLNOW, O. F. u. a. (1972): Philosophische Anthropologie

heute. München.

BREZINKA, W. (1971): Von der Pädagogik zur
Erziehungswissenschaft. Weinheim.

BRIM, O. G. (1974): Erwachsenensozialisation. Stuttgart.

BUBER, M. (1953): Einsichten. Wiesbaden.

CONDRAU, G. (1962): Angst und Schuld als Grundprobleme
der Psychotherapie. Bern.

FROMM, E. (1971): Die Kunst des Liebens. Frankfurt
am Main.

GEHLEN, A. (1971): Anthropologische Forschung. Zur
Selbstbegegnung und Selbstentdeckung des Menschen.
Reinbeck bei Hamburg.
HERRMANN, T. (1972): Psychologie der Erziehungsstile.

Göttingen.
KELLER, U./NEUMANN, G. (1971): Kritische Erziehung.

Bd. 1. Opladen.

KLAFKI, W. u. a. (1971): Erziehungswissenschaft. Bd.
1 bis 3. Frankfurt am Main.

MASLOW, A. H. (1973): Psychologie des Seins. München.

MITSCHERLICH, A. (1970): Die Idee des Friedens und
die menschliche Aggressivität. Baden-Baden.

MOLLENHAUER, K. (1974) : Theorien zum Erziehungs-
prozéss. München.

PFISTER, H./WOLF, R. (1972): Friedenspädagogik
heute. Waldkirch.
RIEMANN, F. (1974): Grundformen helfender Partnerschaft.

München.

ROGERS, C. R. (1973): Entwicklung der Persönlichkeit.
Stuttgart.
ROTH, H. (1971/3): Pädagogische Anthropologie. Bd. I:
Bildsamkeit und Bestimmung. Bd. II: Entwicklung und
Erziehung. Hannover.

SBOROWITZ, A. (1965): Erziehung und Bestimmung.
Die Lehren von Martin Buber und C. G. Jung in ihrem
Verhältnis zueinander. Darmstadt.
TAUSCH, R. und A. M. (1971/6): Erziehungspsychologie.
Göttingen.

WATZLAWICK, P. u. a. (1974): Menschliche Kommunikation.

Bern.

Adresse des Verfassers:
Dr. E. Schellhammer, Pestalozzistrasse 50
8032 Zürich

70


	Wohin erziehen wir? : Probleme und Sicht der Erziehungswissenschaft

