
Zeitschrift: Fachblatt für schweizerisches Heim- und Anstaltswesen = Revue suisse
des établissements hospitaliers

Herausgeber: Verein für Schweizerisches Heim- und Anstaltswesen

Band: 46 (1975)

Heft: 12

Artikel: Krankheit und Tod aus der Sicht des Klinikers : aus der Medizinischen
Klinik A des Kantonsspitals St. Gallen

Autor: Wegmann, T.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-806532

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 16.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-806532
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Nachfolgend publizieren wir Gedanken eines
Mediziners über Krankheit und Tod. Wir nehmen

an, dass die in den letzten Jahren in der Oef-
fentlichkeit geführten Diskussionen über Sterbehilfe

nicht nur die Mediziner in Spitälern, sondern
auch das Personal in Alters- und Pflegeheimen ver¬

anlasst haben, über diese letzten Dinge nachzudenken.

Vielleicht ist jemand aus einem Alters- und
Pflegeheim bereit, seine persönliche Gedanken und
Erfahrungen zu einem letztlich unlösbaren Problem
im Fachblatt zu äussern.

Red.

Krankheit und Tod aus der Sicht des Klinikers
Aus der Medizinischen Klinik A des Kantonsspitals St. Gallen

Von T. Wegmann, Chefarzt

Orientes morimur (Seneca)

Ihr Präsident*, ein Schulfreund von mir, hat mich
gebeten, von der Situation am Krankenbett zu
sprechen. Er hat mir verboten, philosophische Gedanken
zu formulieren und wünschte, dass ich mich strikte
an die ärztliche Praxis halte. Aus diesem Grunde
bleibt mir nichts anderes übrig, als über meine
eigenen Erfahrungen zu berichten.

Wichtig für die Erkenntnis der Wahrheit von Sterben

und Tod erscheint mir die persönliche
Entwicklung eines Arztes, die in jedem Fall anders sein
wird. Dabei spielt die erste Begegnung mit dem Tod
oft eine entscheidende Rolle. Sie wird im Wesentlichen

geprägt durch äussere Einflüsse und durch
das Alter, respektive die geistige Entwicklung des
erstmals Konfrontierten. Jeder Mensch hat
ursprünglich Angst vor dem Tod. Als Kind habe ich
mit dem lieben Gott einen Pakt abgeschlossen, dass
ich unsterblich sei, jedoch nur unter der Bedingung,
dass ich diese Bevorzugung für mich ganz allein
behalte. Auf solche und ähnliche Weise kann ein
Kind das Problem des Todes weit von sich schieben.
Erstmals habe ich als Gymnasiast auf dem Heimweg

von der Schule am Fusse des Zwinglidenk-
males neben der Wasserkirche am Limmatquai
einen älteren Mann sterben sehen. Er lief an einem
Stock mühsam über die Strasse, setzte sich am
Denkmal nieder, wurde blass, rang nach Atem,
verdrehte die Augen und verschied. Das Ereignis spielte

sich, objektiv gesehen, innert kurzer Zeit ab.

Subjektiv kam mir der Zeitraum unendlich lange
vor. Der Tote wirkte ungeheuer blass, aber
ausserordentlich friedlich.

Wenn wir als Spitalärzte an «unsere Sterbenden»
denken, oft bleibt die Erinnerung an ein Gesicht,
welches Frieden ausbreitet. Blicken wir auf die vielen

Krankheitssituationen, die letztlich zum Tode
führen, bleibt im allgemeinen doch der Eindruck,
dass wir in den allermeisten Fällen den Tod als
Freund erleben dürfen.

* Referat, gehalten an der Jahresversammlung der
Schweiz. Gesellschaft für psychosomatische Medizin,
St. Gallen

Zur Aufklärung:

Der Arzt am Krankenbett gibt bereitwillig
Auskunft über die Natur der Krankheit. Bei der
Frage nach der Prognose verhält er sich
zurückhaltend, bei der direkten Frage nach dem Tod
meist ausweichend. Soll man einen Patienten über
seine schlechte Prognose aufklären und in welcher
Form? Wie wird der Tod in der Klinik, auf der
Intensivstation erlebt? Die Haltung eines Onkologen
ist gegenüber solchen Problemen eine ganz andere,
als die des Allgemeinarztes. Die modernen
kombinierten aggressiven Behandlungsarten mit Zytostatika

und Hormonen, die das Leben um Monate, ja
Jahre verlängern, sind in der Lage, ganz neue
Impulse zu übermitteln. Früher stand man solchen
Kranken ratlos gegenüber. Heute ist man im
aufwendigen Therapieplan auf die Mitwirkung des
Patienten angewiesen. Aus diesem Grunde muss
man ihn auch über seine Aussichten aufklären. Der
Patient sieht in der aufwendigen Therapie meist
einen Hoffnungsschimmer.

Wie verhält es sich aber bei anderen Patienten,
die ohne Hoffnung und ohne aufwendige Therapie
dem Tod entgegengeführt werden müssen? Diese
Diskussionen werden vor der Türe des Krankenzimmers

geführt. Die jungen Mitarbeiter werfen die
Frage auf, ob man jetzt oder später, direkt oder
indirekt die Frage nach dem Tod beantworten soll.
Es besteht also ein deutlicher Unterschied zur Onkologie,

wo der Krebspatient schonungslos aufgeklärt
wird, um ihn für die oft umständliche, langdauernde,

auch von Komplikationen behaftete und streng
kontrollbedürftige Therapie anzuspornen.

Jedes Individuum reagiert anders. Nur wenige
Menschen ertragen die Gewissheit des nahen Todes.
Zunächst möchte ich zwei Beispiele von Patienten
erwähnen, die den Tod bewusst vorbereitet haben.

Ein Schauspieler, der auf dem Krankenlager einer
langwierigen, mit Lähmungen einhergehenden Erkrankung
Gedichte schrieb, die zum Ergreifendsten und Schönsten
gehören.

Der grosse, seiner Sprache verpflichtete Schauspieler
spürte ein Versagen seiner Sprachmuskeln. Er

385



begann sich dann mit kleinen Gedichten an seine
Umgebung zu wenden: «Das Licht gelöscht», «Sprachlosigkeit»,

«Herbst», «Die Wahrheit», «Das Letzte», «Beklemmung»,

«Erleichterung», «Bitte», usw.

Ein Landarzt mit überdurchschnittlicher Bildung
erkrankte an einem multiplen Myelom. Als hervorragender

Diagnostiker unseres Einzugsgebietes stellte er die
Diagnose seines Leidens selbst. Zur Abklärung liess er
sich in die medizinische Klinik einweisen. Bei der
ersten Begegnung grüsste er mich mit den Worten: «Der
Landarzt hat eine ausgefallene Diagnose gestellt, ich
möchte sie vom Klinikchef bestätigen lassen». In einem
solchen Fall bleibt einem wohl nichts anderes übrig,
als die diagnostischen Quälitäten des Kollegen zu bestätigen

und einzig die Einschränkung anzuführen, dass
es verschiedene Verlaufsformen eines Myeloms gebe,
von der perakuten bis zur chronischen, welche sich über
Jahre hinziehe. Dieser Kollege hat seine Krankheit ganz
bewusst erlebt und seinen Tod vorbereitet. Als ich ihn
zu Hause besuchte, als er bereits ans Bett gefesselt war,
begrüsste er mich in heiter abgeklärter Stimmung. Er
erklärte mir, dass sich im Bereiche des linken
Hinterhauptes ein Tumor ausgebildet habe, der nur von Zeit
zu Zeit Schmerzen verursache, im übrigen aber sei er
glücklich, dass er noch reden und schreiben könne und
seine sämtlichen Sinne intakt seien.

In beiden Fällen handelte es sich um gottesfürchtige
Menschen. Der Schauspieler hat zwar erst während
seines Krankenlagers den ihm richtig scheinenden
Weg gefunden, indem er zum Katholizismus
konvertierte. Der Arzt war Zeit seines Lebens ein
bescheidener, eher introvertierter Protestant.

Nicht so leicht fällt die Auseinandersetzung mit dem
Tod jenen Menschen, die sich keiner höheren Macht
verpflichtet fühlen. So sagte mir eine Patientin
aus einer kleinen Gemeinde des Rheintales
anlässlich eines Gespräches über die düstere Prognose
ihrer Krankheit, dem Dorfpfarrer habe sie nie
geglaubt, hingegen stimmen sie meine Worte
nachdenklich. Nach schweren inneren Kämpfen ist sie

gestorben. Nach ihrem Tode erhielt ich auf ihr Ge-
heiss hin eine von ihrem Ehegatten selbst
holzgeschnitzte, dämonisch-grinsende Maske.

Es drängt mich, Ihnen noch ein weiteres Beispiel
anzuführen.

Ein junger Mann, der nach Absolvierung der
Offiziersschule zur Abklärung multipler Lungenmetastasen
bei malignem Melanom eingewiesen wurde, war
überdurchschnittlich leistungsfähig. Die Eltern des Patienten

wurden über die düstere Prognose aufgeklärt. Alle
Beteiligten waren sich einig, insbesondere auch der alte
Freund und Hausarzt der Familie, dass es sinnlos wäre,
den jungen Mann aufzuklären. Ich entliess den Patienten,

ohne ihm in körperlicher Hinsicht irgendwelche
Einschränkungen aufzubrummen. Einige Monate später
erneute Hospitalisation wegen der erwarteten Dyspnoe.
Nach Angaben der Mutter, die ihren Sohn sehr gut
kannte, war er keineswegs bereit, das Todesurteil
anzunehmen. Wir haben uns deshalb mit dem Spitalpfarrer
in Verbindung gesetzt. Dieser war mit unserem
Vorgehen nicht einverstanden und hat eine schonungslose
Aufklärung vorgenommen. Das Resultat war eine völlige

Knickung, eine Abwehrstellung gegenüber Eltern,
Angehörigen und allem, was Spital bedeutete. Dieses
Beispiel zeigt die Schwierigkeit von einem jungen
Menschen, der bis vor kurzem in sportlicher Hochform lebte

und kein schweres Erlebnis hatte, zu verlangen, dass er
sich auf letzte Fragen umstellt? Wie wenig reife
Menschen können das?

Und nun noch ein letztes Beispiel.

Anlässlich einer Weihnachtsfeier auf einer
Tuberkuloseabteilung eines Kantonsspitals erlebte ich eine
erschütternde Wirkung der Weihnachtsansprache. Damals
standen noch keine Tuberkulostatika zur Verfügung.
In den Adventstagen waren 6 Patienten, alle unter 20

Jahren, ihrer Lungentuberkulose erlegen. Die
Weihnachtsansprache gipfelte darin, dass der Tod über allen
Tuberkulösen lauere, dass er bald ans Krankenbett
eines jeden herantreten könne.

Im Anschluss an diese Weihnachtsansprache besuchte
ich die Patienten in ihren Zimmern, um mich zu
vergewissern, dass das Weihnachtsessen in guter Stimmung
verzehrt werde. Das Essen blieb unangetastet. Sämtliche

jungen Patienten sassen stumm und regungslos
in ihrem Zimmer und waren zu keinem Gespräch bereit.
Es war die vortuberkulostatische Aera, die Zeit des
Thomas Mannschen Zauberberg-Klimas. Die pastorale
Thanatologie war sicherlich daran nicht unbeteiligt.

Es dauerte noch Jahre, bis sich am Krankenbett die
unvergessliche Szene abspielte, bei der sich der
Entdecker des Streptomycins (WAKSMAN) und
der erste von einer Meningitis tbc geheilte Patient
unter Freudentränen die Hand schüttelten.

Gibt es eine Regel für die Aufklärung?

Soll man sich verhalten wie die Onkologen? Soll
man einen Unterschied machen zwischen jungen
und verschieden alten Patienten? Die Zeiten haben
sich geändert. PLATO vertrat die Auffassung, einen
unheilbar Kranken ohne Behandlung sterben zu
lassen. In der alten Heilkunde war die Ars moriendi
ein Teilgebiet der Ars vivendi. Auch Kirchenmänner,

wie zum Beispiel LUTHER, haben sich damit
beschäftigt. Heute spricht man von der Wissenschaft
vom Sterben, von der Thanatologie. Anstelle der
jahrelangen Verdrängung des Todes werden die
Patienten zum Teil in speziellen Sterbekrankenhäusern

(St. Christopher Hospital London, Bellings
Hospital Chicago) auf den Tod vorbereitet, ein
Vorgehen, mit dem ich mich noch nicht befreunden
kann.

Es fehlt auch nicht an praktischen Anleitungen zu
diesem Thema, die aber letztlich doch immer
theoretisch bleiben müssen. Ich denke dabei vor allem
an die Untersuchungen von E. KUEBLER-ROSS,
am Bellings Hospital in Chicago. Die Autorin hat
die phasenspezifische Belastung von Arzt und
Patient herausgearbeitet.

Die 5 Stadien, die der aufgeklärte Patient durchläuft,

sind demzufolge: 1. Schock und Verleugnung;
2. Zorn und Wut; 3. Depression; 4. «Feilschen»;
5. Akzeptieren und Sterben.

Sicher handelt es sich dabei um gut gemeinte
Ansätze, dennoch bin ich der Meinung, dass die-

386



ser Einteilung etwas Starres anhaftet. Es gibt
wohl kein heikleres Gebiet als dasjenige der
Aufklärung am Krankenbett. Ich habe bis heute keine
Patentlösung gefunden. Man sollte sich bei jedem
Individuum das Problem neu vor Augen halten.
Nicht einmal der Beruf eines Patienten bietet
Gewähr für die Annahme der Reife für letzte Dinge.
Es ist erschütternd, dass auch geistig hochstehende
Menschen, die sich von Amtes wegen häufig mit
letzten Dingen beschäftigen, von grössten Zweifeln
angefochten werden, wenn es darum geht, sich
selbst auf Letztes vorzubereiten.

Für den ärztlichen Umgang mit Malignomkranken
ist die Kenntnis des phasenhaften Verlaufes der An-
passungs- und Abwehrvorgänge beim Kranken
wichtig. Sie erleichtert die Langzeitbetreuung im
Sinne eines patientenzentrierten Vorgehens. Aber
wie verhalten wir uns bei Ueberraschungen, wenn
es eilt, den Kranken auf den unmittelbar bevorstehenden

Tod vorzubereiten?

Verlängerung des Lebens um jeden Preis?

Früher wurden Krankheit und Tod als natürliches
Ereignis empfunden. Der Tod wird nicht nur vom
Patienten und seiner Umgebung, sondern auch von
Krankenschwester und Arzt verdrängt. Die Probleme

sind zahlreich. Ein sinnloses oder lebensunwertes
Leben sollte nicht unnötig verlängert werden. «Add
life to years, not years to life», heisst der Slogan der
amerikanischen Gesellschaft für Geriatrie. Es
scheint absurd, einen greisen Menschen, der schon
vor seinem apoplektischen Insult geistig völlig abgebaut

war, unter einer Stoffwechselstörung litt, völlig

gelähmt an Kathetern, Infusionen, Respirator,
Dialyse und Herzschrittmacher am Leben zu erhalten.

So einfach der Entscheid in solchen Situationen
theoretisch auch sein mag, im Spital präsentiert
sich die Situation viel komplexer. Es kommt die
Frage des Assistenten, ob man denn heute wirklich
noch an einer Apoplexie sterben müsse? Es kommt
die junge Schwester, die ihrer Enttäuschung
unverhohlen Ausdruck verleiht, dass man nicht aktiver
vorgehe. In solchen Situationen braucht es einen
Arzt mit der notwendigen Erfahrung, der den Mut
hat, Angehörige sowie ärztliches Personal zu
informieren und mit ihnen im Gespräch zu bleiben.
Funktionieren aber einmal sämtliche Apparaturen,
braucht es noch viel mehr Mut, sie abzustellen. Es
ist erschreckend, wie selten der Mensch auf solchen
Intensivstationen noch als Ganzes gesehen wird.
Schwestern und Aerzte sind spezialisiert. Die einen
beschäftigen sich mit Venendruck, andere mit der
renalen Ausscheidung, wieder andere mit der
Herzfunktion, speziell mit Rhythmusstörungen, weitere
mit der Respiration oder den Elektrolyten. Oft
funktionieren sämtliche Organsysteme aufgrund der
Messgeräte hervorragend, obschon der Mensch
längst dekapitiert ist.

Erschütternd sind Aussprüche von Patienten, die
eine gewisse Zeit in einer Intensivstation verbracht

haben. Diese «Krisensituationen» sind oft in der
Literatur besprochen worden. Es handelt sich dabei
um psychische Krisen. Die grossen psychischen
Probleme treten in der Regel erst nach Verlassen
solcher Stationen auf. Die somatische Betreuung auf
der Intensivstation genügt nicht. Dies sollten sich
alle dort Tätigen zu Herzen nehmen. Wie oft werden

von Aerzten und Schwestern nur Zahlen
registriert, Apparate kontrolliert, ohne mit dem
Patienten, der die Augen geschlossen hält, überhaupt
Kontakt aufzunehmen!

Es kommt nicht von ungefähr, dass in zunehmendem

Masse an der Medizin Kritik geübt wird.

Sterbehilfe ist eine ganz besondere Lebenshilfe und
erfordert deshalb höchste Verantwortung. Weil wir
Aerzte dieser Verantwortung oft nicht gewachsen
sind, werden Klagen über das Unbehagen immer
lauter: Der Arzt wird zum Manipulator und Richter
über Leben und Tod. Die Medizin hat in den
vergangenen 30 Jahren mehr Fortschritte erzielt als in
den letzten 3000 Jahren. Dadurch ist verschiedenes
realisierbar geworden, von dem man früher nicht
einmal geträumt hätte. Eine Sterbehilfe kann dem
Sterbenden nur von dem geleistet werden, der sich
mit dem Tode persönlich auseinandergesetzt hat.
Ich denke dabei nicht an die medikamentöse,
sondern an die menschliche Sterbehilfe. Man muss im
Leben einmal zum eigenen Tod Stellung bezogen
haben. Dies wird in der Regel nur an Hand einer
langen oder schweren Krankheit möglich, denn
sonst fehlen uns die Voraussetzungen dazu. KARL
JASPERS formulierte, dass die Praxis des Arztes
konkrete Philosophie sei. Nachdenken über den Tod
muss also die praktische Tätigkeit des Arztes
begleiten.

Basis der Medizin muss die Naturwissenschaft bleiben.

Aber auch mit Basiskenntnissen ausgerüstet,
ist es nicht möglich, seine Patienten zu behandeln,
wenn zwischenmenschliche Beziehungen fehlen. So
einfach es auch tönen mag, dass wir in der Regel
wissen, dass der Tod einem Unheilbaren bevorsteht
und dass es deshalb sinnlos ist, das Leben hinauszuschieben,

länger, als die Natur will, ist es aber auf
der andern Seite ausserordentlich schwierig, eine
einmal angefangene Behandlung abzusetzen. Wir
sind verpflichtet, dies zu tun, wenn das Leiden
gemildert und das Sterben erleichtert werden kann.
Für solche Entscheidungen braucht es Erfahrung
und Mut.

Für die Medizin gilt in besonderer Weise, was für
die Technik ganz allgemein gilt: sie steht und fällt
mit ihrer Hinwendung zum Menschen. Die Technisierung

der Welt können wir nicht aufhalten, aber
die Mechanisierung des Geistes. Unsere Hoffnung
beruht nicht auf der Perfektion von Wissenschaft
und Technik. Hoffnung ist nur dann, wenn ein
vertieftes Wissen von der Sonderstellung des
Menschen in der Natur das mechanische Menschenbild
der Technik auslöscht. In den letzten 30 Jahren ist
es gelungen, Unmögliches möglich zu machen, zum
Beispiel durch jahrelange Verabreichung von
Antibiotika, Antikoaguläntien, Antihypertensiva, Ge-

387



fäss- und Klappenprothesen, Elektrostimulation,
Herzschrittmacher, Organimplantation. Die
Schattenseiten, die Erhaltung eines Partiallebens geliehenen

Fremdüberlebens haben den engen Kreis
unserer individuellen ärztlichen Verantwortlichkeit
erweitert, uns aber ethisch auch stark belastet. Das
ärztliche Ethos ist in Gefahr. Es kann nur
ungefährdet erhalten bleiben, wenn das Vertrauensverhältnis

zwischen Arzt und Patient therapeutische
Entscheidungen in Freiheit wachsen lässt (BOCK).
Humanität und Moral beginnen im einzelnen und
gelten dem Nächsten. Hier ist jeder das Ganze und
auf jedem liegt die grosse Verantwortung unserer
Zeit (REGAU, GOEDEL). Von der Betrachtung vom
Tod am Krankenbett sind wir unwillkürlich zur
Analyse unserer eigenen Haltung gelangt. Die Ars
moriendi als höchste Kunst müssen wir von unseren
Sterbenden lernen, können dies aber nicht tun,
bevor wir uns darum bemüht haben, zu lernen,
selbst zu altern, zu reifen und zu leben.

In früheren Zeiten war die Medizin ein Teil der
Religion. Der Medizinmann war Priester und umgekehrt.

Das Leben wurde von religiösen Symbolen
gedeutet und durch magisch-rituelle Praktiken
reguliert. Der Uebergang von der Religion zur
Naturwissenschaft und Technik hat die Medizin zur
Wissenschaft gemacht. Der Arzt ist aber nur ein
angewandter Naturwissenschaftler, der mit dem
Einbruch der Technik in die Heilkunde vieles gewonnen

und vieles verloren hat. Die Krankheit wurde
zum sachlichen Defekt, die durch Reparatur zu
beheben ist (MOLTMANN). Das Subjektive muss
ausgeschaltet werden. In der modernen Klinik wird
die Krankheit vom Menschen isoliert, das heisst der
kranke Mensch wird auf ein typisches Krankheitsbild

gebracht. Sind die typischen Erscheinungsbilder
einer Krankheit analysiert, so setzt die gezielte

Therapie ein. Der Patient wird zum Objekt der
Datenverarbeitung und Behandlung. Der Kranke muss
mit seinem Leiden selbst fertig werden. Welcher
Arzt hat dazu die Zeit und kann sich so viel Zeit
nehmen? Da dies ein Hauptanliegen der
Psychosomatischen Gesellschaft darstellt, habe ich darauf
verzichtet, auf die Krankheit einzugehen, damit ich
mich mit dem zweiten Teil meines Themas, dem
Tod, ausführlicher beschäftigen kann.

Das Todesbewusstsein wird aus dem aktiven Leben
ausgeschaltet. Mit der Isolierung des Schwerkranken

und der Alten wird der unmittelbare Todeskontakt

abgebrochen. Bevor der psychische Tod den
Menschen ereilt, erleiden viele Alte und Kranke
den sozialen Tod, weil sich niemand mehr um sie
kümmert. Früher war die direkte Erfahrung des
Todes ein Teil der Lebenserfahrung. Kinder erlebten

den Krankheits- und Alterstod in der Familie.
Sie sprachen mit den Sterbenden, sahen den Leichnam.

Heute ist das anders geworden. Die
Schwerkranken verschwinden in den Krankenhäusern, die
Alten in den Alters- und Pflegeheimen.

Es ist die Pflicht und hohe Kunst des Arztes, seinen
Patienten in Würde und Frieden sterben zu lassen.
Dazu die Grundsatzerklärung amerikanischer Spi¬

täler, ob der Schwerkranke ein Recht auf den Tod
besitze. Schon vor 10 Jahren wurde von einem
Berater der amerikanischen Aerztevereinigung
erklärt, dass ein Patient das Recht habe, seine Zustimmung

zu einer lebensrettenden Therapie zu
verweigern. Seither haben auch mehrere amerikanische

Gerichte entschieden, dass ein hoffnungslos
kranker Erwachsener ohne Aussicht auf Besserung

das Recht auf seinen Tod, ohne weitere
Behandlung, besitze. Wie will aber ein Kranker seinen
Zustand einschätzen, wenn es oft nicht einmal dem
Arzt gelingt, eine genauere Prognose zu stellen? Ein
Kranker kann sich noch mehr als der sich objektiv
bemühende Arzt täuschen. Wir kämen also der
Euthanasie ausserordentlich nahe.

Auf der andern Seite gibt es hoffnungslos Kranke,
die mehr am Leben hängen als ihre gesunde
Umgebung. So erinnere ich mich an einen 50jährigen
Mann, der insgesamt 18 Jahre infolge einer
Poliomyelitis vollkommen gelähmt war. Lediglich die
Hirnnerven funktionierten noch. Er war 18 Jahre
lang intubiert und hing an den verschiedensten
Respiratortypen. Wir sollten uns deshalb nicht an-
massen, urteilen zu wollen, ob ein Leben lebenswert

sei oder nicht. Ob ein Mensch das Recht hat,
über sein eigenes Leben zu entscheiden, hängt von
der persönlichen Weltanschauung eines jeden
einzelnen ab. Ich zitiere FRISCH: «Der Medizin schlägt
immer mehr Argwohn entgegen. Auch Hass überall
dort, wo sie wertfrei und denkfrei als objektive
Wissenschaft unbefragt und ohne persönlichen Auftrag

verlängert. Auch Leben, das nur noch mit einiger

ethisch definitorischen Akrobatik als sinnvoll
bezeichnet werden kann. Leben, dessen Sinn oft
nicht mehr unmittelbar fühlbar ist. Sterbenskunde
als Teil der Lebenskunde, ich glaube, die Lektion
steht an mit aller Dringlichkeit».

Der Medizin sind neue Grenzen gesetzt worden. Die
Transplantation von Organen hat HIPPOKRATES
nicht vorausgesehen. Deshalb hat der hippokrati-
sche Eid eine neue Dimension erhalten. Bis heute
war die Verantwortung nur für den einen Menschen
zu übernehmen, der in Behandlung stand, und zwar
bis zum letzten Atemzug. Heute gibt es eine moralische

Verpflichtung, an diejenigen unbekannten
Patienten zu denken, die einer Organtransplantation

entgegenfiebern. Das Thema ist so ausserordentlich

vielschichtig, dass ich darauf nicht näher
eintreten kann.

Jeder Mensch muss sterben. Der Tod kommt
vielleicht plötzlich, vielleicht ganz langsam,
schmerzlos oder auch unter unsäglichen Qualen. Die
Frage nach dem Sinn des Lebens bleibt im Angesicht

des Todes keinem erspart. Auch Jesus hatte
Angst vor dem Sterben. Er fühlte sich total verlassen.

Es gab also auch für Jesus keinen Deus ex
machina.

Ich versuchte meine Ausführungen auf die Ars
moriendi auszurichten. Da niemand etwas genaues
über den Tod weiss, habe ich Ihnen meine subjektiv
gefärbten Gedanken übermittelt. Mir scheint aus
der Beschäftigung mit den vielen Sterbenden nur

388



eines klar geworden zu sein: Wir müssen uns
zunächst einmal intensiv mit der Ars vivendi
auseinandersetzen. Am Anfang steht immer die Diagnose,
vor dem Tod das Leben, also: keine Ars moriendi
ohne Ars vivendi.

«Orientes morimur». Unsere Haltung zum Tode und
damit auch zur modernen Medizin müssen wir uns
selbst erarbeiten in einem ununterbrochenen Lern-
prozess.

Zusammenfassung

Die erste Begegnung mit dem Tod und die persönliche

geistige Entwicklung des Arztes spielen in der
Beziehung zum Tod eine wesentliche Rolle.
Eingangs wird die Frage der Aufklärung des Patienten
vor dem Tod anhand verschiedener eigener Erlebnisse

diskutiert. Eine generelle Regel für die
Aufklärung gibt es nicht. Jeder Fall muss individuell
angegangen werden.

Im Kapitel Thanatologie werden die Sterbekrankenhäuser

erwähnt, ferner die dort erarbeiteten Re¬

sultate über die phasenspezifische Belastung von
Arzt und Patient während der letzten Lebensphase.
Die Frage nach der Verlängerung des Lebens um
jeden Preis wird anhand von klinischen Beispielen
besonders im Hinblick auf die Krisensituationen
in den Intensivstationen besprochen. Eng damit
verbunden ist das Problem der Sterbehilfe, weil
nicht die medikamentöse, sondern die menschliche
Sterbehilfe gemeint ist. Die Technisierung der Welt
kann nicht aufgehalten werden, aber die Mechanisierung

des Geistes muss gestoppt werden. Das To-
desbewusstsein ist aus dem aktiven Leben
ausgeschaltet worden durch Isolierung von Schwerkranken

und Alten, womit der unmittelbare Todeskontakt

abgebrochen ist, Auch das Recht auf den Tod,
wie es in amerikanischen Gerichten behandelt
wurde bei hoffnungslos Kranken, wird besprochen.
Ferner wird auf die Organtransplantation und die
ärztliche Verantwortung eingegangen. Nur durch
eine bewusste Ars vivendi können wir uns auf die
Ars moriendi vorbereiten.

Adresse des Verfassers:
Dr. T. Wegmann, Medizinische Klinik A, Kantonsspital
CH - 9000 St. Gallen

Immaterielle Aspekte der Betreuung von Betagten -
interdisziplinär gesehen

Zusammenfassung der wichtigsten Ergebnisse und Postulate aus den Referaten der FAS/GfS-Tagung
(Forschungsgemeinschaft für Altersfragen in der Schweiz) vom 6. November 1975 in Bern

Hinweise auf die veranstaltenden Gesellschaften

Die Forschungsgemeinschaft für Altersfragen in der
Schweiz (FAS) wurde nach eingehenden Vorbereitungen

im Herbst 1974 ins Leben gerufen.
Gründungsmitglieder sind Prof. Dr. Th. Abelin, Leiter
des Instituts für Sozial- und Präventivmedizin der
Universität Bern (Präsident), Prof. Dr. B. Steinmann
von der Schweizerischen Gesellschaft für Gerontologie

und Dr. W. Ebersold von der Schweizerischen
Gesellschaft für praktische Sozialforschung. Als
weitere Vertreter interessierter Kreise gehören
Persönlichkeiten aus Wirtschaft und Oeffentlichkeit
dem Vorstand an.

Die Forschungsgemeinschaft befasst sich gemäss
Vereinsstatuten mit der Förderung, Planung,
Durchführung und Publikation von Forschungen auf dem
Gebiet der Probleme von Betagten in der Schweiz.
Das Ziel einer umfassenden Unterlagenbeschaffung
für eine zukünftige Alterspolitik soll auf zwei Ebenen

verwirklicht werden: durch die Erhebung von

Primärdaten in Form empirischer Untersuchungen
und durch die Aufbereitung vorliegender Informationen

und Publikationen im Bereiche der Altersfragen.

Gegenwärtig wird auf zwei aufeinander
abgestimmten Teilprojekten gearbeitet. Am Institut für
Sozial- und Präventivmedizin der Universität Bern
sind die Vorbereitungen zu einer breiten Analyse
sozialmedizinischer Aspekte im Gang, während sich
die Forschergruppe der Schweizerischen Gesellschaft

für praktische Sozialforschung im Hinblick
auf entsprechende empirische Untersuchungen mit
dem Studium sozialer und ökonomischer Fragestellungen

beschäftigt.

Die Schweizerische Gesellschaft für praktische
Sozialforschung (GfS —• juristisch ein Verein) wurde
im Jahre 1959 auf Anregung von Dr. Adolf Guggen-
bühl f gegründet.

Ihre Aufgabe besteht darin, durch die Propagierung
der Methoden der empirischen Sozialforschung und
praktische Untersuchungen zuverlässig Auskunft

389


	Krankheit und Tod aus der Sicht des Klinikers : aus der Medizinischen Klinik A des Kantonsspitals St. Gallen

