
Zeitschrift: Fachblatt für schweizerisches Heim- und Anstaltswesen = Revue suisse
des établissements hospitaliers

Herausgeber: Verein für Schweizerisches Heim- und Anstaltswesen

Band: 45 (1974)

Heft: 3

Artikel: Einführung in die Individualpsychologie

Autor: Louis, Lorle

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-806557

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 03.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-806557
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Einführung
in die
Individualpsychologie

Bevor ich ein paar Worte über das sage, was die
Individualpsychologie möchte, wäre es vielleicht
angebracht, ganz kurz den Unterschied zwischen einem
Psychiater und einem Psychologen zu streifen. Viele
Menschen sind sich nämlich des grundlegenden
Unterschiedes nicht bewusst, und der Volksmund verweist
jeden, der sich nicht zweckmässig benimmt, sofort an
den «Psychiater» — «Du spinnst ja!» — während der
Psychologe «einer ist, der einen verwütscht!»

Nun, ein Psychiater ist in erster Linie Arzt und spezialisiert

sich erst später zum Psychiater. Das bedeutet,
dass er naturwissenschaftlich geschult ist und heute
immer noch, wie ich höre, oftmals in Versuchung gerät,
die Probleme seiner Patienten eher vom somato-psych-
ischen Standpunkt, anstatt eher vom psychosomatischen

Standpunkt zu sehen und zu behandeln. Meist
findet man den Psychiater in Kliniken für sogenannte
Geisteskranke. Er ist befugt, Medikamente zu
verabreichen, und das tut er auch reichlich. Ein Psychologe
dagegen ist kein Arzt. Er ist daher auch kein
Naturwissenschaftler, sondern ein Geisteswissenschaftler. Er
wird die Probleme seiner Patienten — wenn ein
etwaiges organisches Uebel von einem Arzt abgeklärt
wurde —• nur mit psychogenen Mitteln zu klären
suchen —, wobei das Wort «Mittel» nicht etwa Medikamente

bedeutet, sondern lange, geduldige Gespräche,
und vielleicht auch werden die sogenannten «extraverbalen»

Kommunikationen eine Rolle spielen, um ein
Vertrauensverhältnis herzustellen und das Gespräch
über den Schreibtisch hinweg zu ermöglichen und
fruchtbar zu machen.

Ein Psychologe befasst sich sowohl mit Beratung als
auch mit Therapie — ein anderes Wort für Analyse.
Eine Beratung ist die Abklärung bewusster Konflikte.
Eine Therapie hat die Bewusstmachung unbewusster
Konflikte zum Ziel. Sehr oft folgt einer Beratung eine
Therapie, und oft mündet eine Therapie in einer Beratung.

Die Patienten eines Psychologen werden Leute sein
wie Sie und ich — Leute mit Problemen, mit denen sie
nicht fertig werden, Leute, die oft nicht wissen, warum
sie mit sich unzufrieden sind •—, sie spüren nur, dass
sie unzufrieden sind, Leute die leiden und die daher
bereit sind zu lernen, wie man es vielleicht besser
machen könnte. Jeder Mensch hat in seinem Leben einen
roten Faden, oft ist dieser verknotet. Es gilt, diesen
roten Faden unter Mitarbeit des Patienten zu finden und
miteinander die Knoten zu lösen, wobei man den
Patienten anhand der Wirklichkeit erleben lassen
muss, dass es sich ohne Knoten leichter leben lässt.
Und auch wenn nicht alle Knoten gelöst werden können,

so soll es dem Patienten mit der Zeit doch
bewusst werden, dass er es war, der sie geknotet hatte
und dass er persönlich damit ein ganz bestimmtes
persönliches Ziel verfolgte — freilich unbewusst oder

halb-bewusst. Aber damit bin ich eigentlich bereits
schon mitten in der Theorie der Individualpsychologie.
Die von Alfred Adler in der Zeit vor dem Ersten Weltkrieg

begründete I. P. ist in ihrer Grundkonzeption ein
sozial orientiertes psychologisches System, dazu
bestimmt, das Verhalten der Mitmenschen besser zu
verstehen und das Tor zur Selbstkenntnis zu öffnen. Den
Weg dahin macht sich die I. P. nicht leicht, betont sie
doch durchwegs die Verantwortlichkeit des Menschen
für sein Tun und Lassen. Andere psychologische
Systeme, wie zum Beispiel die Freud'sche Psychoanalyse,

kamen dem Bedürfnis des Menschen, die
Verantwortung auf anonyme psychische Instanzen
abzuschieben, mehr entgegen. Freud und seine Anhänger
haben der Menschheit einen wichtigen Dienst erwiesen,

indem sie jedem Menschen von seiner dringlichen
Verantwortlichkeit befreiten und ihn zum Opfer
unbewusster Kräfte und besonders zum Opfer «unkontrollierbarer»

Gefühle machten. Adlers Betonung der
Selbstbestimmung jedes Menschen, der Notwendigkeit,
Konflikte auf der Basis gegenseitiger Achtung zu lösen,
und die Erkenntnis, dass die Logik menschlichen
Zusammenlebens die Anerkennung menschlicher
Gleichwertigkeit verlangt, macht seine I. P. in der demokratischen

Gesellschaft wirksam und notwendig.

Die fünf Grundhypothesen der I. P. lauten wie folgt:
1.Der Mensch ist eine Ganzheit. (I. P. kommt vom

Individuum — das Unteilbare.)
2. Der Mensch bewegt sich ganzheitlich auf ein Ziel hin.

(Schon Freud entdeckte, dass keine psychologische
Bewegung zufällig entstehe, sondern ihre Ursache
haben müsse. Adler ergänzt diese Entdeckung mit
der Feststellung, dass jede psychische Bewegung
auch ein Ziel verfolgt.)

3. Jedes Lebewesen ist mit einem Funktionspotential
ausgestattet, das in der Betätigung wächst und in der
Trägheit atrophiert.

4. Der Mensch trachtet nach Selbstverwirklichung. Er
trachtet nicht nur darnach, seine Grenzen zu erreichen,

sondern sie zu transzendieren. Man nennt das
den Begriff der Individuation.

5. Der Mensch ist ein soziales Wesen, im geistigen
sowie im seelischen Sinn. Die Gemeinschaft kann
sowohl gleichzeitig als Instrument als auch als Ziel des
Daseins aufgefasst werden.

Unter Finalität — und das ist einer der Hauptbegriffe
der I. P. — ist die Zielstrebigkeit zu verstehen, die
allen Bewegungen des Menschen sowie seinen Gedanken

und Affekten bewusst, halbbewusst oder unbewusst

innewohnt. Man unterscheidet drei Stufen der
Finalität:
1. Die biologische Stufe, welche sich nur beim

Neugeborenen findet, und zwar in den ersten Wochen.

72



2. Die rationale Stufe — die Eroberung der Umwelt zu
eigenen Zwecken. (Das Feuer ist heiss, das Wasser ist
nass usw.)

3. Die personale Finalität: Damit ist das In-Beziehung-
treten zu Dingen und Lebewesen mit einem ganz
persönlichen Ziel gemeint. Letzteres kann sowohl
mitmenschlich, wirklichkeitsangepasst und logisch als
auch gegenmenschlich, wirklichkeitsunangepasst und
privatlogisch, das heisst neurotisch sein. Die personale

Finalität bildet sich mit dem Charakter zusammen,

während die biologische Finalität als angeboren
und dem Leben zugehörig verstanden werden muss.
Während die rationale Finalität die Möglichkeiten
des Menschen in bezug auf das vernunftmässig
Erreichbare ausschöpft und von einem Individuum
zum andern nicht sehr viele Variationsmöglichkeiten
aufweist, ist die personale Finalität eine rein individuelle

Akquisition. Sie bildet sich aufgrund aller
Ereignisse, die zur Charakterbildung des Menschen
beigetragen haben, und der Mensch folgt ihr zeitlebens,

als wäre er an eine unsichtbare Leitlinie
gebunden. Sie wird ihm um so mehr unbewusst bleiben,

je wirklichkeitsunangepasster sie ist. Die mit-
menschlich-sozial strukturierte personale Finalität
hat es nicht nötig, sich im Unbewussten zu
verstecken, sie wird als bewusstes Lebensziel in
Erscheinung treten und den Träger als ausgeglichenen
Charakter kennzeichnen.

Wie geht nun die Bildung des Charakters in
individualpsychologischer Sicht vor sich? Das Kind wird bei
der Geburt in ein Leben gesetzt, für das es wenig
vorbereitet ist. Adolf Portmann nennt uns Menschen
«Nesthocker», während die meisten Tiere «Nestflüchter»

sind und bei der Geburt grösstenteils bereits fähig
sind, unter den gegebenen Lebensbedingungen zu
funktionieren. Bevor das Kind die Aufgaben des
menschlichen Lebens bewältigen kann, muss es erst die
Spielregeln der menschlichen Gesellschaft lernen.
Diese erlebt es ausschliesslich durch seine unmittelbare
Umgebung, seine Familie. Es muss also versuchen, sich
auf diese Familie einzurichten. Jedes menschliche
Lebewesen will seinen Platz in der Gemeinschaft
erhalten und behaupten. Das kleine Kind wird also
durch eine Anzahl von erlernten Betätigungen,
Eigenschaften, Verhaltungsweisen, wie Nachahmung und
das Gegenteil — Gegenahmung — der Erwachsenen,
von Fertigkeiten und Kunstgriffen, aber auch Protesten

oder Aggressionen versuchen, diesen seinen Platz
zu bekommen und zu verteidigen. Die Bemühungen des

Kindes werden sowohl Unterstützung als auch Widerstand

erfahren. Die Schwierigkeiten, die es persönlich
erlebt, wird es als allgemeine Schwierigkeiten des

Lebens betrachten. Auf der andern Seite wird es seine

Erfolge als Voraussetzung und Bedingung erfolgreicher
Lebensführung erleben. Von den Eltern und
Geschwistern, die es beeindrucken, wird es Anhaltspunkte

erhalten, um Leitlinien für sein zukünftiges
Handeln zu finden. Je unsachlicher eine Erziehung vor
sich geht, desto grösser die Möglichkeit, dass das Kind
sich mit einer ichhaften, wirklichkeitsunangepassten
Finalität entwickelt. Aus dem Gefühl seiner Kleinheit,
Ohnmacht und Hilflosigkeit kommt jedes Kind zur
Entwicklung von Fiktionen, auf welche Weise es

erfolgreich sein kann. Die Fiktion vermittelt den
Schein von feststehenden, sicheren Werten, und wir

hängen uns in frühester Kindheit damit an etwas, was
es in Wirklichkeit gar nicht gibt. Wir nehmen an, dass

wir uns nur unter ganz bestimmten Umständen sicherfühlen

und als wertvoll angesehen werden können.
Dies wird durch die Tatsache noch begünstigt, dass
unsere Kultur die Gleichwertigkeit aller Menschen
ablehnt •—• was immer die Gesetze stipulieren mögen.

Die Annahme, dass man nur unter ganz bestimmten
Umständen als wertvoll anerkannt wird, kann daher
niemals zu einem Gefühl der Sicherheit führen. Es

wird niemals genug sein, was man erworben hat, und
— wie leicht kann man es wieder verlieren!

Jedes Gefühl der Unsicherheit verlangt jedoch nach
einer beruhigenden Zielsetzung, um das Leben erträglich

zu machen. Je mehr sich einer unsicher, um nicht
zu sagen minderwertig fühlt, desto mehr wird er das

Bedürfnis haben, diese Unsicherheit zu kompensieren.
Es wird also mit der Zeit zu einer Fixierung jener
Charakterzüge kommen, die im Chaos des Lebens
brauchbare Richtlinien bilden, um diese Unsicherheit
zu verringern. Dazu gehören in unserer auf
Konkurrenzkampf versessenen Gesellschaft die Werturteile
über das, was richtig und was falsch ist, was Ueberle-
genheit ermöglicht und was «Wertlosigkeit» bedeutet.
So schafft sich bereits das Kind im Lauf der Zeit viele
Vorstellungen von dem was «unten» ist und von dem
was «oben» ist. Jeder Mensch entwickelt bis zu seinem
4.—6. Lebensjahr seinen ganz bestimmten Charakter,
der sich in den Grundzügen kaum mehr verändert,
wenigstens nicht ohne Unterstützung eines Aussen-
stehenden, der ihm hilft, seine selbstgesetzten Ziele zu
erkennen und zu ändern. Der Charakter eines
Menschen ist nichts anderes als die Manifestation eines
bestimmten Planes, den sich das Kind für die weitere
Lebensführung zurechtgelegt hat, und dieser Lebensplan

wird sich aus seiner Art, Schwierigkeiten zu
überwinden, ergeben — gleichgültig, ob diese vorhanden

sind oder nicht. So ergibt sich für jeden Menschen
ein ihm dienlicher Lebensstil, der sich in allen seinen
Handlungen, Gedanken und Gefühlen wiederfinden
wird.

Wir haben von einem Gefühl der Unsicherheit gesprochen

und vom Bedürfnis, trotzdem eine beruhigende
Zielsetzung zu finden, ohne welche das Leben nicht
erträglich wäre. Wir nennen dies die Kompensation.
Nun kommt es aber sehr auf den Grad des Mutes an,
welchen das jeweilige Kind besitzt. Das eine Kind, das

Mut hat, wird vielleicht aktiv sein und überkompensieren,

ja sogar oft über sein Ziel hinausschiessen. Das
andere, mutlos geworden durch eine unsachliche
Erziehung, wird eher passiven Charakter annehmen,
da es sich ja doch nichts zutraut. Es wird entweder
grundsätzlich die Objektrolle ablehnen und immer
Subjekt sein wollen, also «oben», oder aber auch, je
nach dem Grad seiner Mutlosigkeit, am liebsten Objekt
spielen und damit jegliche Verantwortung ablehnen.

Wir kennen in der I. P. — sehr überspitzt gezeichnet —
vier ichhafte Charaktertypen, nämlich die Produkte
einer verweichlichenden Erziehung, den «Star» und
das «Heimchen», und die Produkte einer harten
Erziehung, den «Cäsar» und den «Tölpel».

Der Star braucht Geltung, Applaus, Weihrauch und
Lorbeeren — und solange er diese erhält, wird er einen
strahelnden Charme entwickeln. Der Cäsar seinerseits

73



lechtzt nach Macht und wird demgemäss Leistungen
vollbringen — wenn es sein muss, aber über Leichen
gehen. Anderseits beschützt er das arme leidende
«Heimchen», das es ja im Leben so furchtbar schwer
hat, denn es ist schwach und mutlos und kann daher
unmöglich seine mitmenschlichen Aufgaben erfüllen.
Bleibt der Typus des «Tölpels», des mutlosesten und
hyperpassivsten unter den vier Unangepassten. Er hat
bereits früh auf alles verzichtet, man kann ihm daher
scheinbar nichts mehr anhaben. Er sagt zu allem
«Nein» und möchte nur mehr in Ruhe gelassen werden.
Auf diese Art drückt er sich natürlich ebenso vor
seinen Verpflichtungen.
Dies nur in grosser Kürze. Darf ich hinzufügen, dass wir
alle Mischtypen sind und Reinkulturen so gut wie gar
nicht vorkommen, und darf ich Sie gleichzeitig warnen,
nicht jener Verführung zu verfallen, der auch ich zur
Zeit meiner Studien verfallen bin, nämlich jedem
Bekannten, Verwandten und natürlich auch dem
Ehepartner jetzt ein Etikettchen umzuhängen — aha, der
ist ein Cäsar und jener ein Heimchen! Das Wissen um
diese Grundtypen kann unter Umständen dazu
verhelfen, einen Menschen besser zu verstehen, aber man
soll das Wissen darum unter keinen Umständen als
Mehr oder weniger gut versteckte Waffe benutzen.
Alle diese vier Typen sowie sämtliche Mischtypen sind
das Produkt einer entweder verhärtenden oder aber
verweichlichenden, auf jeden Fall aber unsachlichen,
ichhaften Erziehung. Sie alle wurden in der Kindheit
entmutigt — in der verwöhnenden Erziehung wurde
ihnen alles abgenommen und ihnen das Gefühl gegeben,

sie seien etwas ganz Besonderes, sie durften die
Selbständigkeit und die Befriedigung über die eigene
Leistung nicht kennenlernen. In der verhärtenden
Erziehung wurden sie entmutigt durch Ueberforderung
und einen Mangel an seelischer Geborgenheit. Alle vier
Typen trauen sich die Leistung der mitmenschlichen
Lebensaufgaben nicht zu. Sie alle werden, um sich
nicht einem quälenden und nicht zu ertragenden
Minderwertigkeitsgefühl ausliefern zu müssen und um ihre
subjektive Meinung hinsichtlich ihres Selbstwertes auf
jeden Preis zu behalten, zu Kompensationen greifen.
Die einen, Mutigen, kämpfen auf aktive, eventuell
aggressive Art und Weise, die andern, mutloser, auf
passive oder sogar märtyrerhafte Art.
Der Star kämpft um Geltung auf seine Weise, mit
Charme und siegessicherem Auftreten, der Cäsar
durch echte Leistung und im Raffen nach Macht und
Unterdrückung anderer, das Heimchen wiederum
kämpft durch psychosomatisches Leiden, durch welche
es in den Mittelpunkt rückt und ständig Rücksicht
fordert, und schliesslich der Tölpel kämpft mit dem Wort
«Nein!» und einer fiktiven Interesselosigkeit an seiner
Umwelt und seinen Aufgaben. Die Krise kommt
unweigerlich, wenn der Star niemanden mehr hat, der
ihm applaudiert, wenn der Cäsar von einem Konkurrenten

— evtl. einem zweiten Cäsar — vom Thron
gestürzt wird, wenn das Heimchen seinen Beschützer
verliert und plötzlich alles selber machen muss und
der Tölpel durch seine Stumpfheit und Resignation
auch den letzten Menschen verliert, der sich für ihn
interessierte.

Ausgehend von der fünften I. P.-Grundhypothese,
wonach der Mensch ein soziales Wesen ist, genügt es

nicht, ihn als Individuum zu sehen. Die kleinste

Gruppe ist eine Zweiheit. Einem jeden Zusammen-
schluss von Personen liegt eine Zielstrebigkeit
zugrunde, wie wir sie auch für alle andern Entscheidungen

eines Menschen postulieren. Der Zusammen-
schluss von zwei oder mehr Menschen im idealen Fall
geschieht auf ein gemeinsames überpersönliches Ziel
hin. Ein Ziel ist dann überpersönlich, wenn es über die
Belange des eigenen Ichs hinaus die Mitmenschlichkeit,

den Kulturprozess und die bessere Individuation
(Entwicklung) des oder der Zusammenschlusspartner
anstrebt. Ein unter solchen Kriterien vollzogener
Zusammenschluss bildet ein «Wir». Die Ziele einer
Gruppe, egal ob zwei oder mehrere, können dann nicht
als gemeinsam erkannt werden, wenn die Partner
aufgrund ihrer Ichhaftigkeit in erster Linie ihre personale

Finalität verfolgen. Die aktiven Charaktere —
Star und Cäsar —• haben das Ziel, durch Aktivität
entweder Geltung oder Macht zu erlangen. Die passiven
Charaktere wollen dasselbe mit den Mitteln des Sich-
bedienen-Lassens, der privatlogischen Forderung und
des Nein-Sagens. Die Cäsars und Stars glauben, dass
ihnen nichts zu schwer ist, sie glauben, strahlendes
Vollbringerglück und Vitalität für zwei zu haben und
sind begierig, ihre Gaben auszuteilen, um von den
Empfängern (oft den Ehepartnern) in ihrem Lebensstil
bestätigt zu werden. Die passiven ihrerseits wollen sich
zurückziehen und brauchen andere, um ihre
Lebensaufgaben für sie zu lösen. So bieten sich Aktive und
Passive oft gegenseitig zur Gemeinschaft an, aber bald
zeigt es sich, dass nur die verschiedenen Formen der
Ichhaftigkeit ein Bündnis eingegangen sind — eine
sogenannte Ehe der Neurosen — die Menschen aber
bleiben sich fremd. Viele Ehekrisen entstehen dadurch,
dass eines Tages der eine den andern nicht mehr in
seiner Ichhaftigkeit bestätigt. Dadurch fühlt sich das

Ich durch die Gegenwart des andern Partners
geschmälert, der Aktive fühlt, dass seine Aktivität ihm
weder vermehrte Macht noch Geltung einbringt, und
der Passive fühlt sich schlichtweg vernachlässigt.
Gewöhnlich wird dann von Laienseite her die Schuldfrage

aufgeworfen, Schuld ist jedoch ein konventioneller

Moralbegriff, und von psychologischer Seite zielt
eine solche Schuldfrage weit am Kern der Sache
vorbei.

Wir leben in einer Leistungsgesellschaft. Versagen ist
gleich wertlos sein — es bedeutet Erniedrigung. So
strebt jeder auf ein Ziel der Vollkommenheit hin, das
praktisch nicht erreichbar ist. Um ganz sicher zu sein,
dass man nicht weniger wert ist als die andern,
versucht man ständig zu beweisen, dass man mehr wert
ist. Jedes Kind ist fähig, seine Reaktionen selbst zu
bestimmen. Worauf es ankommt ist nicht, was es für
Schwierigkeiten antrifft, sondern was es aus diesen
Schwierigkeiten macht, nämlich seine Einstellung. Ist
es bereits entmutigt, wird es in seine Schwäche flüchten,

es wird sich bedienen lassen, evtl. krank werden
oder ganz aufgeben. Hat es Mut, wird es die Schwierigkeiten

auf seine Weise überwinden. Es ist daher weit
weniger wichtig, womit ein Kind geboren wurde, als
was es damit anfängt. Keine Menschliche Leistung ist
ohne Uebung möglich. Bleibt die Uebung aus, nützt
selbst das stärkste Talent, die stärkste Anlage nichts,
sie wird unweigerlich verkümmern. Die grundsätzliche
Freiheit der Willensbestimmung ist ein fundamentaler
Gesichtspunkt der I. P. Das Kind ist keineswegs das

74



Die mitmenschliche
Beziehung im Heim
Aus einem Mitarbeiter-Weiterbildungskurs der Heime
Bächtelen-Wabern, Jugendheim Prêles, Beobachtungsstation

und Lehrlingsheim Bolligen. Kursleiter H. Nyf-
feler, Bächtelen.

Drei Referenten nahmen zum Thema Stellung und
beleuchteten die Probleme von den verschiedensten
Gesichtspunkten her.

Die Sorge um den Menschen

Pfarrer Th. Brüggemann, Direktor des Seminars Muri-
stalden, richtete seine fundierten, um das Verständnis
für seinen Mitmenschen, besonders für die Jugend
besorgten Ausführungen auf heutige Zeiterscheinungen
aus, die das Verständnis unter den Generationen
erschweren. Der sichtbare Graben zwischen den Generationen

ist unter anderem bedingt durch die Loslösung
von der Familie, also auch von der Tradition. Vielfach
führt dies zu einer Resignation der Eltern, weil sie
nicht mehr akzeptiert sind. Viel Unsicherheit auf beiden

Seiten bringt unsere «vaterlose — lies auch gottlose»

Gesellschaft, die sich jeder Bevormundung
entziehen will. Unsicherheit auf beiden Seiten schafft
ebenfalls die Grosszügigkeit in sexuellen Problemen,
aber auch unsere Wirtschaftssysteme und unsere
Umweltbedingungen. Wie andere Nationen verdrängen
und negieren wir unsere Vergangenheit, was zu
Aggressionen führt. Zu Denken gibt heute die Diskrepanz
in der Beurteilung der Jugendlichen. Die gleiche
Gesellschaft, die über die Jugend schimpft, hinterzieht
skrupellos Steuern und zieht wirtschaftlich
ansehnliche Gewinne aus der gut verdienenden jungen
Generation.

Opfer verschiedener Einflüsse von aussen, wie man
immer annahm, im Gegenteil, es bestimmt deren
Bedeutung — freilich, ohne sich dessen bewusst zu sein.
Es beobachtet, reagiert und fällt seine Entscheidungen
in Uebereinstimmung mit seinen Eindrücken. Die
Freiheit, diese seine Einstellung selbst zu bestimmen,
ist die Voraussetzung für die Setzung seiner Ziele.

Für unser Erkenntnisvermögen stellt sich jede seelische

Ausdrucksform als eine Bewegung dar, die von
einer Minussituation zu einer Plussituation führt. Das
individualpsychologische Bild des Menschen ist daher
ein solches einer Bewegung, je harmonischer, ausdauernder

und gradliniger, desto besser. Der Begriff des

Zieles — der Finalität — ist nur aus der Bewegung
richtig zu erfassen, daher ist das Bild des idealen
Menschen dasjenige des idealen menschenmässigen
Zieles. Aus dieser Schau der Bewegung kommt es

weniger darauf ant wie weit der einzelne von diesem Ziel
entfernt ist, es kommt nur darauf an, dass er sich
möglichst stetig daraufzubewegt. Die Ausdauer in der
Bewegung und die Gerichtetheit derselben auf die Erfüllung

der unmittelbaren Aufgaben der Gemeinschaft,
des Kulturprozesses und der Liebe mit dem Fernziel
der unerreichbaren Vollkommenheit in Entwicklung
und «Wir»-Haftigkeit ergeben das ideale Bild des
Menschen in individual-psychologischer Sicht. Lorle Louis

In der Sorge um den Mitmenschen ergeben sich fünf
Konsequenzen
1. Wir sollten davon ausgehen, dass alle Menschen,

besonders die jungen und schwachen, in der Gesellschaft

eine Geborgenheit haben. Sie brauchen eine
bergende Autorität, aus der sich Gehorsam im
Vertrauen und in einer Verantwortung vor Gott ergibt.

2. In einer solchen Geborgenheit, in einer bejahenden
Autorität kann der Mensch auch lernen, zu seiner
Schuld zu stehen und darüber nicht zu verzweifeln.

3. Er kann so auch lernen, für seine Umwelt
einzustehen (Natur- und Umweltschutz) und

4. Den Weg zur Hoffnung auf dem Glauben begründen,
nicht als Frömmler, sondern als engagierter,
bejahender Christ.

5. Wir müssen nachdenken über die grossen
Erziehungsziele Freiheit und Gemeinschaft und Freiheit
zu erhalten und gemeinschaftsfähig zu bleiben. Die
Jungen müssen sich verstanden fühlen, damit sie aus
ihrer Vereinzelung herauskommen.

Verantwortung — wozu?

Was heisst Verantwortung? Dr. E. Schneiter,
geschäftsführender Zentralpräsident der Vereinigung Schule
und Elternhaus, Stettlen, stellte diese Frage in seinem
ausgezeichneten, ebenfalls von tiefer Menschlichkeit
durchdrungenem Referat. Nach dem Sinnener bedeutet

es Pflicht, bereit sein, über sein Tun und Lassen
Rechenschaft abzulegen.

Gegenüber wem?, wann?, wozu? übe ich Verantwortung?

Gegenüber mir selber, gegenüber meinem Gewissen,
gegenüber jedem Mitmenschen. Ich habe Red' und
Antwort zu stehen gegenüber der Gesellschaft, gegenüber

einer Gruppe, gegenüber der Kirche, gegenüber
der ganzen Welt und letztlich auch gegenüber der
Kraft des Geistes, gegenüber Gott.

Wie lernt der einzelne, Verantwortung zu spüren und
zu übernehmen?

Ueberall, wo eine Gesellschaft existiert, muss eine
Schulung des Gewissens stattfinden. Jeder einzelne soll
dazu gebracht werden, auf seine innere Stimme zu
horchen und zu unterscheiden, was gerecht und ungerecht,

was gut und böse ist. Verantwortung heisst demnach

auch: Dem Gewissen verpflichtet sein.

Wie bewältigen wir unsere Umgebung?

Schriftsteller Erwin Heimann, bekannter und
geschätzter Referent auf dem Gebiete der Erwachsenenbildung,

stellte sein Referat wie gewohnt in die positive

Sicht zur mitmenschlichen Beziehung. Dazu führte
er — kurz zusammengefasst — aus:

Der Mensch ist von seiner Umwelt stark abhängig. Er
braucht seine Mitmenschen als Echo. Dabei möchte er
deren Achtung, Freundschaft oder Liebe. Ist er aber
fähig und gewillt, seine Mitmenschen so anzunehmen,
wie sie sind und sie nicht nach seinem Bilde
ummodeln zu wollen?
Der Mensch strebt auch nach Autorität. Was verstehen
wir aber unter Autorität? Dazu Hans Zullinger: Zur
wahren Autorität gelangt der Mensch nur durch
Selbsterziehung, nicht durch Machtstreben. Er will
dienen und nicht herrschen, und weil er dient, herrscht

75


	Einführung in die Individualpsychologie

