
Zeitschrift: Fachblatt für schweizerisches Heim- und Anstaltswesen = Revue suisse
des établissements hospitaliers

Herausgeber: Verein für Schweizerisches Heim- und Anstaltswesen

Band: 44 (1973)

Heft: 8

Artikel: Die Erziehungsaufgabe des Heimes

Autor: Schneeberger, F.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-806784

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 03.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-806784
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Die Erziehungsaufgabe
des Heimes

Heimleiter und Heimerzieher werden sich schon oft,
spätestens in den letzten Monaten, gefragt haben, ob es

denn noch einen Sinn habe, zu erziehen, ob es einen
Sinn habe, im Heim erziehen zu wollen. Wer so fragt,
ist unsicher. Unsicherheit ist unangenehm: Man wird
verletzlicher gegenüber Angriffen von aussen und man
kann viele eigenen Fragen nicht mehr beantworten.
Zur Ernüchterung gesellt sich vielleicht die

Resignation. Der Ernüchterung können wir nicht
ausweichen; sie ist die Folge der «Krise durch die

Erfahrung», wie es Romano Guardini in einer kleinen
Schrift «Die Lebensalter» (Werkbund-Verlag Würzburg

1959) nennt. Der Mensch «erfährt, wie kompliziert
die Dinge sind, wie wenig man mit einfachen Normen
durchkommt, es vielmehr immerfort heisst: einerseits —
andererseits. Er merkt, wie irreal oft die absoluten
Prinzipien sind; dass daher immer wieder vollzogen
werden muss, was zu vollziehen der junge Mensch sich
so schwer entschliessen kann, nämlich Kompromisse,
in denen die Möglichkeit der Verwirklichung mit
Abstrichen an der Absolutheit der Forderung erkauft
wird.» (S. 36.) Die weitere Schilderung Guardinis ist
wie auf des Heimleiters typische Situation der
Arbeitsüberlastung ausgerichtet: «Der Mensch erfährt, dass es

ein Zuviel gibt, an Arbeit, an Kampf, an
Verantwortung. Die Arbeitslast häuft sich. Die
Anforderungen werden immer grösser. Hinter jeder tauchen
wieder neue auf, und man sieht kein Ende». (S. 41/42.)

«Man erlebt Enttäuschungen an Menschen, auf die
man Hoffnung setzte. Die Allgemeinheit offenbart eine
Stumpfheit und Gleichgültigkeit, ja eine Böswilligkeit,
die man früher noch nicht sah.» (S. 43.) Hier hat Guardini

genau die Lage des Heimleiters getroffen, der ja
besonders von der Allgemeinheit her kritisiert und
angefochten wird. Der Autor kennt auch die Auswirkungen:

«Der Ueberdruss meldet sich... Der Blick
sieht schärfer; das Herz traut weniger. Es wird immer
deutlicher, dass die Versprechungen nicht gehalten
werden; das Gewährte nicht aufwiegt, was man
eingesetzt hat. Daraus kommt allmählich die grosse
Ernüchterung, die sich in jedem Leben vollzieht.»
(S. 43.)

Es liegt mir daran, darzutun, dass diese Ernüchterung
nicht nur dem Heimleiter und Heimerzieher widerfährt,

sondern eben zum menschlichen Leben und ganz
besonders zum Lebensalter der mittleren Jahre gehört.
Jede Krise führt den betroffenen Menschen in eine
sehr unbequeme Freiheit hinein: Nicht mehr «Sach-
zwänge» bestimmen seinen weiteren Weg; er muss
selber wählen. Welche innere Haltung er künftig zu
realisieren versucht, ergibt sich aus der persönlichen
Entscheidung — oder aus dem Verzicht auf eine eigene
Entscheidung. So könnte dann die Resignation
überhand nehmen als Gewissheit der «Unmöglichkeit,
erstrebte Werte zu verwirklichen. Der Resignierte
ist ein Mensch ohne Möglichkeiten, ohne Zukunft.
Der Resignierte muss sich zu den Handlungen und
Verrichtungen seines Lebens mehr oder weniger zwingen

— sei es aus der Einsicht in unausweichbare
Notwendigkeiten der Lebenserhaltung, sei es aus dem Be-

wusstsein überpersönlicher Verbindlichkeiten.» Diese
Schilderung stammt von Philipp Lersch. (Aufbau der
Person, Barth, München 1951, Seite 231.) Man kann
sie ergänzen durch die konkreten Angaben von Guardini:

«Und die Entscheidung geht darum, ob der
Mensch zum Skeptiker und Verächter wird und nur
noch mechanisch das Notwendige vorantut, weil er
leben muss — vielleicht auch sich gewaltsam in einem
Optimismus versteift, den er zutiefst nicht fühlt;
Arbeit auf Arbeit häuft, geschäftig in allem seine
Hände hat.» (S. 44.)

Wenn es stimmt, dass eine Krise verschiedene Tore
öffnet und wenn das eine in die Resignation führt,
dann muss es noch mindestens einen andern Weg
geben. Guardini charakterisiert eine solche andere
Haltung wie folgt: Der in die Krise geratene Mensch
«vollzieht die Bejahung des Lebens, nimmt an und
sieht das, was Grenze heisst, die Eingeschränktheiten,
Unzulänglichkeiten, Kümmerlichkeiten des Daseins.»
(S. 44.) Wenn es uns gelingen soll, unsere Aufgabe, wie
sie jeder an seinem konkreten Ort im Leben hat, zu
erfüllen, dann sollten wir über die Besonderheiten
dieser Aufgabe Bescheid wissen. Zum Nachdenken
darüber einige Anregungen und Anmerkungen
beizusteuern, habe ich vor. Vielleicht komme ich damit
einer da oder dort drohenden Resignation zuvor.
«Der Erziehungsaufgabe des Heimes» gelten unsere
Ueberlegungen. Eine erste Frage heisst darum: Muss
ein Kind überhaupt erzogen werden? Könnte man es

nicht auch nicht erziehen und also einfach aufwachsen

lassen? Ist die Meinung, man müsse die Kinder
erziehen, nicht vielleicht eine ungeprüft übernommene
und überholte Maxime? Man stösst doch heute ungewollt

oft auf Formulierungen, welche einem beim
ersten Lesen die Annahme nahelegen, eigentlich gehe es

auch ohne Erziehung. So heisst es zum Beispiel in
einem Bericht über ein Kinderlager: «Sie (die Kinder)
sollten — einmal im Jahr — unter sich die Gemeinschaft

erleben können, ohne von ihren Eltern belästigt
zu werden. Sie sollten sich, trotz der Gegenwart von
einigen Erwachsenen, frei fühlen und ihren Tag selber
gestalten können» (Psychologische Menschenkenntnis,
8. Jg. Heft 17, Nov. 72: «Ein Kinderlager ohne autoritäre

Führung»). Eltern und Erwachsene stellen
Belästigungen dar — soll man also das Kind wirklich
mit Erziehung belästigen? Man soll nicht das Kind
belästigen, aber es erziehen. Doch warum muss man es

erziehen? Die alltägliche Beobachtung zeigt uns
zweierlei: Ein Kind ist auf jeder Stufe seines Lebens
«richtig», so wie es ist, wenn es ungekränkt leben darf.
«So ist das wirkliche Kind nicht weniger Mensch als
der wirkliche Erwachsene» (Guardini, S. 26). Gleichzeitig

wissen wir aber das zweite, dass dieses Kind eben
ein Erwachsener werden muss, also ein Mensch, dem
körperliche und seelische Funktionen zur Verfügung
stehen, die er solange nicht besitzt, als er nicht
«erwachsen» ist. Diese ihm dann zukommende Existenzform

enthält zwei in Spannung zueinander stehende
Fähigkeiten, nämlich sich selber gemäss den eigenen
und einmaligen individuellen Möglichkeiten sein zu

316



können («sich selbst zu verwirklichen» heisst es im
heutigen Jargon) und ein auf den anderen gerichtetes
mitmenschliches Verhalten zu üben. So etwa sieht die
Ueberlieferung und so auch sehen die «modernen»
Erzieher den erwachsenen Menschen. Im vorher
zitierten Bericht steht jedenfalls: «Autorität heisst
keinesfalls «laisser faire», gewähren lassen in jeder
Hinsicht. Antiautorität in diesem Sinne
missverstanden bedeutet Verwahrlosung. Die Kinder sind
in ihren Entwicklungen auf Anleitung und Hilfe der
Erwachsenen angewiesen. Wie anders sollten sie sonst
lernen, wie man das Leben bewältigt, wie man sich in
der Welt der Erwachsenen am besten zurechtfindet,
wie man miteinander vernünftig zusammenleben
kann?» Ebenfalls stimmen beide, abgekürzt gesagt
«alte» und «neue» Erzieher darin überein, dass das
Kind vom Erwachsenen angeleitet und geführt, dass es

befähigt werden muss zur Eigenständigkeit wie zur
Gemeinschaftswilligkeit — dass es erzogen werden
muss.

So befinden wir, die Erwachsenen. Diese unsere
Auffassung muss sich aber vor einer nächsten, zweiten
Frage bewähren: Kann man ein Kind erziehen? Man
darf diese Frage uneingeschränkt bejahen. Das
Menschen-Kind kommt exemplarisch hilflos zur Welt.
Es ist auf die Pflege durch die Mutter angewiesen,
wenn es physiologisch am Leben bleiben soll, es ist auf
die Zuneigung der Mutter angewiesen, wenn es seelisch
gedeihen soll. Bildende und formende Beeinflussungen
wecken die schlummernden Möglichkeiten zu einem
dem Menschen gemässen Leben. Gerade weil es sich in
dem, was anlagemässig gegeben ist, erst nur um
Möglichkeiten, um Potentialitäten handelt, kann die
konkrete Gestalt der Tätigkeiten und Fertigkeiten
nicht einfach «abgewartet», sie muss geformt werden.
Selbstverständlich hängt diese erziehende Formung
von den inhaltlich gefassten Zielen der Erziehung ab;
jetzt wurde erst nach der prinzipiellen
Erziehungsmöglichkeit gefragt.

Der verunsicherte Erzieher kann also zwei erste
Antworten entgegennehmen, welche ihm vielleicht etwas
Halt zu geben vermögen: Man muss Kinder erziehen,
und man kann sie erziehen. Bekanntlich erhebt sich
aber hinter jeder Antwort gleich auch mindestens eine
neue Frage. So auch da: Wie wird erzogen? Wie soll
erzogen werden und wie nicht? Diese so einfach
anmutende Frage ist recht tückisch. Sie aktualisiert

nämlich widersprüchliche Auffassungen und
gegensätzliche Meinungen. Dabei kann man nicht
«beweisen», was richtig und was falsch ist; man könnte
sich allerdings darauf beschränken, unterschiedliches
Vorhaben lediglich zu beschreiben. Ich glaube aber, ich
müsse wertend Stellung beziehen, um Ihre eigene
Wertung herauszufordern.

So meine ich, es werde falsch erzogen, wenn Eltern ihr
Kind zu einem meist komplexen «Ziel» hin zwingen
wollen. Wie uns die Erfahrung lehrt, neigen Erzieher
um so stärker zu solchem Zwingen, je unreflektierter
und darum unbewusster bei ihnen das Bild vom recht
gelungenen Erwachsenen entstanden ist. Allerlei
Anteile mit hohem affektivem Druck vermengen sich
dann zu einem meist diffusen Bild der erstrebenswerten

Erwachsenheit. Eigene wenig bewältigte
jugendliche Konfliktsituationen liefern Verhaltensmodelle,

Familienmuster der eigenen Jugend

bestimmen Ueber- und Unterordnungen der
verschiedenen Glieder, soziales oder gesellschaftliches
Prestige lassen nur ausgewählte Verhaltensformen zu,
eine aktuelle Konfliktproblematik des Erwachsenen
sperrt ihn gegen verdächtige «Anklänge» im Verhalten
des Kindes massiv ab. Wegen solcher oder ähnlicher
Umstände wird der Erzieher unfrei, indem er nicht
sieht, was das Kind an Eigenem anzubieten hätte. Der
Erwachsene will dann «herstellen und machen», was
ihm richtig erscheint; dazu braucht es Zwang, denn er
muss sich durchsetzen, weil er sonst dem Gefühl der
Niederlage ausgesetzt ist. Ueberlegenheit, Uebersicht
besitzt dieser Erzieher nicht. Er lebt in den Dimensionen

des Besitzens und der Machtausübung. — Leider
kann man auch nicht einfach in entgegengesetzter
Richtung «erziehen», indem man, jede «Repression»
abwehrend, die Gestaltung des Verhaltens, wie der
Haltung ganz dem Kinde überlässt. Das Kind braucht,
gerade wenn es «sich selbst verwirklichen» soll,
glaubwürdige Leitbilder, so paradox das klingt. Wer man
selber ist, erfährt man nur, wenn man das noch
unüberschaubare Eigene an einem geformten Andern
erproben kann. Glaubwürdig wird der Erwachsene
dann, wenn er in seinem Alltag auf die unlautere
Imponiergebärde verzichtet und im Sinne Guardinis
«die Grenze» akzeptiert. «Das bedeutet nicht, dass er
das Unrechte, Böse, Gemeine gut nenne; die
Unordnung, das Leiden, die Ausweglosigkeit des Daseins
übersähe, für reich erklärte, was armselig, für echt,
was Schein, für Erfüllung, was leer ist. Das alles wird
gesehen, aber «angenommen» in dem Sinne, dass es

nun einmal so ist und bestanden werden muss». (S. 44.)
Entzieht sich der Erzieher der eigenen Gestaltung im
Ja- und Neinsagen, dann ist das schierer Unernst. Das
Kind wird so zwar nicht zu etwas Bestimmtem
gezwungen, dafür aber der Verwirrung überlassen.

Kümmert sich der Erzieher nur um seine eigene
Person, z. B. um seine Glaubwürdigkeit, dann ist das
nicht genug. Sein Blick muss auch dem Kinde gelten,
so dass er dessen Besonderheiten wahrnimmt und dass

er erfährt, was er im Kinde fördern kann. Zum
«Wahrnehmen» und Fördern hinzu gehört Führung und
Leitung. Die Ausformung des im Kinde zur Entfaltung
bereiten eigenen Wesens braucht Grenzen und
Widerstände. Sie sind vor jedem pädagogischen Zugriff
schon im vorhin umschriebenen ernsthaften «Hier-
stehe-Ich» des Erwachsenen enthalten. Das Kind soll
aber auch ein auf den andern gerichtetes
mitmenschliches Verhalten erlernen. Diese «Sozialisierung»

braucht Anleitung und Uebung. Dabei kommt
man nicht um schmerzhafte Einschränkungen
herum. Was die Welt von uns, was sie vom Kinde und
später von ihm als einem Erwachsenen verlangt, ist nie
völlig kongruent mit dem, was sich im Individuum als
einmalig verwirklichen will. In diesem Zusammenstoss
von original Persönlichem und unpersönlich Sozialem
erlebt der einzelne Mensch (und auch schon das Kind)
die Spannung zwischen Individuellem und
Kollektivem am intensivsten. Recht verstandene
Erziehung darf nun, nach meiner Ueberzeugung, weder
einseitig nur für das Individuelle, noch einseitig nur
für das gesellschaftlich Kollektive optieren. Vielmehr
muss der Erzieher für den Kompromiss eintreten, dass
die Individualisierung möglich und angestrebt und dass

gleichzeitig die Hinwendung zum Mitmenschen geübt

317



wird. Diesen Kompromiss zwischen den Forderungen
und Erwartungen der Gesellschaft und den legitimen
Selbstverwirklichungswünschen nannte C. G. Jung
«Persona». Wir müssen so als «Ergebnis» der Erziehung
weder den zuchtlos Vereinzelten, noch den
Gesellschaftssklaven befürchten.

Unausgesprochen habe ich bei den Erwägungen zur
Frage, wie man erziehe, eine Voraussetzung mitgedacht,

die jetzt noch ins Wort kommen muss. In der
Haltung des Erziehers wie anlässlich der Erziehung des

Kindes werden Daseinsformen angestrebt, die
bestimmten Erwartungen entsprechen sollten. Wonach
aber richtet sich dies «Gesollte»? Es richtet sich nach
Werten, zu denen wir uns entscheiden müssen (oder
die wir allenfalls auch unreflektiert übernehmen).
Solche Ideale oder Normen können enthalten sein in
einem (eventuell einseitig spiritualistischen oder
einseitig materialistischen) Bild vom Wesen der menschlichen

Person. Sie können einer religiös begründeten
Ordnung entstammen, von gesellschaftlich politischen
Lehren, von Sippen- oder standestypischen Regelungen
her, von einem aktuell ausgerichteten Pragmatismus
vermittelt werden — und alle möglichen
Vermischungen und Verbindungen dieser verschiedenen
Postulate repräsentieren.
Heute leben wir nun in dieser Hinsicht in einer besonders

prekären Situation: in einer allgemeinen
Normenunsicherheit. Diese Normenunsicherheit ist die Folge
einer fehlenden (kirchlichen oder säkularisierten) «ec-
clesia». Dass die Unsicherheit besteht, wird wohl
niemand bezweifeln. Wir stossen ungesucht auf
entsprechende Formulierungen, sobald sich irgendeine
Gruppe um die Klärung «pädagogischer Zielsetzungen»
bemüht. So heisst es in einem Arbeitspapier der
Fachgruppe Heimerzieher im Schweiz. Berufsverband der
Sozialarbeiter am 7. 3. 73: «Es wird sich wohl kaum
jemand finden lassen, der sich kompetent fühlt,
gesellschaftsrelevante Erziehungsziele zu formulieren. In der
Literatur wird zwar einiges zu diesem Thema
geschrieben, doch lässt sich daraus nur selten eine
praktizierbare Zielformulierung ableiten.» Und als
Hypothese gefasst: «In unserer pluralistischen Gesellschaft

lassen sich keine allgemein verbindlichen
Erziehungsziele und -richtlinien mehr aufstellen.»

Auch hier besteht eine Krise, nicht eine persönliche,
sondern eine kollektive Krise. Jede Krise führe in eine
sehr unbequeme Freiheit hinein. Das gilt auch hier:
Unbequem ist die Freiheit, sich persönlich entscheiden
zu können (zu müssen)! Offenbar möchte man dieser
Freiheit ausweichen und sich an eine «gesellschaftlich
relevante» gemeinsame Uebereinkunft binden dürfen.
Das wird in nächster Zeit kaum zu erreichen sein.
Jeder einzelne von uns ist deshalb zur Freiheit
«gezwungen», sich selber um Normen und Ideale kümmern

zu müssen, welche im eigenen privaten Leben
verbindlich werden, welche diesem Leben einen «Sinn»
geben. Wenn also keine gemeinsame Uebereinkunft
mehr über Normen und Erziehungsziele besteht, dann
ist auch die Erziehung der Kinder der privaten
Weltordnung je einzelner Menschen überantwortet. Also
lautet die nächste Frage notwendigerweise: Wer
erzieht das Kind?

Zunächst sind es die «eigentlichen» Erzieher, welche
sich um die Entfaltung und Leitung des Kindes
bemühen, also die Eltern. Neben ihnen kümmert sich

sehr früh schon eine zweite Gruppe von Erziehern um
das Kind : die Kindergärtnerin, der Lehrer, der Pfarrer,
der Jugendgruppenleiter. Wir dürfen selbstverständlich

nicht übersehen, dass viele Miterzieher das
heranwachsende Kind begleiten. Die Geschwister, die Grosseltern,

die Klassenkameraden, die copains. Als «Miterzieher»

in einem sehr weiten Sinn werden wir auch die
Idole betrachten müssen, die aus der Mode, dem Film,
der Politik, dem Sport, der Technik bezogen werden.
Einen beachtlichen Unterschied in der Haltung
zwischen «ersten» und «zweiten» Erziehern sollten
wir nicht übersehen, weil er sich auch in der
Heimerziehung auswirkt: Die ersten Erzieher,
also die Eltern, sind privat orientiert, auf den Intimkreis

der Familie bezogen, wobei über die Gewichtung
von Selbständigkeit oder Anpassung nichts ausgemacht

ist. Die zweiten Erzieher im Kindergarten, in
Schule und Lehre sind dagegen öffentlich orientiert.
Die Erziehungsanliegen dieser «Fachleute», ob sie der
Selbstverwirklichung oder der Sozialisierung gelten,
sind auf das Leben in der Oeffentlichkeit hin zentriert,
auf das Leben unter fremden Menschen, auf das Leben
ausserhalb des Hauses. Wenn es Schwierigkeiten
gibt, wenn Erzieher versagen, entstehen zusätzliche
Missverständnisse, weil sich private und öffentliche
Intentionen unerkannt durchkreuzen.

Offensichtlich gibt es das Versagen und Ungenügen in
der Erziehung, sonst hätten wir nicht eine «dritte»
Gruppe von Erziehern nötig: die Erzieher in den
Heimen. Worin besteht denn das Versagen? Ohne
schon festlegen zu wollen, was Ursache und was
Folge ist, müssen wir wohl zuerst vom Versagen der
ersten Erzieher, der Eltern reden. Wenn wir das so

sagen, selbstsicher und leise überheblich vielleicht,
dann sollten wir bedenken, dass wir nicht einfach die
fraglos richtigen Auffassungen über die Erziehung
gepachtet haben, dass wir also unsere Meinung nicht
beweisen können, jedoch zu ihr stehen müssen.

Eltern genügen ihren Erziehungsaufgaben aus
verschiedenen Gründen nicht. Sie können einmal ganz
schlicht unfähig sein, weil sie z. B. selber
geistesschwach oder selber hochgradig verwahrlost sind. Zum
andern finden wir unwillige Eltern, Eltern die nicht
willens sind, ihre Erziehungsaufgabe zu übernehmen,
weil diese ihre Wohlstandsbequemlichkeit einschränken

würde. Drittens können Eltern uninteressiert sein,
nicht interessiert an der Erziehung ihrer Kinder, weil
sie diese Kinder als Accessoires benützen und in den
eigenen Egoismen gefangen sind. Schliesslich gibt es
die desorientierten Eltern, welche der Erziehung
deshalb nicht gewachsen sind, weil sie es ganz besonders
gut machen möchten, sich darum nach allen Seiten hin
orientieren und dann so radikal unsicher werden, dass
sie voller Skrupeln ziellos immer Neues versuchen und
nicht durchhalten. Die zweiten Erzieher, die öffentlich
orientierten Erzieher in Kindergarten und Schule
sollten nachher die schwieriger gewordenen Kinder
gleichsam «auffangen» und in ihrem Bereich
nachholen, was «zu Hause» versäumt wird — ohne allerdings

diesen privaten Bereich wirksam beeinflussen zu
können. Sie werden ihrerseits unsicher, weil sie
überfordert sind. Diesen Erziehern steht aber der Ausweg

offen, sich vom Kind und vom Erziehungsgeschäft
abzuwenden, wegzugehen und einen neuen Beruf zu
ergreifen. Das können die Eltern äusserlich nicht tun,

318



aber sie können innerlich «emigrieren» und sich auf
diese Weise abwenden. Zurück bleibt das Kind, ohne

Leitung und Führung, trotzdem man es erziehen
müsste. Seine Antriebe verwildern, seine Gemütskräfte
verkümmern, sein Vertrauen in die Menschen wird
mutlos, seine Vereinsamung wächst, die Angst nimmt
überhand und provoziert die Aggression in jeder Form.
Ueber kurz oder lang muss die sogenannt «breitere
Oeffentlichkeit» von diesen Kindern und Jugendlichen
Kenntnis nehmen. Wer ist denn das, diese «breite
Oeffentlichkeit»? Es sind die Nachbarn, die Trampassagiere,

die Fussgänger vor den Läden, die Ladeninhaber,

Gäste und Wirt im Restaurant, der Hauswart im
Mehrfamilienhaus, die Zeitungsleser, der Amtsvormund

oder die Schulpflegepräsidenten, der Sportplatzwart.

Sie alle (und wir mit ihnen) bilden dieses

eigentümliche Kollektiv «Oeffentlichkeit». Nimmt eine
solche Oeffentlichkeit schliesslich zur Kenntnis, dass

es die störenden und undisziplinierten Kinder, dass es

gammelnde und lärmende Jugendliche gibt, in ihr,
unter uns, dann «werden Stimmen laut», wie die
Formel heisst. Und solche Stimmen wissen auch, wie
man vorgehen muss, nämlich grosszügig, large. Man
versteht doch die Jugend, man ist modern. Diese
Haltung ist als Kompensation der allgemeinen
Normenunsicherheit durchaus zu verstehen. Solche Postulate

helfen zwar den betroffenen Kindern nicht weiter,
erhöhen jedoch das eigene Selbstgefühl des Bürgers.

Wird aus Bequemlichkeit ein Verhalten von Kindern
toleriert, das zwar laut, aber nicht gefährlich ist, so hat
man fahrlässig wichtige Signale einer Haltlosigkeit
übersehen, die Vorwarnung aus dem unbefriedeten
Lebensgrund eines haltarmen jungen Menschen
überhört. Wer nicht gehört wird, muss lauter werden,
wer nicht wirklich beachtet wird, muss zu belästigen
beginnen, um Beachtung zu erzwingen. Die sich vorher
so grosszügig gebende Oeffentlichkeit reagiert nun
aber gegen «grobe» Unbotmässigkeiten, gegen «unerhörte»

Belästigungen unerwartet heftig und fordert
unnachsichtige «Strenge». Die ursprünglich
wohlwollende kippt in eine übelwollende Haltung um. —
Wie weiter?

Jetzt wird in der Oeffentlichkeit der Ruf nach dem
Heim und nach der Heimerziehung laut. Anders weiss
man sich nicht zu helfen, denn offensichtlich haben die
ersten Erzieher versagt und offensichtlich sind die
zweiten Erzieher überfordert und darum
ausmanövriert worden. Einzig eine nächste Gruppe von
Erwachsenen kann noch etwas ausrichten: die dritten
Erzieher im Heim. So gesehen ist das Heim das sichtbar
gewordene schlechte Gewissen der Oeffentlichkeit.
Darum auch bleibt ihre Beziehung zum Heim
ambivalent: Man schätzt seinen eigenen innern Schatten
nicht, wird ihn aber auch nicht los. Die Oeffentlichkeit
braucht die Heime und schämt sich insgeheim gleichzeitig

darüber, dass sie nicht ohne Heime auskommt.
Die Missbilligung einzelner Massnahmen im Heim
gelingt darum dann auch leichter als die Anerkennung
der schweren Aufgaben. Bestünde also die Aufgabe des
Heims darin, als Projektionsträger für ein schlechtes
öffentliches Gewissen zu dienen und so für eine
gesellschaftliche Psychohygiene zu sorgen? Ich nehme
an, als Heimleiter bedankt man sich dafür, in dieser
Art von der Oeffentlichkeit gebraucht, oder genauer:
missbraucht zu werden. Von einer solchen Alibi¬

funktion her könnte man ganz gewiss keinen
tragfähigen Sinn für die Erziehung im Heim finden.
Eine Kehrtwendung ist nötig, ein entschlossenes
Hinblicken auf das Kind. Vom Kinde her müssen wir die
Erziehungsaufgabe des Heimes begründen. Wir dürfen
das verwirrte und unglückliche Kind nicht allein
lassen; ihm gilt es zu helfen. Man kann ihm auch helfen,
weil man es erziehen kann; man muss ihm helfen, weil
man es erziehen muss.

Ich habe die Heimerzieher mit Bedacht die «dritten»
Erzieher genannt, denn das Heim ist nicht die privat
orientierte Familie und nicht die öffentlich
ausgerichtete Schule. Der Heimerzieher hat aber den
privaten Bereich, welcher dem Lehrer fehlt; er verfügt
über die öffentliche Institution, welche der Familie
fehlt. Im Heim müssen beide Bereiche vereint werden.
Man muss in einer öffentlich strukturierten Institution
durchaus das Private im Leben des Kindes suchen,
hegen und schützen, wie gering auch immer der mögliche

Effekt veranschlagt werden mag. Diese Aufgabe
kann nur der ernüchterte Mensch übernehmen, mit
dem «Mut, der nicht so sehr den Charakter der
Kühnheit, als vielmehr den der Entschlossenheit hat».
(Guardini, S. 45.)

Dieser Erziehungsaufgabe widerspricht jeder Versuch,
Familie nachzuahmen. Nicht die Familie ist das Richt-
mass, sondern das Kind. Familie kopieren ist
vergleichsweise leicht, dagegen einem gekränkten und
schwierigen Kinde zuzumuten, zu einem fremden
Menschen Vertrauen zu fassen, ungleich viel anspruchsvoller.

Gelingt ein solcher Bindungsaufbau, dann
erlebt dieses Kind vielleicht zum ersten Mal in seinem
Leben, dass auch es «richtig» ist, so wie es ist. Nicht
die «Oeffentlichkeit» des Heimes, nicht die
ausgeklügelte Organisation ermöglicht eine solche
Beziehung zum anvertrauten Kind, sondern allein der
im Heim anwesende und im Heim bleibende Erzieher,
der glaubwürdig ist, weil er «die Grenze» akzeptiert
und weil er also nicht meint, er könne das Kind je
ganz oder fertig erziehen. Im Gegenteil wird sein
«Erfolg» eher klein bleiben, weil er Erschwerungen in
Kauf nehmen muss, Erschwerungen, die darin
bestehen, dass er eine Nacherziehung und eine
Umerziehung bewältigen sollte, mit denen er erst spät
beginnen kann und die ausserdem zeitlich eingeschränkt
bleiben.

Diese «Notfallsituation» will der Aussenstehende oft
nicht sehen, sondern vergleicht das Vorgehen des
Heimerziehers mit der «Normalsituation» und beurteilt
dann das notfallmässig notwendige Vorgehen nach den
Gesichtspunkten «normaler» Gegebenheiten. Solche
Wertung wird den Heimerzieher nicht mehr belasten,
wenn er es unterlassen kann, sein Tun nur am öffentlichen

Interesse zu messen. Nicht die «gesellschaftlich
relevante» Wirkung des Heimes trägt den Heimerzieher.

Wohl aber kann er im Dasein für das ganz
private Leben eines bisher vielfach gekränkten Kindes
einen tragfähigen Sinn finden. «Daher ist die feste
Aufmerksamkeit auf eines jeden Kindes Individuallage
eine der ersten und wesentlichsten Erziehungsregeln;
auch führen alle allgemeinen Erziehungsgrundsätze,
die nicht einen bestimmten einzelnen Menschen,
sondern unser ganzes Geschlecht im Auge haben, so leicht
irr.» (Pestalozzi, Ein Schweizerblatt, 26. 9. 1872.)

Dr. F. Schneeberger, Heilpäd. Seminar Zürich

319


	Die Erziehungsaufgabe des Heimes

