
Zeitschrift: Fachblatt für schweizerisches Heim- und Anstaltswesen = Revue suisse
des établissements hospitaliers

Herausgeber: Verein für Schweizerisches Heim- und Anstaltswesen

Band: 44 (1973)

Heft: 6

Artikel: Randgruppen der Gesellschaft aus politischer Sicht

Autor: Uchtenhagen, Lilian

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-806776

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 03.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-806776
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Dr. Lilian Lichtenhagen

Randgruppen
der Gesellschaft
aus
politischer Sicht

Ich weiss nicht, wie weit ich kompetent bin, das Thema

zu behandeln, das Sie mir gestellt haben. Ich bin
eigentlich Nationalökonomin und nicht Soziologin oder
Psychologin. Und um sich in der Politik zu betätigen,
braucht es keine besonderen Qualifikationen. Aber das
Thema hat mich fasziniert. Seit jeher. Trotzdem ist es

mir nicht leicht gefallen, dieses Referat zu formulieren.
Immer wieder habe ich mich überfordert gefühlt von
der Komplexität der aufgeworfenen Fragen und von
der Schwierigkeit, das Thema so zu gliedern, dass sich
darüber —• in einem Referat — reden lässt. Vieles muss
ungesagt bleiben, vieles kann nur angetippt werden.
Ich muss Sie um Nachsicht bitten.

I.

Wenn man sich mit dem Problem «Aussenseiter und
Randgruppen unserer Gesellschaft» beschäftigt, ist es

wichtig, die Zusammenhänge und Mechanismen zu
sehen, die zwischen der Gesellschaft und diesen
Randgruppen bestehen. Ich möchte daher zunächst versuchen,

diese kurz — fast thesenartig — aufzuzeigen.
1. Es ist anzunehmen, dass gewisse Menschen seit eh
und je nicht in die Gesellschaft integriert oder sogar
richtiggehend von ihr ausgestossen wurden. Dies dürfte
etwa für Geisteskranke, geistig oder körperlich Behinderte,

Menschen mit ansteckenden Krankheiten (Cholera-,

Leprakranke) in der Regel der Fall gewesen sein.
Auch die Xenophobie, die Fremdenfeindlichkeit, dürfte
ein uraltes Phänomen sein. «Zulu» heisst in der
Zulusprache «Mensch». Nichtzulus sind Nichtmenschen. Der
nicht zur Eigengruppe Gehörende wird abgewehrt, ge-
hasst.

Da alle historisch bekannten Gesellschaften in spezifische

gesellschaftliche Schichten, in Besitzende und
Nichtbesitzende gegliedert waren, geht man zudem
kaum fehl in der Annahme, dass die für menschliche
Gesellschaften typischen Mechanismen, die zu
Randgruppen führen, in den meisten Gesellschaften auch
zur Folge hatten, dass die untersten gesellschaftlichen
Schichten häufig eine Randexistenz führten. So war
etwa die Kultur der Griechen und Römer auf die
Existenz der Sklaven und der Plebejer aufgebaut, welche
die Arbeit verrichteten.
2. Jede Gesellschaft produziert aber auch spezifische
Randgruppen, die für sie typisch sind. Denn es dürfte
die Regel sein, dass es zur Konstituierung einer Gruppe

gehört (sei das nun eine Reiterhorde, ein sesshafter
Stamm oder ein moderner Staat), dass sich ein
bestimmtes Wertsystem mehrheitlich durchgesetzt hat.
Andere religiöse oder moralische Anschauungen werden

nicht geduldet, nichtkonformes Verhalten wird mit
Hass besetzt, verfolgt, bestraft. In diesem Bereich stos-

sen wir auf das Phänomen, dass Verhalten und Praktiken,

die in einer Gesellschaft geduldet, akzeptiert oder
verpflichtende Regel sind, in andern Gesellschaften
mit einem mehr oder weniger strengen Tabu belegt
sind. So sind etwa die Vorstellungen über erlaubtes
und unerlaubtes sexuelles Verhalten in einem
ausserordentlichen Ausmass unterschiedlich von Gesellschaft
zu Gesellschaft: Der Inzest, in den meisten
Gesellschaften in Tabu, war für die ägyptischen Pharaonen
Vorschrift. Gleichgeschlechtliche Liebe, im alten
Griechenland und Rom zu gewissen Zeiten voll akzeptiertes
Verhalten, ist in anderen Gemeinschaften streng
verpönt, wird als verwerflich, unmoralisch, krank gewertet.

Aber auch die Rollenerwartung (und damit die
Rollenzuweisung) an die verschiedenen Mitglieder der Familie

sind von der jeweiligen gesellschaftlichen Vorstellung

abhängig. Dies gilt nicht nur für die Rollenverteilung

zwischen Mann und Frau, sondern auch für die
Stellung der Kinder und Jugendlichen einerseits und
der alten Menschen anderseits sowie für die Rolle der
Familie als kleinste Gruppeneinheit ganz generell.
Was akzeptiertes und was nicht akzeptiertes Verhalten
ist, kann innerhalb einer Gemeinschaft für die
verschiedenen sozialen Schichten unterschiedlich bewertet
werden. Was sich für einen Herrn oder eine Dame
schickt, schickt sich unter Umständen nicht für einen
sogenannten einfachen Mann oder eine einfache Frau
aus dem Volke.

Auch wird die Gesellschaft nicht durch jede Regelverletzung

berührt: Regel- und Gesetzesübertretungen
werden deshalb auch keineswegs quasi automatisch
geahndet. In der Mehrzahl der Fälle dürfte es eher so
sein, dass die Durchsetzung der Regel durch irgend
etwas provoziert werden muss. Arbeitsscheue und
Trunksucht werden von den Behörden vor allem dann
geahndet, wenn Gefahr besteht, dass der Oeffentlich-
keit dadurch Kosten entstehen. Was einen Menschen in
einer dörflichen oder kleinstädtischen Gemeinschaft
zum Aussenseiter stempelt, wird in einer anonymen
Großstadt geduldet: die Regeldurchsetzung wird dort
den professionellen Sicherheitshütern überlassen. Im
moralischen und sexuellen Bereich wird abweichendes
Verhalten oft solange geduldet, als es nicht öffentlich
manifest ist, also gewissermassen zum Skandal kommt.
So sind etwa inzestuöse Beziehungen bei den Trobrian-
dern ausserordentlich streng verpönt. Die Eingeborenen

glauben, dass Unheil, Krankheit, ja sogar Tod die
Folgen eines Klan-Inzestes sind. Trotzdem werden
derartige Vergehen stillschweigend geduldet, bis
jemand öffentlich Anklage erhebt. Eine zum Skandal
gewordene Beziehung wird indessen ausserordentlich

260



hart bestraft; unter Umständen wird erwartet, dass der
Schuldige Selbstmord begeht. Voreheliche oder ausser-
eheliche Beziehungen mögen, wie das etwa bei uns der
Fall ist, stillschweigend mehr oder weniger geduldet
sein: eine aussereheliche oder uneheliche Mutterschaft
Wird moralisch verurteilt.
3. Was sind die Gründe, dass Menschen nicht in die
Gesellschaft integriert sind, sich abweichend verhalten,
zu Aussenseitern und Randgruppen werden? Diese
Gründe können in der Person des Aussenseiters liegen
(körperlich oder geistig Gebrechliche) oder sie können
eine Folge der gesellschaftlichen Verhältnisse oder
Wertvorstellungen sein (Neger, Gastarbeiter,
Homosexuelle). In sehr vielen Fällen wird es indessen kaum
möglich sein, die Ursache eines abweichenden Verhaltens

oder die Entstehung von Randgruppen so einfach
zu etikettieren. Es geht dabei nicht nur um die alte
Streitfrage, ob die Erbanlagen oder das soziale Milieu
für die Entwicklung und das Schicksal eines Menschen
ausschlaggebend sind. Es liegen genügend Forschungsergebnisse

vor, die eindrücklich belegen, dass viele
Formen von sozialer Abnormität nicht konstitutionell,
sondern erworben sind, und dass auch Begabung und
Intelligenz keineswegs so feste Grössen sind, wie lange
angenommen wurde. Unsere Kenntnisse über die
menschliche Charakterentwicklung sind zwar noch
recht fragmentarisch, aber wir wissen — seit Spitz und
den Forschungen von Harlowe — um die Bedeutung
des frühkindlichen sozialen Gefühlsaustausches, und
wir haben gewisse Vorstellungen über die schädlichen
Folgen einer zu aggressiv-autoritären oder einer zu
unsteten-permissiven Erziehung. Es hat aber wenig
Sinn, über den Zerfall der Familie zu jammern, über
unfähige Väter und Mütter oder Heimerzieher zu
schimpfen, denn sie alle sind auch mit ihren eigenen
Problemen konfrontiert und sind hineingestellt in diese
Welt mit ihren gesellschaftlichen Zwängen.

Es ist nicht böse Absicht, wenn Väter und Mütter heute

den Kindern nur mangelhafte Identifikationsmöglichkeiten

bieten und wenn überforderte Mütter und
überforderte Heime und Anstalten ihre Aufgaben nur
noch mangelhaft erfüllen. Es gilt, die Gegebenheiten
und Mängel der gesamtgesellschaftlichen Situation zu
erkennen und sich zu fragen, wie wir diese besser in
den Griff bekommen und meistern können.

Eine einfache Etikettierung der Ursachen des
abweichenden Verhaltens einzelner oder ganzer Gruppen ist
aber auch deswegen kaum möglich, weil zwischen den
Aussenseitern und der Gesellschaft vielfältige
Beziehungen bestehen und sich dabei Prozesse abspielen, die
es so gut wie unmöglich machen, Reiz und Reaktion,
Verstärkung und feed-back klar auseinanderzuhalten.
Es scheint mir deswegen wichtiger, den Blick für diese
Zusammenhänge zu schärfen und gewisse Prozesse zu
sehen, als «einen Schuldigen zu suchen». Ebenso kann
die Frage hier ausgespart bleiben, ob Aggression ein
Triebgeschehen ist oder eine Reaktion, eine Frage bei
der letztlich anthropologische Grundkonzepte eine Rolle

spielen. Es dürfte die allgemeine Feststellung genügen,

dass alle Gesellschaften einen mehr oder weniger
beträchtlichen Aggressionsüberschuss aufweisen, und
zwar sowohl auf der Ebene des Gruppenverhaltens als
auch auf der des individuellen Lebens.

Der Verzicht auf unmittelbare Triebbefriedigung, die
jedes Leben in der Gesellschaft fordert, wird anschei¬

nend in den meisten Fällen nicht ausreichend
aufgewogen durch befriedigende Erfahrungen des
gesellschaftlichen Daseins. Da Feindseligkeit den inneren
Zusammenhalt der Gruppe stört, liegt es im Interesse
der Gruppe, den einzelnen bestimmte Möglichkeiten
des Ausagierens zu lassen oder solche Wege gar zu
eröffnen. Eine dieser Möglichkeiten ist die Aggressionsprojektion

auf Fremdgruppen, Minoritäten, Menschen
mit abweichendem Verhalten. Der Projektionsmechanismus

dient der Gruppe auf zweifache Art: sie eint
die Gruppe und dient der Abwehr des Fremden. Dem
Individuum aber erspart die Projektion die Relativierung

der eigenen Gruppennormen, die immer mit
Angst und Schuldgefühlen verbunden ist, und bietet
ihm gleichzeitig die Möglichkeit, seine inneren aggressiven

Bedürfnisse nach aussen abzuleiten. Was bisher
ungreifbar und in einem selbst war, als dunkle
Drohung empfundene aggressive Affekte, Schuld- und
Angstgefühle, wird greifbar und sichtbar im Verhalten
der Fremdgruppe. Diese Art der paranoiden Verarbeitung

bringt eine rasche momentane Spannungsentlastung,

ist indes mit einer Realitätsverkennung
verknüpft, die ihrerseits wieder viel Energie absorbiert.
Das Unwissen verstärkt nun seinerseits das Unbehagen
an der Realität und damit die Neigung zu Projektion
und Regression.

In diesen circulus vitiosus werden aber auch jene
einbezogen, auf die sich die Projektion richtet: sie unterliegen

dem Zwang der negativen Imago, denn jemanden

zum Sündenbock stempeln heisst meistens, seine
Anpassung unmöglich machen. Das Ghetto, der Untergrund,

manchmal auch Institutionen, wie Gefängnisse
und Heime, produzieren aus einem psychologischen
Sachzwang heraus — auch selffullfilling prophety
genannt — jene deformierten Persönlichkeiten, für die es

nur aggressive Reaktionen zur Erleichterung der Lage
gibt. Und diese Reaktionen dienen der Bestätigung und
Aufrechterhaltung der negativen Imago und verschärfen

die paranoiden Aengste. Der Kreis ist geschlossen:
Angst, Misstrauen und der Abbruch von Kommunikation

und Information führen zu Situationen, für die es

keine Lösungen mehr zu geben scheint.

4. Welche Rolle, welche Funktion spielen die politischen

Mächte, spielt der Staat bei der Entstehung der
Randgruppen? Schon aus dem Begriff «Randgruppe»
ergibt sich, dass es neben den Individuen und Gruppierungen,

die als Randgruppen bezeichnet werden, noch
ein grösseres gesellschaftliches Gebilde gibt, deren
Mitglieder sich anscheinend im grossen und ganzen
nach allgemein akzeptierten Wertvorstellungen und
Verhaltensweisen ausrichten. Generell gesprochen ist
es Aufgabe des Staates respektive seiner mit Kompetenzen

und Machtbefugnissen ausgestatteten Organe,
für die Durchsetzung dieser akzeptierten
Ordnungsvorstellungen zu sorgen. Der Staat ist also nicht nur
dazu da, die Regeln des Zusammenlebens im
organisatorisch-wirtschaftlichen Bereich durchzusetzen, sondern
auch die mit der jeweiligen Wirtschafts- und
Gesellschaftsstruktur verbundenen ethisch-moralischen
Vorstellungen.

Staatliche Tätigkeiten und Massnahmen sind daher bei
der Entstehung von Randgruppen oft sehr direkt beteiligt,

sei es durch ihr Bemühen, die Individuen durch
Anerkennung der herrschenden Werte in die Gesellschaft

eingegliedert zu erhalten (was am ehesten durch

261



Ueberhöhung gruppeneigener und Ablehnung fremder
Werte geschieht), sei es durch ihre Verpflichtung,
abweichendes Verhalten zu ahnden.

Dass der Staat bei der Durchführung der ihm übertragenen

Aufgaben nicht auf repressive Massnahmen
verzichten kann, dürfte kaum erstaunen. Ein unvoreingenommener

Betrachter der menschlichen Geschichte
müsste eigentlich eher darüber verwundert sein, mit
welcher Leichtigkeit sich Ordnungsvorstellungen in
einer Gesellschaft durchsetzen lassen, die offensichtlich

nicht im Interesse der Mitglieder der Gesellschaft
sind, sondern der Erhaltung von Privilegien der Mächtigen

und Besitzenden dienen.

Es wäre verlockend, an dieser Stelle den verschiedenen
psychologischen und soziologischen Mechanismen
nachzugehen, die dieses relativ konforme «Untertanenverhalten»

bewirken. Ich muss mir diese Abschweifung

aber versagen und nur kurz auf jenen besonders
wichtigen psychologischen Vorgang verweisen, der von
Freud u. a. in seinem berühmten Aufsatz «Das Unbehagen

in der Kultur» untersucht wird. Freud geht dabei

von der Entwicklungsgeschichte des einzelnen aus
und von der sich dort zeigenden Aggressionsbewält-
gung durch Introjektion, durch Verinnerlichung. Die
introjizierte Aggression wird von einem Anteil des

Ichs übernommen und übt als Ueber-ich, als Gewissen,
nun jene strenge Aggressionsbereitschaft aus, die das
Ich gerne an andern Individuen befriedigt hätte. Auf
diesem Introjektionsvorgang, dieser Domestizierung
unserer Aggression — die die natürliche Tendenz hat,
nach aussen abzufliessen — beruht nach Freud eine
der Grundvoraussetzungen der menschlichen Kultur.

Allerdings muss man die Störbarkeit dieses Mechanismus

sehen, die ständig latente Bereitschaft des Ichs
sich der Schuldgefühle zu entledigen, die Aggression
nach aussen abzuleiten und sich diese Projektion
durch Vorurteile zu erleichtern. Es gilt überdies, zu
sehen, dass unser Gewissen zunächst zwangsläufig
traditionsgebunden arbeitet. Denn mit dem Gewissen
übernehmen wir — durch unsere Identifikation mit den
Vorbildern unserer Lebensgeschichte — auch einen
mehr oder weniger grossen Ballast historisch-veran-
kerter Vorurteile. Die Verinnerlichung der Aggression,
die uns zur Selbsterkenntnis verhilft — oder zumindest
verhelfen sollte — kann anderseits auch zur Folge
haben, dass Menschen sich willig ihren Unterdrückern
beugen, Ideologien und Vorurteile übernehmen, auch
dann, wenn sich diese zu ihrem Nachteil auswirken.

5. Welche Menschen, welche Gruppen werden unter
unseren gesellschaftlichen Bedingungen zu Aussensei-
tern und Handgruppen?

Ein Blick in die Geschichte der Neuzeit, aber auch in
das tägliche Geschehen, wie es uns durch die Massenmedien

rapportiert wird, lässt eine relativ grosse
Aggressionsbereitschaft für unsere Gesellschaft als eher
typisch erscheinen. Feindprojektionen als kollektive

Der Mensch lebt nicht allein auf Erden. Solange
wir leben, gehören wir den Leuten.

(Pestalozzi)

Aggressionsäusserungen gehören sozusagen zum
Tagesgeschehen und erweisen sich infolge der heute
zur Verfügung stehenden zerstörerischen Mittel von
besonderer Gefährlichkeit. Es sei hier an die Judenverfolgung

in Nazi-Deutschland erinnert, an die
Rassenproblematik in den USA, die Religionskämpfe in
Irland, die Erfolge jener politischen Bewegungen bei
uns, die den Grund aller Uebel im hohen Bestand an
Gastarbeitern sehen.

Aber auch im Verhalten des einzelnen Menschen lässt
sich eine starke Aggressionsbereitschaft feststellen. Sie
zeigt sich etwa in kaum motivierten plötzlichen
Hassausbrüchen — man denke an das Verhalten vieler
Autofahrer —, aber auch in jenen vielen sinnlosen
Akten des Quälens und Mordens, über die unsere
Illustrierten immer zu berichten wissen.

Nicht zu übersehen ist ferner die zunehmende Bereitschaft

vieler, ihre Aggression in massenhaft angebotenen

Ersatzhandlungen abzureagieren oder in
konformistischer Unterwürfigkeit auf jede Sozialisierung der
Aggression zu verzichten.

Die aufgezählten Tatbestände lassen vermuten, dass

unsere gesellschaftlichen Bedingungen verhältnismässig
viel Aggression erzeugen, die vom einzelnen nicht

sinnvoll sozialisiert und kultiviert werden kann. Die
Zunahme von Randgruppen bestätigt diese Vermutung.
Um über die Randgruppen unserer Gesellschaft näher
Aufschluss zu bekommen, müssen wir uns die wesentlichsten

und typischsten Merkmale unserer Gesellschaft

vergegenwärtigen.
—• Wie jede Gesellschaft ist auch die unsrige stark
geprägt von der Art ihres Wirtschaftens. Wir sind eine
Industriegesellschaft; der Motor unserer Produktion ist
das Gewinnstreben, der leistungsorientierte Wettbewerb.

In einer auf Leistung ausgerichteten Welt fristet
das Untüchtige, Behinderte, Kranke notgedrungen
eher ein Randdasein. Der Mensch, der aktiv und
erfolgreich im Produktionsprozess tätig ist, verfügt über
mehr Prestige, geniesst höheres Ansehen als die Hausfrau,

die daheim ihre Kinder erzieht, als der im Ruhestand

lebende alte Mensch oder der noch in der
Ausbildung begriffene junge, als der unbekannte, wenig
verdienende Künstler oder Wissenschafter oder gar der
jugendliche Gammler. Auch die von der Reklame
suggerierten Leitbilder entsprechen diesem Bild: man ist
fit, schlank, tüchtig, erfolgreich. In unseren Schulen
zählen jene Begabungen, die sich für die wirtschaftliche

Verwertung am besten eignen: auch das sozial oder
künstlerisch begabteste Kind bleibt sitzen, wenn es

nicht rechnen kann oder zuviele Fehler in der
Rechtschreibung macht.

— Die industrielle Produktion erfolgt arbeitsteilig,
spezialisiert. Für die meisten Menschen hat die Arbeit
deshalb keinen direkten unmittelbaren Sinn mehr. Das
menschliche Bedürfnis nach Realität, nach schöpferischer

Betätigung, kann nur noch selten in der Arbeit
befriedigt werden; eine wesentliche Möglichkeit der
Selbstfindung, der Schaffung einer eigenen Identität
ist damit erschwert. Arbeit ist etwas Entfremdetes,
Verdinglichtes, etwas, das man gegen Geld verkauft.
Und mit Geld lassen sich Bedürfnisse — ersatzweise —
befriedigen.
•— Aber nicht nur die Arbeit wird als etwas Entfremdetes

empfunden, auch die Gesellschaft wird oft als et-

262



was Fremdes, Abstraktes begriffen, denn der arbeitsteiligen

Produktionsweise entsprechend ist die Struktur

der Industriegesellschaft ebenfalls hochgradig
differenziert und segmentiert. Die Gesellschaft erscheint
dem einzelnen nicht mehr als sinnvolles Ganzes, in
dem und mit dem er lebt, sondern als mehr oder weniger

feindliches Gegenüber, gegen das man sich kaum
durchsetzen kann, dem man ausgeliefert ist. Dieses
Ohnmachtsgefühl wird tendenziell verstärkt durch die
Undurchschaubarkeit und die Grösse des bürokratischen

Apparates, der das komplizierte, zersplitterte
gesellschaftliche Gefüge funktionell zusammenhalten
muss, und die Anonymität der Zwänge, die für die
Industriegesellschaft typisch ist. «Gegen einen Diktator
kann man sich auflehnen, aber wenn die Unterdrük-
kung ihre Wurzeln in der gesamten Lebensweise hat,
wird die Waffe stumpf», sagt William A. Faunce in
seinem Buch «Problems of Industriel Society».

— Für den einzelnen vielleicht noch bedeutsamer als
die Vielfalt von organisatorischen und institutionellen
Strukturen und gesellschaftlichen Segmenten ist die
unsere Gesellschaft auszeichnende Vielfalt von
Interpretationen, Moralen, Weltanschauungen: ihr geistiger
Pluralismus. Die Integration des einzelnen — oder
vielleicht müsste man sagen Teilintegration — erfolgt
überwiegend funktionell und strukturell und nicht
kulturell, wie das bei traditionellen Gesellschaften der
Fall ist. Für den einzelnen Angehörigen dieser
pluralistischen Gesellschaft wird die Konstruktion seiner
Identität dadurch zu einem höchst heiklen, oft kaum
zu bewältigenden Problem. Ein eigenes Selbstverständnis,

das Gefühl einer eigenen Identität dürfte
aber eine mehr oder weniger unabdingbare Voraussetzung

sein für jenen Prozess der Emanzipation, in dem
der Mensch — sich selber als Subjekt begreifend —
sich auch mit den Gegebenheiten seiner Umwelt
kritisch auseinandersetzt und diese nach seinen Entwürfen

zu gestalten sucht. Ohne Identitätsgefühl und
einem Minimum an emanzipatorischem Bewusstsein
(und die damit verbundene innere Freiheit und tragfähige

Toleranz) ist die Ambivalenz der pluralistischen
Welt nur schwer zu ertragen und eine positive Integration

in unsere Gesellschaft kaum möglich.

Gelingt es dem Individuum nicht, aus der Vielfalt der
ihm offerierten Identitätsmöglichkeiten eine Wahl zu
treffen, so wird es, um den Ansprüchen der divergierenden

Verhaltenserwartungen gerecht werden zu
können, fast zwangsläufig mit der Konstruktion einer
«pluralistischen Identität» reagieren. Der ständige Rollen-

und Verhaltenswechsel wird aber auf die Dauer
kaum ertragen werden können ohne zunehmende
Rollendistanz. Folge ist ein Gefühl des Sinn- und
Realitätsverlustes, ein Gefühl der Entfremdung.
— Wir leben aber auch in einer dynamischen Gesellschaft.

Veränderungen der Technik und der
Produktionsweise verändern unsere Lebensumstände in
rascher Folge und verlangen immer wieder neue Anpas-
sungs- und Emanzipationsprozesse. Es sei in diesem
Zusammenhang an die zunehmende Verstädterung, die
Isolierung der Familie in den zu kleinen, zu ringhörigen

Wohnungen der eintönigen Agglomerationssiedlungen,

an die ständig zunehmende örtliche und
gesellschaftliche Mobilität und anderes mehr erinnert. Der
Fluidität der gesellschaftlichen Bedingungen
entspricht teilweise auch eine Fluidität von Verhaltens¬

normen und modisch sich ändernden Verhaltensweisen,

die viele Menschen zusätzlich verunsichert.
Aus den dargelegten wesentlichsten Merkmalen der
pluralistischen Industriegesellschaft — der Katalog der
Merkmale ist selbstverständlich keineswegs vollständig

— ergibt sich, dass unsere Gesellschaft viele
Menschen nicht mehr positiv integrieren, nicht mehr
beheimaten kann. Dies zeigt sich sowohl im Phänomen
der sogenannten schweigenden Mehrheit als auch in
einer Vielfalt von Randexistenzen, Randgruppen und
Subkulturen.
Zwei Gruppen sind dabei wohl besonders typisch: Der
alte Mensch, der nicht mehr so beweglich ist, im Pro-
duktionsprozess nicht mehr gebraucht wird, in der
Kleinfamilie keinen Platz mehr hat. Und der junge
Mensch, für den es heute besonders schwer ist, sich in
die Welt der Erwachsenen —• und damit der Gesellschaft

— zu integrieren. Es sind keine sogenannten
umfassenden Träger der Vergesellschaftung mehr da:
Elternhaus, Schule, Massenmedien, Jugendgruppen
übernehmen Teilaspekte der Vergesellschaftung, oft
mit den widersprüchlichsten Zielsetzungen. Er ist mit
den typischen Problemen der Identitätssuche, wie wir
sie geschildert haben, konfrontiert. Infolge des
Unvermögens der Gesellschaft, ihn positiv zu integrieren,
bleibt er sich selber überlassen, fristet ein Randdasein
in jugendeigenen Subkulturen unterschiedlichster
Prägung, die immer häufiger zu Schöpfer und Neuinterpreten

von eigenen Kulturen werden.

II.
Ich habe versucht, einige mir wesentlich erscheinende
Zusammenhänge zwischen Individuum und Gesellschaft

aufzuzeigen, die für die Problematik von sozialen

Randgruppen von Bedeutung sind. Ich habe dabei
nicht viel mehr getan, als Wissensansätze, über die wir
alle mehr oder weniger verfügen, auf unser Thema hin
zu ordnen und entsprechende Akzente zu setzen. Nun
erwarten Sie von mir aber noch eine Beurteilung der
Randgruppenprobleme aus politischer Sicht.
Da muss ich Sie zunächst darauf aufmerksam machen,
dass die politische Beurteilung der dargestellten
Phänomene natürlich keine einheitliche sein kann, und
dass ich überfordert bin, wenn Sie von mir erwarten,
dass ich Ihnen jene Stellungnahme darlege, wie sie
sich wahrscheinlich aus der politischen Sicht der
überwiegenden Mehrheit der Politiker und politischen
Instanzen ergibt. Als Sozialdemokratin habe ich zum Teil
andere Vorstellungen darüber, wie unsere Gesellschaft
die Probleme, mit denen sie konfrontiert ist, lösen sollte.

Ueber eigene Tätigkeiten, zum Teil auch über die
Tätigkeit meines Mannes —• er ist Sozialpsychiater —,
habe ich zudem direkten Einblick in die Problematik
vor allem jugendlicher Aussenseitergruppen und damit
verbunden — was Sie sicher verstehen — ein entsprechendes

Engagement in diesen Fragen. Dazu kommt,
dass ich in meinem langen Einsatz für die politischen
Rechte der Frau am eigenen Leib erfahren habe, was
es heisst, einer oppositionellen Gruppe, einer Minderheit

anzugehören und dass man als solche in unserem
Land nicht eben sehr beheimatet ist. Die pharisäische
Selbstsicherheit, der Mangel an Vorstellungskraft, das
unendlich gute Gewissen, mit dem bei uns das Bestehende

in der Regel verteidigt wird, lässt dem Verdacht
wenig Raum, das «bessere» Recht könnte einmal auf

263



Seiten einer oppositionellen Minderheit sein, und führt
dazu, dass das Oppositionelle bei uns wenig Anerkennung

und Respekt geniesst.

Nun dürfte es selbstverständlich gewisse Punkte
geben, über die sich Politiker aller Schattierungen und
Temperamente einigermassen einigen könnten. Einigkeit

könnte sicher darüber erzielt werden, dass eine
reiche Gesellschaft wie die unsere ihren schwächeren
Gliedern — den Behinderten, Kranken, Alten —
Schutz und Hilfe zu gewährleisten habe. Die praktische
Realisierung dieser Zielsetzungen dürfte indessen
bereits wieder Gegenstand von politischen Auseinandersetzungen

sein.

Die sich immer deutlicher zeigende Desintegration
unserer Gesellschaft, mit ihrer zunehmenden Zahl von
nur teilweise in unsere Gesellschaft integrierten
Menschen, von jugendlichen Dropouts, Ausgeflippten und
Frühresignierten einerseits und Protestbewegungen aller

Art anderseits, erfüllt wohl die meisten der sich für
die Politik unseres Landes verantwortlich Fühlenden
mit Sorge. Die Meinungen über die Ursachen dieser
Phänomene dürften indessen weit auseinandergehen
und entsprechend auch die Meinungen darüber, wie
politische Instanzen sich diesen Problemen gegenüber
verhalten sollen und wo die Grenzen der Toleranz
gegenüber Oppositionellen zu ziehen sind.

Solange man bei generellen Formulierungen bleibt,
könnte vielleicht noch ein gewisser Konsens erzielt
werden. Man könnte sich vielleicht noch dahingehend
einigen, dass dem sich ausbreitenden Ohnmachtsgefühl
und der gesellschaftlichen Desintegration begegnet
werden sollte durch einen stärkeren Einbezug des
einzelnen in den demokratischen Meinungsbildungs- und
Entscheidungs-Prozess und dass unsere Schulen und
Ausbildungsstätten mehr Einsicht in die gesellschaftlichen,

wirtschaftlichen und politischen Zusammenhänge

vermitteln sollten.

Aber es wäre ein sehr vordergründiger Konsens, der
nur über die Worte, nicht aber über die Sache
bestünde. Nach meinem Dafürhalten ist es besser, wenn
wir uns eingestehen, dass wir uns oft nicht einig sind,
was Begriffe, die wir ständig brauchen, wie Freiheit,
Demokratie, Mitbestimmung, Rechtsstaat usw.,
tatsächlich für uns beinhalten. Denn ein echter
demokratischer Dialog kann erst dann beginnen, wenn wir
uns über die Voraussetzungen und Implikationen unserer

politischen Vorstellungen Klarheit verschaffen und
dabei entstehende Konflikte offen austragen. So dürfte
die Erfüllung der vorhin erwähnten Postulate —
vermehrter Einbezug der Menschen in den demokratischen

Prozess, mehr Wissensvermittlung über die
Bedingungen der modernen Industriegesellschaft —
aus meiner Sicht Konsequenzen beinhalten, die alles

Die Nacht ist lang —
doch immer steigt das Morgenrot.

Wer zuerst zum Fluss kommt,
trinkt das klarste Wasser

Wer Augen hat zu sehen, fragt nicht.

(Afrikanische Weisheiten)

andere als unbestritten bleiben dürften, ja, von vielen
schon fast als subversiv eingestuft würden.

Denn: mehr Demokratie bedeutet immer auch
Beschränkung der Macht, Abbau von Privilegien, Erlernen

von neuen Verhaltensweisen. Experimenten, die
Bestehendes in Frage stellen, müsste Raum gewährt
werden, neue Formen des Lebens und Zusammenlebens

von Menschen und die damit verbundene
Infragestellung unseres eigenen «Eingerichtetseins» und
unserer eigenen Identitäts- und Emanzipationsbemühungen

müssten ertragen werden. «Mehr Wissensvermittlung

über die Bedingungen der modernen
Industriegesellschaft» tönt zwar recht harmlos. Ich kann
Ihnen aber versichern, dass Sie als Lehrer recht bald
mit der Frage konfrontiert werden, wie weit sie die
kritische Denkfähigkeit ihrer Schüler fördern und
auch gesellschaftliche und wirtschaftliche Gegebenheiten

zum Gegenstand kritischer Auseinandersetzungen
machen dürfen.

Damit wir uns nicht missverstehen : Ich bin keine
Revolutionärin. Ich halte entscheidende Veränderungen
unseres Wirtschafts- und Gesellschaftssystems für
wünschbar und notwendig, aber ich gehöre nicht zu
jenen, die glauben, dass mit der Vergesellschaftung der
Produktionsmittel oder dem weiteren Ausbau des
Wohlfahrtsstaates schon alle Probleme gelöst wären.
Ich glaube nicht, dass es auf die komplexen Fragen der
heutigen Gesellschaft so einfache Antworten gibt. Ich
glaube eher an pragmatische, nüchterne Kleinarbeit
als an Ideologien. Aber wenn Politik nicht nur
jämmerliches Flickwerk sein soll, sollte man zumindest
wissen, in welcher Richtung man arbeitet und wo man
damit einsetzt. Und dazu gehört, dass man sich auch
kritisch mit der eigenen Situation und den bestehenden
gesellschaftlichen Bedingungen auseinandersetzt und
dabei Vorurteile und ideologische Schleier zu
durchdringen versucht.

Für einen unvoreingenommenen Betrachter unserer
Gesellschaft ist es wohl ziemlich offensichtlich, dass
die Dynamik der Technik und Naturbeherrschung
nicht begleitet ist durch eine entsprechende Dynamik
unseres kulfurellen Situationsverständnisses und der
gesellschaftlichen Entwicklungsfähigkeit. Die gleiche
Zivilisation, die es fertiggebracht hat, einen grossen
Teil der Menschen aus ihrer Elendslage zu befreien,
scheint unfähig zu sein, Wesentliches für ihre menschliche

Entwicklung zu tun. Gesellschaftliche und soziale
Güter verursachen Kosten und bringen keinen
Gewinn, sie rentieren nicht, sie haben keinen Marktwert
und werden in einer Welt, in der das Rentabilitätsdenken

entscheidend ist, an den Rand der Wertskala
gedrängt. Und so steigt zwar der Lebensstandard von
Jahr zu Jahr, und eine wachsende Konsumgüter- und
Freizeitindustrie sorgt dafür, dass die Pausen zwischen
Arbeit und Schlaf ausgenützt werden, aber die im
Menschen liegenden Emanzipationsmöglichkeiten werden

nicht entwickelt, seine geistig-kulturellen Anlagen
liegen brach. Der erweiterte Autonomiebereich des
einzelnen führt zur gesellschaftlichen Atomisierung
und Desintegration, denn er wird nicht als Freiheit
empfunden, sondern als Isolierung und Heimatlosigkeit.

Nun gibt es gewiss kein Patentrezept, wie dieser Situation

beizukommen ist. Gesellschaftsintegrierende

264



Glaubensinhalte, Weltanschauungen und Ideen, für die
—• wie man so schön sagt — es sich zu leben lohnt, lassen

sich nicht künstlich fabrizieren, heile Welten lassen

sich nicht heraufbeschwören. Eine bessere Voraussetzung

für neue Lösungsmöglichkeiten ist es doch
wohl, wenn wir uns eingestehen, dass wir nicht so

recht wissen, wie wir unsere Probleme lösen sollen und
uns bescheiden auf die Suche begeben, denn mit den
Mitteln der Vergangenheit werden wir die Probleme
der Gegenwart und Zukunft nicht meistern. Ob wir
eine Chance haben, diese Welt wieder in den Griff zu
bekommen und den Menschen wieder verbesserte
Heimatbedingungen zu verschaffen, wird dabei nur zum
Teil von der Schaffung neuer Institutionen und dem
Entwurf idealer Gemeinschaftsnormen abhängen.
Entscheidender wird sein, ob es uns gelingt, die menschliche

Emanzipationsfähigkeit und damit die faktische
Humanisierung unseres Verhaltens zu fördern. Eine
Voraussetzung für die Verwirklichung dieser Ziele
wäre allerdings die Durchsetzung anderer gesellschaftlicher

Prioritäten. Die Förderung, Schulung und
Bildung (im umfassenden emanzipatorischen Sinn) des

Menschen müsste zum Beispiel wichtiger sein als der
ständige Ausbau der Produktionskapazitäten, der Bau
von Strassen, die Ausstattung der Armee

Wir stehen vor einem circulus vitiosus, den es zu
durchbrechen gilt.

Sie sehen, ich habe Ihnen nicht viel anzubieten. Meine
Ausführungen sind •—• ich bin mir dessen bewusst —
keineswegs dazu angetan, sie in irgendeiner Beziehung
zu entlasten. Dort, wo Sie ihre Arbeit leisten, an der
Front, ist man eher einsam, muss Verantwortung oft
allein getragen und damit auch ein sehr grosses Aus-
mass an Ambivalenz ertragen werden. Auf der Suche
nach neuen Formen der Betreuung und neuen
Möglichkeiten einer bescheidenen Teilintegration von Aus-
senseitern und Randgruppen dürfen Sie von Behörden
und politischen Instanzen keine allzu grosse Hilfe
erwarten. Politische Instanzen sind von der ihnen
übertragenen Rolle her Exponenten des Staates,
Beauftragte des Systems: ihre Aufgabe ist die Durchsetzung

der herrschenden Normen.

Ihre Aufgabe, verehrte Zuhörer, aber ist eine doppelte:
Als Staatsbürger sind sie aufgerufen, die gesellschaftlichen

Strukturen und Normen stets neu zu überdenken
und mitzugestalten an einer wohnlicheren Welt und an
einem Staatswesen, mit dem sich auch die Jungen wieder

vermehrt identifizieren können und das auch jenen
Randgruppen und Minoritäten, die es in jeder Gesellschaft

gibt, verbesserte Heimatbedingungen verschafft.
Aber unterdessen gibt es auch viel praktische Arbeit
zu tun:

Hinter der Tatsache, dass viele Menschen sich nicht in
unsere Gesellschaft integrieren, sondern ihr ablehnend,
feindlich oder passiv-resigniert gegenüberstehen,
verbirgt sich viel individuelles Leid, viel menschliche Not.
Hier gilt es, konkreten Einsatz zu leisten, denn da sind
Mitmenschen, die unser Verständnis und unsere Hilfe
brauchen. Und sie brauchen diese Hilfe jetzt.

Ich danke Ihnen für Ihren Einsatz.

Das Referat von F. Müller folgt in der nächsten Nummer.

VSA-Mutationsliste 1973

Todesfälle

Appenzell
Vet. Herr Albert Bosch, Gais. 70 Jahre, am 23. Juni
1972, 1946—1963 Bürgerheim Gais.

Basel/Baselland
Vet. Herr Samuel Schär-Liechti, Gelterkinden, 78 Jahre,
am 16. Oktober 1972, 1917—1962 Erziehungsheim/Schulheim

Leiern, Gelterkinden.
Vet. Herr Wilhelm Musfeld-Meier, Gerra-Gambarogno,
78 Jahre, am 2. September 1972, 1942—1959 Anstalt zur
Hoffnung, Riehen.

Glarus
Vet. Frau Barbara Wild-Albertin, 64 Jahre, am 27. März
1972, 1945—1972 Altersheim Schwanden GL.

Graubünden
Vet. Herr Andreas Nold, 86 Jahre, am 20. November
1972, 1927—1951 Bürgerheim Chur-Masans.

SchaffhausenlThurgau
Vet. Frau Hedwig Hablützel-Dinkelmann, 82 Jahre, am
28. Januar 1973.

Zürich
Vet. Frau Louise Bächler, Männedorf, 74 Jahre, am 11.

März 1973, 1942—1961 Wäckerlingstiftung, Uetikon a.
See.

Vet. Herr Ernst Furrer-Hasler, Uessikon-Maur, 75
Jahre, am 3. August 1972, 1920—1971 Privatheim «zur
Mühle», Uessikon-Maur.
Vet. Sr. Frieda Keller, Diakoniewerk Zollikerberg, 79

Jahre, am 9. Oktober 1972, 1934—1963 Töchterheim
(Magdalenenheim) Hirslanden, Zürich.
Frl. Hedy Senn, Bergheim Uetikon am See, 60 Jahre,
am 8. Dezember 1972, 1941—1972, Bergheim Uetikon am
See.

Vet. Herr Ernst Walder-Höhn, Altersheim Wangensbach,
Küsnacht, 85 Jahre, am 25. Dezember 1972, 1930—1953
Waisenhaus Küsnacht.

Neue Mitglieder

Aargau
Frl. Esther Bacher, Kinderkrippe, 5400 Baden. — Sr.
Maria Gonzaga Bürgler, Kinderheim, 5610 Wohlen. —-

Herr und Frau E. und D. Parkinson, Arbeitszentrum
für Behinderte, 4802 Strengelbach. — Herr und Frau
P. und B. Scherzinger, Heroséstift der Stadt, 5000 Aarau.

Appenzell
Herr und Frau Th. d'Antono, Wohn- und Altersheim
für Gehörlose, 9043 Trogen. — Herr und Frau H. und E.
Baumgartner, Privataltersheim «Erika», 9064 Hundwil.
— Herr und Frau A. und M. Koller-Eggenberger,
Bürgerheim, 9053 Teufen.

Basel/Baselland
Frl. Verena Baechler, Werkstube des Basler-Hilfs-
vereins, 4052 Basel. •—• Herr und Frau H. und L. Blech-
schmidt-Bertschinger, Gustav-Benzhaus, 4057 Basel. —
Herr und Frau J. und D. Fischer-Gast, Taubstummen-
und Sprachheilschule, 4125 Riehen. — Frl. Maria Glett-
ler, Altersheim Elisabethenheim, 4058 Basel. — Frl.
Claudia Gmür, Foyer Rütimeyerstr. 14, 4054 Basel. —
Frl. Liselotte Haensell, Tagesheim der Jugendfürsorge,
4058 Basel. — Herr und Frau P. und V. Hess-Meyer,
Lehrlingsheim Ciba-Geigy, 4058 Basel. — Herr Moritz
Küng, Alters- und Pflegeheim Aumatt, 4153 Reinach
BL. — Herr und Frau A. und A. Linder-Graf, Werkstube

für Geistesschwache, 4000 Basel. — Herr und
Frau E. und V. Probst-Gafner, Männerheim Rütti, 4402
Frenkendorf. — Herr und Frau G. und A. Ritter,
Schulheim Sonnhalde, 4149 Gempen. — Herr und Frau

265


	Randgruppen der Gesellschaft aus politischer Sicht

