
Zeitschrift: Fachblatt für schweizerisches Heim- und Anstaltswesen = Revue suisse
des établissements hospitaliers

Herausgeber: Verein für Schweizerisches Heim- und Anstaltswesen

Band: 43 (1972)

Heft: 1

Artikel: Gedanken zum neuen Jahr : vom Recht des Menschen auf
Unvollkommenheit

Autor: H.B.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-806823

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-806823
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Fachblatt für
Schweizerisches Heim- und Anstaltswesen VSA
Revue suisse des Etablissements hospitaliers

Nr. 1 Januar 1972 Laufende Nr. 479

43. Jahrgang Erscheint monatlich

AUS DEM INHALT:

Gute Wünsche zum neuen Jahr

«Isolation und Kontakt» —• Rigitagung 1971

Nachruf auf Werner Jucker f
Zwölf Wochen Ferien für Erzieher?

Umschlagbild: Drei Männer im Schnee —
photographisches Wunschbild vom Winter 1971/72

REDAKTION: Dr. Heinz Bollinger
8224 Löhningen SH, Tel. (053) 7 10 50

DRUCK UND ADMINISTRATION: Stutz + Co.,
8820 Wädenswil ZH, Tel. (01) 75 08 37, Postcheck 80 - 3204

INSERATENANNAHME für Gesehäftsinserate :

Stutz + Co., 8820 Wädenswil (T. Rüttimann)
Tel. (Ol) 75 08 37

STELLENINSERATE: Beratungs- und
Vermittlungsstelle VSA, 8008 Zürich, Wiesenstrasse 2,

Tel. (01) 34 45 75

Annahmeschluss für Inserate am 25. des Vormonats.

ABONNEMENTSPREISE: Jährlich Fr. 25.—,

halbjährlich Fr. 15.—, Ausland Fr. 30.—,

Einzelnummer Fr. 3.— plus Porto

Gedanken zum neuen Jahr
Vom Recht des Menschen auf Unvollkommenheit

Wenn ich mich nicht ganz und gar täusche, muss ein
Titel wie dieser «Vom Recht des Menschen auf
Unvollkommenheit» dem Leser mindestens anfänglich recht
sonderbar erscheinen und ihn stutzig machen. Warum
soll der Mensch ein Anrecht darauf haben, unvollkommen,

unfertig, ungenügend zu sein? Worauf bezieht sich
diese Unfertigkeit? Ist denn sein Ungenügen, seine
Unvollkommenheit nicht schon jetzt oder noch immer
gross, und zwar in einem beklagenswerten Mass? Ist
denn das menschliche Ungenügen nicht allzuoffenkundig

— etwa in moralischer Hinsicht? Auch etwa
im Hinblick auf die Perfektionsanforderungen der
Technik, die den Wert und die Tauglichkeit einer
Sache nach ihrer Perfektibilität bemisst? Auch etwa
im Hinblick auf Wissenschaft und Forschung, auf
Biologie und Medizin, die doch den Menschen immer
noch «eingeklemmt» sieht zwischen Geburt und Tod?
Ist denn für die Medizin, die auf Gesundheit und
Lebensverlängerung ausgeht, das Leben nicht immer
noch eine beklagenswerte «Krankheit zum Tode», um
mit Kierkegaard zu reden? Und ist der biblische
Begriff der «Sünde» für die Religionsphilosophie nicht
der Ausdruck eben dieses «Eingeklemmtseins»
zwischen Geburt und Tod als den beiden extremen
Markierungen dessen, was der Verfügung durch den
Menschen immer noch entzogen ist und demgegenüber
sich sein Ungenügen immer wieder aufs neue deutlich
zeigt?

Ivonrad Farner — Befund eines Philosophen

Das sind Fragen, die man stellen darf, auch wenn die
Antwort ausbleibt. Sie alle münden anscheinend in die
eine, zentrale Frage, ob denn die ganze fatale Lage, in
der sich die heutige menschliche Gesellschaft befindet,

nicht auf eben dieses Ungenügen, auf diese
Unvollkommenheit zurückzuführen sei. Konrad Farner, von
dem man nicht recht weiss, ob er ein guter Marxist sei

oder ein guter Christ (er selber hält sich für einen
Marxisten), hat diese allgemeine Lage unserer Gesellschaft

unlängst wie folgt beschrieben:

«Es ist tatsächlich so, wie Albert Schweizer festgestellt
hat: 'Unterhalb gewaltiger Katarakte treiben wir in

1



einer Strömung mit unheimlichen Strudeln dahin'.
Und wie sich die Gefahr des Ertrinkens erhöht, so werden

immer mehr Rettungsboote erhofft, mit
wagemutigen, wissenden und seherischen Lotsen. Neue Heilige

treten mit Botschaften auf, alte Formeln werden
erneuert, religiöse und säkularisierte; neue Verkündigungen

und Verheissungen werden vorgebracht, neue
und alte Idole werden bewundert, revolutionäre und
reaktionäre. Neue Kirchen entstehen, neue Parteien
und Gruppierungen; neue Sekten machen sich breit, um
Anker zu sein in der Uferlosigkeit des geschichtlichen
Seins. Neue Küsten kommen bloss in Sicht, um bald
wieder in der Ferne zu verschwinden, um als Fata
Morgana zu täuschen. Man findet sich gegenüber dem

Nichts, man wartet auf Godot, der nicht kommt, man
irrt im ungeheuerlichen Schloss Kafkas umher, man
vergeudet, um mit Canetti zu reden, die Verehrung;
man ist als Gerumpel im Kehricht der Städte Gerüm-
pelsammler und Gerümpelverkäufer wie in Warhols
,Trash'. Man stösst den Stein des Sisyphus, wie es

Camus pessimistisch festhält: Sinn als Sinnlosigkeit,
Geschichte als Torheit und als Lehre, aus der man nichts
lernt, vor der man nichts lernen kann. Natur als blosser
Zufall, als Gesetzlosigkeit, als Irrtum, wie der Mensch
selber Irrtum ist, der fortwährend in die Irre geht. Die
Götter Lügengespenster, der christliche Gott der Liebe
schrecklich missbraucht, die Freiheit des Marxismus
unmenschlich entwürdigt, das ,Prinzip Hoffnung'
verloren, die schweigende Mehrheit eine in den Tag hinein
lebende Masse, grossenteils vermaterialisiert und träge;
die Radikalen von rechts gestrige Träger brutaler
Gewalt, die Radikalen von links morgige Träger
schwärmerischer Utopie — so sind die Schwimmenden und
Ertrinkenden gezeichnet, die sich unter den Katarakten

im brodelnden Strudel befinden.»

Identitätskrise der Gesellschaft

Das ist der Befund eines Philosophen; ist seine
Besehreibung falsch oder ergänzungsbedürftig? Farner
entwirft das Bild einer allgemeinen Ziel- und Rich-
tungslosigkeit: Je mehr wir mit Hilfe aller Mittel, die
uns Wissenschaft und Forschung zur Verfügung stellen,
immer besser erreichen können, was wir wollen, um so

mehr wird die Frage vordringlich: Was wollen wir
eigentlich? Was will denn unsere Gesellschaft?
Antwort: Wir wissen als Gesellschaft nicht mehr oder noch

nicht, was wir wollen! Wir haben zwar das Gefühl, in
Bewegung zu sein und von einer Strömung mitgerissen
zu werden, aber wir fühlen uns Steuer- und führungslos.

Nicht zu wissen, wohin die Strömung geht — die
Strömung des geschichtlichen Geschehens — nicht zu
wissen, wer führen und steuern soll und wie man steuern

soll, erweckt den Eindruck der Gefahr: Man fürchtet

sich davor, zu ertrinken, fürchtet, sich zu verlieren.
Die Furcht vor der tatsächlich drohenden Gefahr eines

Selbst-Verlusts, von welcher die Menschen unserer Tage
befallen sind, macht das aus, was man die Identitätskrise

unserer Gesellschaft nennt. Unsere Gesellschaft
steckt wirklich in einer tiefen Identitätskrise.

Woher kommt diese Identitätskrise? Die wichtigste
Ursache dürfte darin liegen, dass Wissenschaft und
Technik von der Ethik getrennt worden sind. Wo diese

Trennung vollzogen ist, kommt die Ethik — das Wissen,
wohin und wozu — immer zu kurz. Erst wenn die

Wissenschaften uns jeweils die Methoden der Macht
gelehrt haben, soll die Ethik uns zur Verantwortung
der Macht bringen. Nachdem die Fakten und Daten
aufgezählt sind, soll die Ethik sie für den Menschen
deuten. Nachdem das Instrumentarium vorhanden ist,
soll die Ethik seinen sinnvollen Gebrauch herausfinden
und festlegen, um den Missbrauch zu verhindern. Dieses

Modell muss in eine Sackgasse — in die Krise führen;

denn je besser wir technisch gerüstet sind, zu
erreichen, was wir wollen, um so vordringlicher meldet
sich — bereits Gesagtes wäre hier zu wiederholen — die
ethisch hilflose Frage: Was wollen wir eigentlich? Je
mehr mögliche Zukünfte machbar werden, um so weniger

scheinen sich die Menschen auf eine gemeinsame
und gemeinsam wünschbare Zukunft einigen zu können.

Der Zwang zum Fortschritt in den Sciences scheint
die Humanities kulturell immer beliebiger zu machen.

Segregation und Integration

Der «Fehler» dieses Modells liegt darin, dass man von
einer Abstraktion der Wissenschaften aus der Gesellschaft

ausgeht und erst dann nach der ethischen und
sozialpolitischen Integration wissenschaftlich-technischer

Macht in die humanen Ziele der Gesellschaft
fragt. Weil aber aus einer von Werten abstrahierten,
wertfreien Wissenschaft keine Werte abgeleitet werden

können (was schon Nietzsche gezeigt hat), geraten
die Werte, nach denen wissenschaftliche Ergebnisse
verwertet werden, zunehmend in die Beliebigkeit schon
vorhandener sozialer, ökonomischer und politischer
Interessen, vielleicht sogar des persönlichen
Geschmacks. Auf dieser Diskussionsebene lassen sich
ethische Postulate in Fülle aufstellen, aber sie bleiben
ohne Relevanz für die Praxis und sind daher auch
meist nicht mehr als blosse Dekoration.

Die Trennung, die Segregation von Wissenschaft und
Gesellschaft, von Science und Humanities, von Technik
und Ethik, war und ist nötig, um die Wissenschaft in
Forschung und Anwendung aus den Grenzen vorhandener

Religionen und gesellschaftlicher Moralsysteme
sowie gesellschaftlicher Ideologien zu befreien. Die
Erinnerung an die Konflikte von Kirche und Wissenschaft
in den Fällen von Galilei und Darwin ist auch heute
noch lebendig. Die Konflikte von Staatsmarxismus und
Wissenschaft in der Sowjetunion und der Brief des
sowjetischen Wissenschaftlers Sacharow zeigen, dass jene
Befreiung auch heute noch und unter Umständen nötig

sein kann. Heute ist aber umgekehrt (vor allem
in der westlichen Welt) die Integration von Wissenschaft

und Gesellschaft ebenso erforderlich, um die
Wissenschaften aus ihren neuen quasi-religiösen Rollen

zu befreien, in die sie durch Absonderung aus
gesellschaftlichen Wertsystemen und Interessen geraten
sind. Hüteten früher die Priester das Herrschaftswissen

gegenüber den Laien, so haben heute die Fachleute,
die Experten diese Herrschaft übernommen — der Laie
bleibt der gleiche. Eine derartige Rollenverteilung ist
(jetzt wie früher) verhängnisvoll — und sie ist auch im
eigentlichen Sinne fortschrittshemmend. Sie überfordert
die Wissenschaftler mit Verantwortung, und sie
entmündigt andererseits den Laien mit Faszination und
Horror durch die Wissenschaft; Beispiele für diese
Entmündigung sind Buchtitel, wie: «Die biologische
Zeitbombe» (Tailord), «Der Zukunftsschock» (Toffler). «Die

2



letzten Tage der Gegenwart» (Atteslander), «Zufall und
Notwendigkeit» (Monod).

Joshua Lederberg zum Beispiel

Bisher war die Rede von der Identitätskrise der Gesellschaft,

von ihren Begleiterscheinungen und mutmasslichen

äusseren Ursachen. Jetzt scheint es nötig, «die
Sache» noch von einer anderen Seite her anzugehen:
vom einzelnen Menschen her. Und dabei ist es wohl
unumgänglich zu sagen, wie und warum der Verfasser
überhaupt zur Formulierung des Titels dieser
«Neujahrsbetrachtung gekommen ist. Es handelt sich in
gewisser Weise um den Versuch einer Antithese zu dem
amerikanischen Genetiker Joshua Lederberg, der in
seiner Schrift «Orthobiosis» unter anderem folgende
«Prognose» aufgestellt hat:

«Wenn genügend Zeit zur Verfügung gestellt wird,
ist in der Biologie jedes Unternehmen — selbst die
Erneuerung des Menschen möglich, vorausgesetzt, es

verletze nicht die Grundgesetze der Natur. Lange
bevor es gelungen sein wird, die interplanetarische
Verbindung zu beherrschen oder einem Computer
beizubringen, gute Gedichte zu schreiben, werden wir den
Tod eliminiert haben, und das genetische Engineering

wird auch ein Weg dazu sein.

Was wird in diesem Zitat ausgesagt? Schaut man
genauer zu, heisst es nichts anderes, als dass die
Biologie bzw. die Genetik unterwegs sei zur Erneuerung,
zum Umbau des Menschen und zur Eliminierung des

Todes, selbstverständlich unter Berücksichtigung der
Grundgesetze der Natur. Was als möglich bezeichnet
wird, muss gemacht werden: die Wissenschaften —
Biologie und Medizin — zielen darauf ab, den Tod in den
Griff zu bekommen, und mithin natürlich auch
Zeugung und Geburt, die Veränderung der Erbmasse. Wird
der Biologie genügend Zeit eingeräumt, sagt Lederberg,
wird und muss es ihr ohne Zweifel gelingen, den
Menschen aus den natürlichen Begrenzungen von Geburt
und Tod, aus seiner Natürlichkeit überhaupt,
herauszulösen, zu befreien, zu trennen und ihn ebenso zu
einem künstlich herstellbaren Objekt zu machen, wie die
industrielle Technik unter Ausnützung natürlicher
Rohstoffe künstliche Objekte schon herzustellen vermag.
Auch der Mensch soll ein Kunstprodukt, ein Artefakt,
werden wie die technisch-industriellen Produkte, deren
höchster «Wert» darin besteht, dass sie in Serie
hergestellt werden können und dass sie austauschbar
sind. Die Vollkommenheit eines technischen Artefakts
besteht in seiner serienmässigen Herstellbarkeit und in
seiner Austauschbarkeit. Was am Menschen nicht
austauschbar und reproduzierbar ist, seine Natürlichkeit,
seine Individualität, seine Krankheitsanfälligkeit und
seine Sterblichkeit, soll also umgebaut werden. Die
Natürlichkeit, die Individualität, das Selbstbewusstsein des
Menschen hat sich bisher darin gezeigt, dass er «Ich»
sagen kann und damit sich selber meint. «Ich» sagt er
im Sinne von «ich bin jemand» und identifiziert sich
damit leiblich. Wie lange kann er das noch tun?

Von der Identität zum Eigentumsverhältnis

Seitdem es gelungen ist, die Krankheit theoretisch vom
kranken Menschen zu isolieren und die gesamte Kau¬

salkette vom Erreger bis zu allen wichtigen Bedingungen

im Krankheitsprozess in den Griff zu bekommen,
ist zwar eine gezielte Therapie möglich geworden. Es
setzt aber seinerseits die Distanzierung des Ich von
seiner Leiblichkeit als dem Körper, den es hat, voraus.
Die natürliche, spontane leibliche Identität des
Menschen wird ersetzt durch ein distanziertes Eigentumsverhältnis

zu seinem Körper. Nur über Artefakte kann
man als Eigentümer frei verfügen. Wenn nun Organe
dieses Körpers — wie Maschinenteile an dem Auto,
das ich besitze — ausgewechselt werden können, dann
entsteht eine eigentliche Ich-Diffusion, eine eigentliche
Identitätskrise — die der Krise der Gesellschaft
zugrundeliegt. Was wird jetzt mit dem Wort «Ich»
bezeichnet: die leibliche Existenz oder mein Körper als
vielleicht einmal völlig austauschbarer Set von körperlichen

Systemteilen? Zur Organtransplantation gehört
auch die Domestizierung, die Adaption der eingesetzten
Teile, wie bei Prothesen. Das gilt nicht nur für den
Körper, der ein zunächst fremdes Teil annehmen und
integrieren muss, sondern mehr noch und erst recht
auch für das Ich als das organisierende Zentrum des
Leibes. Weil aber diese Adaption nur ein Teilaspekt des
Verlustes der Leiblichkeit ist —- jener natürlichen,
ganzheitlichen Leiblichkeit, welche im Prozess der
Isolierung und Objektivierung zum blossen Körper-Besitz

umfunktioniert wird, gerät der Mensch zunehmend
in Schwierigkeiten hinsichtlich seiner Identität: Wo
kann er und wielange soll er noch «Ich-selbst» sagen?

Zum schwierigen medizinischen Prozess der Objektivierung

des Leibes zum Körper gehört — wenn nach
Möglichkeiten einer Sanierung der Krise gefragt wird
— darum umgekehrt ein nicht weniger schwieriger
Prozess der Subjektivierung des Körpers zum Leib des

Ich. Die Isolierung der Krankheit von kranken
Menschen ist ihrerseits angewiesen auf die Integration von
Krankheit und Gesundung durch diesen Menschen.
Medizinische Veränderungen am Körper und erst recht
jede genetisch mögliche Veränderung der conditio hu-
mana leben von der Wahrheit, dass — wie der Tübinger

Theologe Jürgen Moltmann erklärt •— das Objekt
ihres Verfügens ein Subjekt ist und bleibt, bleiben
muss, oder wieder werden soll. Das setzt allen
medizinisch-biologischen Eingriffen, allen wissenschaftlichen
Manipulationen ihre Grenzen. Lassen sich die
Eingriffe nicht mehr von der betroffenen Person menschlich

verarbeiten und nicht mehr an ihre Personalität
rückkoppeln, werden sie, menschlich gesehen, sinnlos.
Wörtlich sagt Moltmann: «Die Interessen eines Kranken,

die Interessen der allgemeinen Volksgesundheit
und die Interessen des wissenschaftlichen Fortschritts
müssen an einer Gesamtansicht der menschlichen Person

in einer Personengesellschaft orientiert sein».
Fortschritte in der Körpermedizin und in der Biologie müssen

durch Entwicklung einer erweiterten Ich-Sensibilität
ausgeglichen werden, wenn diese Fortschritte

menschlich verarbeitet werden sollen. Die Identitätskrise

zeigt sich für uns als die Schwierigkeit, den
sinnvollen

Ausgleich zwischen Leib-sein und Körper-haben

zu finden. Wenn sich das Ich nicht mehr leiblich inkar-
nieren kann, sondern sich seinen Körper permanent in

3



der Distanz der Auswechselbarkeit und Manipulierbar-
keit der Teile halten muss, entsteht. eine Gleichgültigkeit

gegenüber dem eigenen und dem fremden leiblichen

Leben. Die Selbsterfahrung als eines Dinges macht
zwar in gewisser Weise unverwundbar, macht aber
auch liebesunfähig. Je mehr Unverwundbarkeit und
Schmerzlosigkeit möglich werden, um so mehr sollte
man sich auf die Sensibilisierung durch humane
«Schmerzen» der Liebe, auf die Sensibilisierung des

«Herzens» trainieren. Anwendung und Gebrauch von
Medikamenten finden ihre Grenzen an der drohenden
Gefühlskälte. Damit wird das bisher durch die natürliche

Leiblichkeit gegebene Ich-Bewusstsein zu einer
bewussten personalen Aufgabe. Man muss seine leiblichen

Inkarnationen bewusst suchen und wissend das
Risiko seiner Verwundbarkeit eingehen! Das Risiko der
Verwundbarkeit eingehen heisst nicht anderes als seine
Unvollkommenheit bejahen. Der Artefakt, zu welchem
Joshua Lederberg und seine Schüler unterwegs sind,
wird dagegen zwar schmerzunempfindlich, aber auch
liebesunfähig sein.

Selbsterhaltung — Wille zur Macht

Seit dem Psychiater Sigmund Freud und seit dem
Biologen Julian Huxley weiss man, dass die Wissenschaften

ihren Ursprung im menschlichen Willen zur Macht
und im Kampf ums Dasein, bzw. im Kampf ums Ueber-
leben haben. Der Kampf ums Dasein — der Begriff
stammt von Darwin — war ein Kampf ums Ueberleben.
In ihm waren die Menschen durch die sie bedrohende
Naturabhängigkeiten bestimmt: Nahrungsmangel,
Seuchen, feindliche Umwelt und konkurrierende Gruppen.

Der Sinn des Lebens im Kampf ums Dasein war
die Selbsterhaltung. Antrieb aller Wissenschaften ist der
Wille zur Macht als die von Nietzsche erkannte
«abstrakte» Form des Selbsterhaltungstriebs. Der
Selbsterhaltungstrieb, der Wille zur Macht, empfindet alles,
was den Menschen in seinem Ueberleben behindert und
gefährdet, schlechthin als das Negative. Je mehr aber
die Menschen gelernt haben, die natürlichen Mängel zu
überwinden und technisch-industriell eine künstliche
Fülle von Möglichkeiten zu produzieren, um so mehr
wird das Leben in dieser Fülle von Möglichkeiten zum
Problem. Was früher als Lebensnotwendigkeit
selbstverständlich war und daher jedermann darin
übereinstimmen konnte, verliert seine Antriebskraft, wenn die
Not des Daseins überwunden ist oder doch nicht mehr
im Vordergrund steht. Huxley hat gezeigt, dass die
psychosoziale Evolution über die Negation des Negativen

im Kampf ums Dasein hinaus weitergeht in einen
Entwurf des Positiven, das aus dem Ueberfluss der
Möglichkeiten gewonnen werden soll.

Führt der Wille zur Macht nicht zum Entwurf des
Positiven, sondern bleibt er auf dem alten Geleise, dann richtet

sich der Selbsterhaltungstrieb gegen den Menschen
selbst und visiert das Ziel Lederbergs an: Die
vollkommene genetische Manipulierbarkeit des Menschen,
die sich an keine Personalität mehr rückkoppeln lässt.
Damit wird das menschliche Leben erstmals de facto
zur moralischen Aufgabe! Ist das Leben selbst
gesichert, geht es erstmals um das gute und glückliche
Leben im Frieden des Daseins. Freilich, damit wird das
Leben keineswegs leichter, denn ihm fehlen nun die
klaren Frontstellungen aus dem Kampf ums Dasein. Die

friedliche Umwelt und die feindlichen Konkurrenten
geben nicht mehr die negativen Maßstäbe her für die
Existenzentscheidungen. Das früher als negativ
Empfundene verblasst als richtungsweisende Kraft wie die
Erinnerungen der älteren Generation an die
Weltwirtschaftskrise; auch die von früher her überlieferten
Hoffnungen verblassen und machen die junge
Generation, die sich von einer Fülle neuer Möglichkeiten
umstellt sieht, hilflos und ratlos. Der junge Mensch
voller Möglichkeiten, der reine Möglichkeitsmensch, der
nicht weiss, wie er wählen, wie er entscheiden soll,
wird zum «Mann ohne Eigenschaften», wie er vom
Schriftsteller Robert Musil beschrieben worden ist.

Von der Selbsterhaltung zur Selbsterfüllung

Wenn der Kampf ums Dasein durch neue Bestimmungen
des menschlichen Lebens ersetzt wird, müssen

auch jene Moralsysteme überwunden werden, die den
Kampf ums Dasein stilisiert haben. Das Ethos des Kampfes

ums Dasein muss zum Ethos des Friedens im
Dasein verändert werden. Das Prinzip der Selbsterhaltung
gegen andere muss zum Prinzip der Selbsterfüllung
im anderen und mit anderen, das heisst zum Prinzip
der Solidarität verwandelt werden. Die Angst- und
Aggressionssysteme, die zur Selbsterhaltung nötig
gewesen sind, sollten und müssen zu neuen Hoffnungsund

Kooperationssystemen abgebaut werden. Der
Gruppenegoismus, der aus der Selbsterhaltung
entspringt und zu Konkurrenz und Machtkämpfen führt,
bedroht heute die Menschheit mit kollektivem Selbstmord.

Selbst wenn dieser verhindert werden kann,
führt der Egoismus doch schon zu Segregationsgesell-
schaften. Wo immer heute Spannungen und Konflikte
auftauchen, wird der Friede nicht durch Versöhnung,
sondern durch Trennung, Vertreibung, Spaltung, Apartheid

und Ghettos herbeigeführt. Auch ohne eigentliche

Rassen- und Klassenkämpfe produzieren wir
soziale Trennungen: die Alten in die Altersheime, die
Kranken in die Spitäler, die Geisteskranken in die
Psychiatrischen Kliniken. Dann sind die Tüchtigen
und Arrivierten unter sich und können sich in die
Beute des Bruttosozialprodukts teilen. Nach ärztlichen
Schätzungen brauchten etwa 50 Prozent der
Geisteskranken nicht in den Kliniken zu sein, wenn ihre
Familien sie aufnehmen könnten und wollten. Dasselbe

gilt für die Alten in den Altersheimen. Wird in unserer
Leistungsgesellschaft der Kampf ums Dasein auf diese
Weise fortgesetzt, werden auch die Tüchtigen nur für
begrenzte Zeit überleben — so lange sie nämlich nicht
krank oder alt werden.

Unterwegs zu einer neuen Ethik des Friedens

«Gleich und gleich gesellt sich gern!» Dieses von
Aristoteles so formulierte natürliche Geselligkeitsprinzip
wirkt in unserer Gesellschaft heute lebensfeindlich,
weil es spaltend wirkt. Zur neuen Selbsterfahrung und
Selbsterfüllung gehört jetzt das Prinzip der Anerkennung

des anderen, so dass Ungleichartige zusammenleben

und ihre Differenzen und Spannungen für fruchtbar

halten. Anders kann der Friede im Dasein nicht
gewonnen werden. Zur Ethik des Kampfes ums Dasein

4



gehörte früher schliesslich auch jenes Gesundheitsideal,

welches Gesundheit mit Leistungs- und
Genussfähigkeit identifiziert. Gesundheit und das Recht auf
Gesundheit in diesem Sinn laufen damit immer auf die
ungehinderte Teilnahme an der Produktion und auf
die unverminderte Teilhabe am Bruttosozialprodukt
hinaus. Krankheit, Gebrechlichkeit und Alter erscheinen

dann lediglich als Uebel, als Zeichen der Unvoll-
kommenheit, die verdrängt im Sinne Lederbergs
überwunden werden müssen. Entsprechend werden unheilbar

Kranke und Alte oder disoziale Jugendliche behandelt,

ganz zu schweigen davon, wo und wie in unseren
Spitälern meistens gestorben werden muss. Zu einer
neuen Ethik des Friedens im Dasein gehört heute eine
neue Einschätzung von Krankheit, Altern und Sterben.
Krankheit kann ein ebenso wichtiger Lern- und Ge-
staltungsprozess der Person sein wie das gesunde,
aktive Leben. Nachdem unsere aktivistische
Leistungsgesellschaft «Jugendlichkeit» bis zum Komischen hin
als Ideal erklärt hat, ist es jetzt an der Zeit, die Würde
des Alters wieder zu entdecken. Nachdem der Tod in
unserer Gesellschaft zum leiden Störefried «verharmlost»

worden ist, den man am besten verdrängt, gibt es

Gründe dafür, die «Kunst des Sterbens» wieder zu
lernen. Der Kampf gegen die Krankheit und für die
Gesundheit ist gut, wenn er die Menschen bereit macht,
sich für die menschlichen Schmerzen der Liebe zu
sensibilisieren und sich für die produktiven Konflikte
des Lebens und des Sterbens zu öffnen, um sie menschlich,

um sie human zu verarbeiten. Sonst führt die
Ethik des Kampfes ums Dasein die Medizin zu einer
kranken Gesellschaft. Wo dieser Sozialdarwinismus
heute besonders erfolgreich zu sein scheint, ist seine
Kehrseite die Verödung des Lebens und die Passivität
der Konsumgesellschaft. Wenn und wo er fortgesetzt
wird, führt er zu Ueberflussgesellschaften in einem
Meer von Elendsgesellschaften auf der Erde. Erst wenn
eine Ethik des Friedens im Dasein jene alte,
überlieferte, noch bei Lederberg wirksame Kampfethik
überwindet, kommt es dazu, dass die Gesunden von
den Kranken, die Jungen von den Alten, die Lebendigen

von den Sterbenden und die Reichen von den
Armen lernen, an ihnen Interesse zeigen und Solidarität

aus Interesse an ihnen üben.

Vom Gruppenegoismus zum echten Miteinander

In der alten Ethik des Kampfes ums Dasein heisst
Leben stets Ueberleben — bis hin zu jenen Fehlleistungen
der Biologie, da das Ueberleben zum endlosen,
manipulierbaren Leben ohne Tod wird. In der neuen Ethik
des Friedens im Dasein erscheint das Leben als
geschenktes, angenommenes Leben, das geliebt und
erlebt wird. Vorhin ist ein wichtiges Stichwort gefallen:
das Wort «Interesse». Interesse kommt aus dem
Lateinischen und hat als Grundwort «esse», was «sein» und
«leben» heisst. In der darwinistischen Ethik erscheint
das Interesse als Einzel- oder Gruppenegoismus, in der
Ethik des Frieden des Daseins wird das Interesse zum
gelebten, für Leid und Liebe offenen Miteinandersein.
Wo das Leben nicht geliebt, angenommen und erlebt
werden kann, haben wir es nicht mehr mit humanem
Leben zu tun. Erfährt ein Kind nicht, dass es

angenommen wird, wird es krank. Nimmt ein Mensch sich
selbst nicht an, verliert er seine Lebendigkeit. Kann

ein Leben nicht mehr erlebt werden, wird es «tot». Es
ist lebendig, solange es am anderem Leben teilnehmen
kann und umgekehrt Teilnahme erfährt. Teilnahmslosigkeit

und Apathie nennt man daher im Volksmund
«totes Leben». Es ist lebendig, solange es in Verhältnissen

und Beziehungen sich abspielt. Verhältnislosig-
keit nennen wir daher gern «Tod». In den
Industriegesellschaften und in den medizinisch besonders gut
versorgten Gesellschaften breiten sich heute schon in
erschreckendem Mass Erlebnisarmut, Apathie,
Desinteresse am Leben aus. Die Monotonie des apathischen
Lebens ist eine Krankheit, die sich technisch-wissenschaftlich

nicht mehr heilen lässt, sondern nur durch
die Ueberwindung der Einheitskulturen, die wir
produziert haben, durch das Zusammenleben mit Andersartigen

und durch bewusste Annahme des Leids und
jener Schmerzen, welche Konflikte und Differenzen mit
sich bringen.

Liebe macht verwundbar, Gleichgültigkeit «tot»

Im Lichte solcher Betrachtungen kehrt sich die
anfänglich sonderbar scheinende Formulierung «Vom
Recht des Menschen auf Unvollkommenheit» auf einmal

um und wird zu einem Recht des Menschen auf
erlebbare Liebe und geliebtes, angenommenes Leben.
Je mehr wir uns in der Liebe inkarnieren, um so
verwundbarer werden wir allerdings dann durch den Tod:
durch den Tod derer, die wir lieben, und durch das
eigene Sterben. Je mehr umgekehrt das Interesse am
Leben erlischt, um so weniger spüren wir Trauer und
Schmerz, weil wir den Tod seelisch schon vorweggenommen

haben. Viele Menschen haben heute mit Hilfe
von Drogen gewisse Techniken entwickelt, um im Ernstfall

des Todes das Leben nicht mehr erleben zu müssen,
Techniken der Gleichgültigkeit und der Apathie. Eine
Ethik des angenommenen, geschenkten, geliebten und
erlebten Lebens muss daher uns eine neue Einstellung
zum Tod lehren und das Sterben aus der Verdrängung
oder aus der Beschönigung und Verharmlosung
befreien. Wie das Leben und die Liebe eine Kunst sein
sollen, ist auch das Sterbenkönnen eine Kunst, die
gelernt sein will. Wir wissen zwar im doppelten Sinne,
wie man sich das Leben nimmt, aber wir wissen viel
zuwenig davon, wie man es menschlich und in Würde
lassen kann. Der Mensch hat ein Recht auf seinen
eigenen Tod, wie er ein Anrecht auf eigenes Leben
hat. Die medizinisch-wissenschaftlichen Möglichkeiten,
die Grenzen von Leben und Tod zu verschieben und
unbewusst zu machen, werden dann human benutzt,
wenn der Mensch sich auf seinen Tod vorbereitet und
sein Leben, wenn es so weit ist, bewusster als früher
aus der Hand gibt. Diese andere Einstellung zum Tod
fordert einen Erziehungsprozess, der die Riegel und
Sperren der Verdrängung gegen Tod und Trauer
aufhebt, damit das Leben wieder liebenswert wird. Nur
in der Liebe sind wir Gott ebenbildlich. «Eritis sicut
deus»: Ihr werdet sein wie Gott. In dieser Verheissung
der Bibel ist keine Spur von Blasphemie, sondern nur
ein ganz grosser Anspruch und die Aufforderung an
uns alle, die Ebenbildlichkeit zu Gott in der Liebe auch
im Hinblick auf die Gefährdung der Menschlichkeit des
Menschen durch Wissenschaft und Technik neu zu
überdenken. Fangen wir also im neuen Jahr alle mit
diesem Ueberdenken an! H. B.

5


	Gedanken zum neuen Jahr : vom Recht des Menschen auf Unvollkommenheit

