
Zeitschrift: Fachblatt für schweizerisches Heim- und Anstaltswesen = Revue suisse
des établissements hospitaliers

Herausgeber: Verein für Schweizerisches Heim- und Anstaltswesen

Band: 43 (1972)

Heft: 12

Artikel: Das Heim im Urteil der Oeffentlichkeit

Autor: Bollinger, H.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-806896

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 11.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-806896
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Dr. H. Bollinger, Schaffhausen

Das Heim im Urteil
der Oeffentlichkeit

«Das Heim im Urteil der Oeffentlichkeit»: Darüber,
meine Damen und Herren, soll ich hier und jetzt zu
Ihnen sprechen. Ursprünglich haben die Veranstalter
dieser Tagung das Thema etwas anders, pointierter
formuliert, indem sie mir nahelegen wollten, gleich von
der Kritik der Oeffentlichkeit am Heim zu reden. Aber
ich habe — vielleicht in Ueberschreitung meiner
Kompetenzen —• den Titel ein bisschen geändert, ein
bisschen neutralisiert. Denn wenn ich von meinen
Eindrücken ausgehen darf, scheint mir das Verhältnis
zwischen der Oeffentlichkeit, die ich so mehr oder
weniger kenne, und den Heimen, die wir im Kanton
Schaffhausen haben, nicht dermassen angespannt und
affektgeladen, dass ich Grund hätte, bedenkenlos vom
Wort «Kritik» Gebrauch zu machen und den
Heimleitern auch gleich noch zu sagen, wie — durch welche
gezielten Massnahmen — sie sich am wirkungsvollsten
vor der drohenden Gefahr dieser Kritik abschirmen
und von der unbequemen Last befreien könnten.
Vielleicht haben wir hier in Schaffhausen in dieser
Beziehung noch den tiefen Frieden einer kleinen,
abseits gelegenen Provinz, vielleicht sind die Dinge
ausserhalb dieser Provinz anders, aber hier in
Schaffhausen leben wir zum Glück und in der Tat
noch friedlich, sind verschont geblieben bisher von
jener Welle der Heimkritik, die anderswo die Heimleiter

so verunsichert hat und die Heime als
Einrichtung, als Institution unserer Gesellschaft
grundsätzlich in Frage stellt. Das gilt sowohl für die in
Schaffhausen vorhandenen Jugendheime wie erst recht
für die Altersheime, von denen ich im folgenden
vor allem sprechen will. Wo im letzten Jahrzehnt bei
uns Kritik lautgeworden ist, und das ist wiederholt der
Fall gewesen, hat sie ..sich, stets bezogen auf
vermeintliches oder tatsächliches Ungenügen einzelner
Personen oder einzelner Umstände.

Serie: «Wie man lebt, wenn man alt ist»

Wir leben offenbar — ich wiederhole — auch weiterhin
im Frieden einer kleinen Provinz, und anderswo mag
das anders sein. Die Zeitung, an der ich arbeite, hat zu
Beginn dieses Jahres eine Artikelserie veröffentlicht,
Thema «Wie man lebt, wenn man alt ist». Die Serie
erregte im Kanton und in der Nachbarschaft erhebliches

Aufsehen, blieb aber in bezug auf die
grundsätzliche Problematik der Stellung der Altersheime in
unserer Gesellschaft eher unergiebig. Meine jungen
Kollegen, die die Artikelserie schrieben und vorher
einen umfangreichen Research durchführen mussten,
hatten sich mit wahrem Feuereifer auf die Aufgabe
gestürzt. Der eine, frisch von der Universität, ein
Politologe und vollgesogen mit den soziologischen
Weisheiten, die an einzelnen deutschen Hochschulen
gelehrt und gelernt werden, der andere, ein sehr
feinfühliger, empfindsamer Mensch, hatten sich nach der

Die Referate des diesjährigen Weiterbildungskurses

für Altersheimleitung vom 7. bis 9.

November in Schaffhausen werden im Fachblatt
VSA abgedruckt und sollen zu einem späteren
Zeitpunkt in einer Broschüre als Separatdruck
erscheinen. Der hier vorgelegte Text wurde als
Vortrag am ersten Tag zur Diskussion gestellt
und soll auf Wunsch der Kursveranstalter den
Fachblattlesern zuerst vorgelegt werden.

Die Redaktion

Lektüre von Simone de Beauvoirs Buch über das Alter
und von Jean Amérys schönem Essay über das Altern
ziemlich erschüttert an die Arbeit gemacht. Der
Befund der beiden Kollegen lässt sich in einem Satz
zusammenfassen — nämlich dem, dass das einzige in
der Stadt Schaffhausen privat geführte Altersheim
sich eines besseren Rufes erfreut, ein besseres Image
hat als die staatlichen oder die auf gemeinnütziger
Grundlage geführten Heime.

Was heisst heute «Oeffentlichkeit»?

Vielleicht sind Sie jetzt geneigt zu vermuten, meine
Damen und Herren, das vergleichsweise bescheidene
Ergebnis der Untersuchung meiner Kollegen sei

möglicherweise daraus zu erklären, dass wir
Schaffhauser keine Oeffentlichkeit hätten. Ihre
Vermutung trifft bis zu einem gewissen Grade zu. Der
Kanton Schaffhausen ist klein, zählt rund 75 000

Einwohner, das sind ein Viertel der Einwohnerschaft
Zürichs. Damit ist zugleich gesagt, dass zum Begriff der
Oeffentlichkeit auch die Vorstellung einer Vielheit,
einer grösseren Zahl von Einzelwesen gehört. Wo es

diese grosse Zahl nicht gibt, gibt es anscheinend keine
oder doch weniger Oeffentlichkeit. Dieser durchaus
merkwürdige Sachverhalt nötigt uns dazu, das Wort
«Oeffentlichkeit» etwas näher anzusehen. Zunächst: Es
ist ein gut deutsches Wort und hängt mit «offen»,
«offenbaren», «öffnen» und «eröffnen» zusammen. In
der heutigen Bedeutung von «Allgemeinheit» wird es
erst seit dem Ende des 18. Jahrhunderts gebraucht,
desgleichen das dazugehörende Eigenschaftswort
«öffentlich» im Sinne von «allgemein», «allen
zugänglich» und «für alle bestimmt», ebenso das
Tätigkeitswort «veröffentlichen» — «allen zugänglich
machen».

Fortschreitende Entpersönlichung

«Oeffentlich», «veröffentlichen», «Oeffentlichkeit»
tauchen im Sprachgebrauch zu einer Zeit auf, da auch

541



542



das Wort «Gesellschaft» im heutigen Sinne gebräuchlich

wird. «Gesellschaft» heisst ursprünglich nichts
anderes als die Gemeinschaft zweier oder mehrerer
Gesellen, mehrerer Gefährten des gleichen Handwerks,
der gleichen Gesinnung, der gleichen Herkunft, heisst
die Gemeinschaft von Freunden. Im Begriff der
Gesellschaft in modernem Sinn ist die Gemeinschaft,
das Verbindliche, Gemeinsame eines geschlossenen
Kreises gleicher Gefährten und Freunde, völlig
verblasst, hat sich gänzlich verloren. Das Wort ist
zunehmend abstrakt geworden und meint heute eine
unbegrenzte Vielheit, eine grosse Masse von Einzelwesen,

die sich lediglich noch in der Tatsache ihrer
Vereinzelung gleich sind. Was sich im Prozess des
fortschreitenden Abstraktwerdens von der negativen Seite
her als Verlust an Gemeinschaft bezeichnen lässt, lässt
sich positiv auch als fortschreitende Oeffnung der
Gesellschaft verstehen. Im 18. Jahrhundert wurde der
Mensch als Individuum und als Individualität entdeckt.
Auf das Zeitalter des Individualismus und des

Subjektivismus im 18. Jahrhundert ist im 19.

Jahrhundert das Zeitalter gefolgt, welches die Menschen
als gesellschaftliche Wesen, das heisst: als unbegrenzte
Menge, als Masse gleicher Einzelwesen entdeckt hat.
Damals, im 19. Jahrhundert, ist — zuerst in Frankreich,

dann in England, dann in Amerika — die
Massenpresse entstanden, haben sich die Massenmedien,

die Massenkommunikationsmittel (Radio und
Fernsehen) vorbereitet, die heute im Gebrauch sind.
Heute, im 20. Jahrhundert, erleben wir das Zeitalter
der sogenannten offenen Gesellschaft, das Zeitalter der
nahezu totalen Vergesellschaftung, in welchem nichts
mehr nicht-öffentlich, nichts mehr nicht-offen, nichts
mehr geschlossen sein soll. Der Philosoph Martin
Heidegger hat das 20. Jahrhundert folgerichtig als das

Jahrhundert des absoluten Subjektivismus und die
Tendenz zur Vergesellschaftung als den in sein
absolutes Gegenteil umgekippten Individualismus
bezeichnet.

Unterwegs zur (totalen) Vergesellschaftung

Nach diesem philosophisch etwas belasteten Exkurs,
meine Damen und Herren, nach diesem scheinbaren
Umweg und Abstecher, der in Wahrheit kein
Abstecher ist, obwohl es darin an Fremdwörtern nicht
fehlt, kehren wir zurück und gehen zugleich einen
Schritt vor, indem wir festhalten, dass wir in der
offenen Gesellschaft das Stadium der nahezu totalen
Vergesellschaftung, der nahezu totalen Oeffentlichkeit
zu erreichen im Begriffe sind. Alles, was in dieser
Gesellschaft dem immanenten Zwang zum Offensein
zuwiderläut, wirkt befremdlich, wirkt antiquiert und
abstossend, wird sogar als gesellschaftsfeindlich
empfunden.

Heime, Altersheime und Jugendheime, die als
Institution noch ins 18. Jahrhundert zurückreichen
(obwohl sie vielleicht erst nach dem Zweiten Weltkrieg
gebaut worden sind) und die notwendigerweise noch
die Merkmale einer mehr oder weniger geschlossenen
Gemeinschaft auf sich tragen, wirken deshalb heute
um so befremdlicher, sind deshalb um so mehr dem
Misstrauen und der Gefahr der Kritik ausgesetzt, je
mehr Oeffentlichkeit es gibt, je mehr die Vermassung
zunimmt, je mehr sich der Zug zum absoluten
Subjektivismus Geltung verschafft. Je weniger

Oeffentlichkeit, um so kleiner die Gefahr der blossen
subjektiven Kritik, um so geringer das auf blossen
subjektiven Vermutungen beruhende Misstrauen.
Daher haben wir in den kleinräumigen, leicht
überschaubaren Verhältnissen von Schaffhausen mit
vergleichsweise wenig Oeffentlichkeit bislang keine
eigentliche Heim-Kritik gekannt, weil die Heime sozial
noch integriert sind. Darum kennen wir im kleinen
Land unserer Schweiz noch sehr viel weniger die
Gefahr der Anfälligkeit für Kritik als im Ausland: die
Verhältnisse sind noch vergleichsweise stabil. Wenn
und wo wir jedoch daran sind — und wir sind daran!
— uns der Faszination des grossen Raums zu öffnen,
die Strukturen der Uebersichtlichkeit aufzulösen und
uns den Verlockungen der grossen Zahl zu
erschliessen, haben wir, auch im Heimwesen, mit der
wachsenden Instabilität der Verhältnisse, mit
wachsender Gefährdung durch das Misstrauen und mit
wachsender Pannenanfälligkeit aller überlieferter
Institutionen zu rechnen.

Es gibt keinen Weg zurück in die «gute alte Zeit»

Damit sage ich nun freilich nicht, man könne die
Stabilität der Verhältnisse garantieren und allenfalls
sogar wiederherstellen, indem man dem Zug zur
Oeffentlichkeit zu widerstehen sucht und diese
möglichst klein hält, sie sogar ausschliesst. Ich sage
beileibe nicht, meine Damen und Herren, das

Integriertsein unserer Heime sei dort am sichersten
gewährleistet und die Heim-Kritik sei dann am
wenigsten wahrscheinlich, wo und wenn man
versuche, das sogenannte Rad der Zeit zurückzudrehen
und in die sogenannte gute alte Zeit zurückzukehren —
ganz abgesehen davon, dass jene Zeit der Anstalten
und Asyle für die Insassen vielleicht gar nicht so gut
war, und auch abgesehen davon, dass es früher
schon Heim-Kritik in unserem Land gegeben hat: Ich
nenne da nur den Namen von C. A. hoosli. Ich meine,
dass man den Zug der Zeit durch künstliche
Massnahmen nicht bremsen kann, ohne sich dabei der
versuchten Manipulation verdächtig zu machen und
sich gerade dadurch der Gefahr in besonderem Mass
auszusetzen. Wir leben nun einmal in der Zeit des
nahezu totalen Subjektivismus, da jeder «es» weiss und
natürlich es immer besser weiss als der andere. Zu
dieser unserer Zeit gehört es nun einmal ebenfalls,
dass ein jeder es besser weiss als der andere, und dass
er aus der Gewissheit des Besserwissens, aus dieser
immanenten Wettbewerbssituation zum andern
Mitwisser, auch das «Recht» ableiten muss, er dürfe von
allen gebotenen Möglichkeiten der Massenkommunikation

und der Multiplikation seines Wissens, seiner
Ueberzeugung uneingeschränkt Gebrauch machen, um
— als Heim-Kritiker zum Beispiel — recht zu behalten
oder recht zu bekommen.

Ambivalentes Urteil der offenen Gesellschaft

Umgekehrt allerdings kann man das in der offenen
Gesellschaft latent stets vorhandene Misstrauen
gegenüber den Heim-Institutionen und überhaupt
gegenüber allem Institutionellen nicht dadurch
abbauen, dass man sich dem Zug der Zeit bedingungslos
anpasst. Das Mitschwimmen mit jeder Modeströmung
gewährleistet keinen sicheren Schutz vor der Gefahr.

543



Die Anbiederung, das Apeasement mit der Oeffent-
lichkeit, die in ihrem Urteil über das Institutionelle
und mithin über die Heime stets ambivalent, stets
schwankend sein wird, schützt vor möglicher Kritik
keineswegs, Stichwort: «Biedermann und die
Brandstifter». Ambivalent, schwankend in ihrem Urteil über
das Heim ist die Oeffentlichkeit und wird es bleiben.
Einerseits bewilligt der Stimmbürger in der Regel
jeden Kredit für den Bau neuer Altersheime und
Spitäler, weil ja jeder einzelne damit rechnen muss,
dereinst auch einmal alt und krank zu werden. Als
potentieller Nutzniesser im Ernstfall schluckt er
meistens jeden Kredit, selbst hohe Aufwendungen,
widerspruchslos. Im Gedanken an seinen persönlichen,
eigenen Ernstfall und an das «Recht» auf die Befriedigung

auch seiner eigenen Bedürfnisse in seinem Ernstfall

sind ihm in der Regel keine Investitionen der
öffentlichen Hand zu kostspielig. Zum Teil aus dieser

subjektiven Bedarfs- und Spekulationslage heraus
erklärt es sich aber auch, dass derselbe Stimmbürger,
wo er mitschwimmt mit den Meinungen im Binnenmeer

der Oeffentlichkeit, stets anfällig bleibt für das

Misstrauen den Heimen und Spitälern gegenüber und
anfällig für die Kritik anderer, wenn immer ein Heim
oder ein Spital in Verdacht gerät, der Hort des
versammelten Ungenügens, der Unmenschlichkeit und des

bloss perfekten, aber kalten organisatorischen
Apparates zu sein.

Merkmale unseres technischen Zeitalters

Wenn vorhin von falschem Apeasement, von falscher
Anbiederung an den Zug der Zeit gesprochen worden
ist, meine Damen und Herren, sollte jetzt doch wohl
auch die Rede davon sein, was denn eigentlich, welche
konstitutiven Merkmale dieser Zeit, dieser Gesellschaft
ausser ihrem Offensein noch zuzuweisen sind. Man
nennt unsere Gesellschaft die Industrie- und
Konsumgesellschaft. Es ist die pluralistische Gesellschaft,

die Massengesellschaft eines Zeitalters, welches
geprägt wird durch Technik und Wissenschaft. Wenn
man diese Technik und Wissenschaft als spezifisches
«Erzeugnis» des westlichen Abendlandes betrachten
will, kann man hinzufügen, dass die Technokultur des

Westens im Begriffe sei, sich immer mehr über die
ganze Welt auszubreiten. Andere Kulturen, die wir
gern als die primitiven bezeichnen, befinden sich auf
dem Rückzug, und der Rückzug wird durch die
Entwicklungshilfe des Westens noch beschleunigt. Das

eigentliche Wesensmerkmal der Technik ist ihr Zug
zur Perfektion und das Bestreben nach fortgesetzter
Steigerung der Leistung. Merkmal der Wissenschaft ist
es, alles messbar zu machen, alles zu berechnen.
Messbar und berechenbar jedoch ist nur, was Ding-
Charakter hat oder in den Ding-Zustand gebracht
worden ist. Und also besteht das Ziel aller Wissenschaft,

die messbar machen, quantifizieren will, eben
darin, alles zu verdinglichen: Wissenschaft, die strenge
Wissenschaft sein will, begreift sich als Naturwissenschaft.

Sie ist zutiefst rationalistisch und zutiefst
materialistisch. Der Materialismus ist freilich selber
nichts Materielles, sondern eine geistige Kraft, ist die
Parallelerscheinung zum Intellektualismus — oder
besser: Materialismus und Intellektualismus sind die
beiden Gesichter ein und derselben geistigen Kraft, die
beiden Gesichter ein und desselben Zuges unserer Zeit.

Anbiederung an den «Zug der Zeit»?

Anbiederung an die Haupterscheinung unserer Zeit
hiesse also zunächst einmal Anpassung an
technische Rationalität und materialistische
Naturwissenschaft. Konkret auf die Heim-Situation und auf
die Situation des Heimleiters bezogen, wäre deshalb
etwa zu sagen, dass ein Altersheim, ein Spital, aber
auch ein Jugendheim, nicht dann am pannensichersten
ist und optimal geschützt vor der Kritik, wenn seine
Anlage besticht durch ihre optimale technische
Perfektion und wenn das Personal besteht aus lauter
perfekten Funktionären des Apparats. Das Gegenteil ist
der Fall: Je perfekter und rational ausgeklügelter die
Organisation eines Betriebs ist, desto pannenanfälliger
wird sie. Da sage ich Ihnen gewiss nichts Neues, meine
Damen und Herren, das wissen Sie ja zweifellos besser
als ich. Und auch der Heimleiter selbst ist nicht
dadurch vor öffentlicher Kritik geschützt, dass er sich
dem Diktat von Wissenschaft und Technik unterstellt,
sich immer mehr und immer spezifischeres Wissen
aneignet, immer mehr der Faszination des Technisch-
Organisatorischen erliegt und sich der Rationalität
eines perfekt funktionierenden Betriebes unterwirft.

Weiterbildung ist gut — aber kein Schutz vor Kritik

Nun — meine Damen und Herren: Es sieht jetzt wohl
so aus, als ob ich mich vor Ihnen als Bilderstürmer
aufführen wollte. Es sieht wohl so aus, als ob ich vor
Ihnen sturmlaufen wollte gegen alle Technik, gegen
alle Organisation, alle Perfektion, alle Wissenschaft. Es

sieht so aus, als ob ich sogar Ihre wohlmeinende
Absicht in Zweifel zöge, die Sie hier in Schaffhausen zu
diesem Weiterbildungskurs zusammengeführt hat. Das
ist aber in Wahrheit nicht der Fall. Ich bin weder
gegen Weiterbildung noch gegen ein gut eingerichtetes,
gut und reibungslos funktionierendes Heim. Ich
verstehe vielmehr Ihren Wunsch, ein solches Heim zu
führen und für diese Aufgabe persönlich auch
hinlänglich ausgerüstet zu sein. Ich meine lediglich,
dass Sie keine Wissenschaft, keine technische
Einrichtung, keine organisatorische Massnahme mit
Sicherheit davor bewahren kann, eines Tages doch der
Kritik einer zwar weithin manipulierbaren, aber letztlich

nicht völlig berechenbaren Oeffentlichkeit zum
Opfer zu fallen, ganz gleichgültig, ob diese Kritik
«unverdient» sei oder «verdient», berechtigt oder
unberechtigt. Ich gebe Ihnen zu bedenken, dass es ja
gerade dieser Zug der Zeit ist, diese technische
Rationalität, welche zur nahezu totalen Oeffentlichkeit
unserer offenen Gesellschaft geführt hat. Wie sollte es

daher möglich sein, durch einen Mehraufwand an
Rationalität, Mehraufwand an Technik, Wissenschaft
und Organisation eben diesen gefährlichen Zustand
der Oeffentlichkeit unserer Gesellschaft, eben diese
Ambivalenz zugunsten der Heime, der Heiminsassen
und der Heimleiter zu ändern? Jeder neue Aufwand
kann im Gegenteil die Ghetto-Situation des Heims und
die Ghetto-Situation des Heimleiters persönlich, von
den Insassen gar nicht zu reden, nur verstärken. Und
wo sich in der offenen, im Urteil schwankenden, hin-
und hergerissenen Gesellschaft der Ghetto-Eindruck
verstärkt, wächst auch das Misstrauen, ist die soziale
Desintegration des Heims im Vollzug, wächst mit der

544



545



internen Pannenanfälligkeit des Heims auch seine

äussere Anfälligkeit für Kritik.

Die zwei Hälften ein- und derselben Wahrheit

Meine Damen und Herren! Vor Ihnen steht einer, der
behauptet hat, das Rad der Zeit lasse sich nicht
zurückdrehen, ja, dass es geradezu gefährlich sei, das

Rad zurückdrehen zu wollen. Der, welcher vor Ihnen
steht, hat aber auch behauptet, dass es gefährlich sei,

dem Geist der Zeit, welcher das Rad antreibt, dem

Materialismus und Intellektualismus, der Wissenschafts-

und Organisationsgläubigkeit zu folgen. Es sei,

hat er behauptet, geradezu mörderisch, der Faszination
des sogenannten Fortschritts und der Faszination der
technischen Ding-Welt zu erliegen. Da scheint ein

Widerspruch vorzuliegen, und ein kurzes, klärendes
Wort scheint an dieser Stelle wohl gegeben. Ich meine,
beide Feststellungen träfen zu und seien lediglich die
zwei Hälften ein und derselben Wahrheit. Ich meine,
dass sowohl der Widerstand gegen wie die

Anbiederung an den Geist der Zeit tödlich sei. Was
aber ist denn letztlich dieser Geist der Zeit, der so

dämonisch scheint, abschreckend und faszinierend
zugleich, und der so leicht dämonisiert werden kann?
Die vorläufige Antwort auf diese Frage steht in
Goethes «Faust»: «Was Ihr den Geist der Zeiten nennt,
das ist der Menschen (Herren) eigener Geist, in dem
die Zeiten sich bespiegeln». Zweiter Versuch einer
vorläufigen Antwort — diesmal in Prosa. Sie ist schlicht
und einfach und doch unerhört schwer: Ich rate Ihnen
zur Gelassenheit. Ich rate Ihnen, meine Damen und
Herren, zur Gelassenheit — zur Gelassenheit von den

Dingen und zu den Dingen!

Ein Glückwunsch, und was daraus folgt

Kürzlich feierte in einem Schaffhauser Altersheim ein
Mann seinen 80. Geburtstag. Da er im Leben der Stadt
eine nicht ganz unbedeutende Rolle gespielt hatte,
bekam die Redaktion der Zeitung einen Anruf aus dem
Bekanntenkreis des Jubilars. Ich selber habe der
Sekretärin die Geburtstagsgratulation diktiert, die im
Blatt erschienen ist und folgenden Wortlaut hat:
«Heute kann im Altersheim X Herr Y seinen 80.

Geburtstag feiern. Der Jubilar, der seit einigen Jahren im
Ruhestand lebt und seit dem Hinschied seiner Frau im
Heim X wohnt, erfreut sich noch bester Gesundheit
und ist auch geistig von ungewöhnlicher Frische. Täglich

verfolgt er noch mit Hilfe unserer Zeitung, zu
deren treuen Abonnenten er seit über 5 Jahrzehnten
gehört, das aktuelle Geschehen in Politik und Kunst. Oft
ist er an schönen Sonntagen auf längeren Wanderungen

anzutreffen, denn noch immer gehört seine ganze
Liebe dem Rhein und dem Randen». Folgen
Glückwünsche und Schluss, Ende des Zitats.

Zwei oder drei Tage nach Erscheinen dieser Notiz kam
mir das Buch von Georg Sieber, «Die Altersrevolution»
(Benziger-Verlag 72) in die Hände. Beim Blättern stiess
ich auf den ersten paar Seiten auf folgenden Text und
las mit wachsender Betroffenheit: «Die Lokalredaktion
der Tageszeitung führt den Beweis dafür wöchentlich:
Da hat ein Bürger das 75. oder 80. oder 90. Lebensjahr
erreicht, und der vielleicht 25jährige Journalist staunt
für und mit seinen Lesern — etwa so: Der Jubilar er¬

freut sich «noch bester Gesundheit», ist «noch rüstig»,
«hört die Radionachrichten noch täglich», macht «noch

täglich» seinen Spaziergang. «Der Jubilar lebt noch».
Dieses «noch» — sagt Sieber —• ist nur ein Tribut an
die elementaren Höflichkeitsformen. Eigentlich sollte
es besser durch ein «dennoch» ersetzt werden, denn
eigentlich müsste die Gratulation im Klartext lauten:
«Max S. erreichte das 80. Lebensjahr. Wider Erwarten
fühlt er sich beschwerdefrei. Dass er sich lebhaft
bewegt, stimmt verdächtig. Er will seine Umgebung
provozieren, indem er täglich die Radionachrichten hört.
Seine Trotzhaltung zeigt sich darin, dass er täglich
spazieren geht. Max S. ist ein Aussenseiter. Als Einzelfall

ist er jedoch harmlos. Zu irgendwelchen Befürchtungen

besteht kein Anlass». Ende des Zitats.

Das Altern als «Leistung»

Sie können sich sicher vorstellen, meine Damen und
Herren, warum ich betroffen war, als ich das las! In
unserer offenen Gesellschaft, die auch die Konsumgesellschaft

genannt wird, auch Industriegesellschaft,
auch Leistungsgesellschaft, gilt es als Leistung an sich,
ein hohes Alter von 80 oder 90 Jahren zu erreichen.
Aber in dieser Geltung steckt ein bisschen Ersatz. Die
Zuwendung und Wertschätzung, die die alten
Menschen in vielen primitiven Kulturen geniessen, gilt
ihrer Lebensweisheit und gilt der Vermutung, sie, diese

Alten, seien gelassener, weniger verstrickt in die banalen

Pflichten und Attraktionen des Tages, sie erfreuten
sich eines freieren Ueberblicks. Die Wertschätzung gilt
auch dem Anekdoten- und Geschichtenschatz dieser
Alten. In den Zeitungen steht zum Beispiel, das
abgelaufene Jahr sei das trockenste Jahr «seit Menschengedenken».

In diesem «seit Menschengedenken» klingt
eine archivarische Funktion der Alten an. Einmal
wenigstens, früher, waren sie als das Gedächtnis der
Menschengemeinschaft anerkannt. Diese archivarische
Funktion ist heute aber in der Folge der Explosion des

Wissens in fast allen Lebensbereichen überflüssig
geworden. Hartnäckig hält sich die Funktion nur noch in
Bereichen, die von der Wissenschaft noch umgangen
werden. Zu den Alten darf und soll zählen, wer ein
repräsentatives Amt in einer Hierarchie anstrebt. Wo
immer mangels technischer Leistungsmerkmale so
etwas wie Charisma gefordert wird, ist jedes Lebensjahr
des Anwärters ein Pluspunkt. Sobald aber ein Amt mit
rationalen Leistungsmerkmalen definiert wird, fangen
bereits die Diskussionen um das Höchstalter an. Die
endgültige, definitive Anerkennung von technischer
Funktionalität und technischen Leistungsprinzipien
beispielsweise in einem Reich, das eigentlich «nicht
von dieser Welt» sein sollte, wurde durch die Forderung

Papst Pauls vollzogen, indem Kardinäle nach
Erreichen der gesetzten Altersgrenze zurücktreten müssen.

«Leistungsphilosophie» der Twen-Gesellschaft

Zu den technischen Funktionsmerkmalen gehören jene
Merkmale, die der zweiten industriellen Revolution
entstammen und die eigentlich nur für den Umgang
mit komplizierten Maschinen und Apparaten erforderlich

sind: Ich nenne die Fähigkeit zu längerfristiger
körperlicher Präsenz und Anstrengung, die maschinen-

546



gerechte Reaktionsgeschwindigkeit, die Anpassungsbe-
bereitschaft an technische Gesetzmässigkeiten, und
ich nenne das reflexartige Koordinieren von spontanen,

subjektiven Wahrnehmungen und vorgegebenen
Verhaltensmustern. Diese technischen Funktionsmerkmale

entsprechen den Möglichkeiten einer bestimmten
und begrenzten Altersspanne zwischen dem 25. und 35.

Altersjahr. Die Altersklasse zwischen 25 und 35 Jahren
ist die dominierende Altersklasse der Leistungsgesellschaft.

Unsere offene Gesellschaft zerfällt nicht nur
immer mehr in offene Leistungsgesellschaften, sondern
wird auch immer mehr zu einer Twen-Gesellschaft.
Typisch für die «Leistungsphilosophie» der Gesellschaft

dieser Twens sind zum Beispiel die Olympischen
Spiele oder gewisse exemplarische Muster aus dem
alpinen Hochleistungssport oder aus dem Rennsport.
Was nicht den Leistungskriterien der Twen-
Gesellschaft genügt, wird ausgesondert. Die Aussonderung,

die Segregation der Ungenügenden ist in vollem
Gang. Wer die Leistungskriterien der Twens nicht
erfüllt, weil er dazu noch zu jung oder aber schon zu alt
ist, wird an den Rand gedrängt, wird Aussenseiter. Die
Aussenseiter, die Jungen in den Schulen und an den
Universitäten, die dissozialen Jugendlichen in den
Jugendheimen und die Alten in den Altersheimen sind
die Defizit-Modelle der Twen-Gesellschaft. Die Gesellschaft

der Twens, die ihre leistungsdefizitären Glieder
an den Rand in Jugend- und Altersghettos abschiebt
und die Abgeschobenen sogar noch dazu bringt, die
Leistungsnormen ihrerseits freiwillig-unfreiwillig noch
zu respektieren, diese Twen-Gesellschaft, die die
Grossfamilie, die Sippe, zerstört hat, indem sie nur
noch Wohnungen baut, die für die normalen, gesunden
25- bis 35jährigen passen, sie, diese Gesellschaft, die
ihre Lebensbedingungen schmälert, je mehr sie ihre
Leistungsfähigkeit und den Leistungszwang steigert —
sie gleicht der Schnecke, deren Haus zertreten, zerstört
ist. Sie kommt menschlich nicht nur immer langsamer
vom Fleck, sie geht auch zugrunde — wie die Schnecke
ohne Haus. Es ist kein Zufall, dass der Mensch dieser
Gesellschaft als der unbehauste Mensch bezeichnet
wird. Er hat kein Haus mehr, keinen festen Wohnsitz,
er ist mobil, schweifend geworden, er hat keinen festen
Standort mehr, hat jede Bodenständigkeit verloren.

Protest der Jungen — und der Alten?

Gegen diese unmenschlich-tödlichen Perspektiven der
Leistungsgesellschaft, meine Damen und Herren,
beginnt ein Teil der Jungen immer lauter zu protestieren.
Mindestens zum Teil ist auch die «Heimkampagne»
erklärlich als echter Protest — aber am falschen Ort
und mit den falschen Mitteln. Die Zeit wird kommen,
meine Damen und Herren, da auch die abgeschobenen
Alten in ihren Ghettos, ihren Segregationsgesellschaf-
ten zu protestieren anfangen werden. Der Zeitpunkt
rückt um so schneller heran, je älter die Menschen
werden. Im «Tagebuch» von Max Frisch (Suhrkamp 72)

steht zu lesen, die durchschnittliche Lebensdauer habe
um Christi Geburt nur 22, zur Zeit Martin Luthers 34,

um 1900 herum 49 Jahre betragen. Jetzt beträgt sie
nach der Statistik 69 Jahre. Ich zitiere: «Die
Lebensverlängerung bedeutet zugleich eine Umschichtung im
Altersaufbau der Gesellschaft. Um 1900 stellten die
Jugendlichen (bis zum 20. Lebensjahr) noch 46 Prozent
der Bevölkerung, 1925 aber nur noch 36 Prozent, 1950

noch 31 Prozent, und für 1975 rechnet man mit 28 Prozent

jungen Menschen. Entsprechend steigen die
Altersklassen (nach dem 60. Jahr). Um 1900 waren es

noch 7 Prozent der Bevölkerung, um 1975 werden es 20

Prozent sein». Aehnliche Ergebnisse und Zahlen finden
sich in der Untersuchung «Altersfragen in der
Schweiz» (Kommission für Altersfragen, 1966). Das ist,
meine Damen und Herren, die sogenannte Altersrevolution,

deren Auswirkungen die Folgen der parallelen
Jugendrevolte dereinst noch beträchtlich übersteigen
werden.

Keine Abhilfe durch «Massnahmen» möglich

Gegen diese Auswirkungen sind Massnahmen der üblichen

Form und mindestens zurzeit völlig unzureichend,
denn diese Massnahmen entstammen selber der
technisch-organisatorischen Vorstellungswelt und sind
darum nur geeignet, das Problem zu verschärfen, statt
zu lösen. Warum das so ist, haben wir früher in anderem

Zusammenhang erklärt. Es geht auch nicht um die
Lösung einiger vordringlicher Versorgungsfragen,
nicht um einen vermehrten technisch-finanziellen
Aufwand, da dieser schon jetzt an der oberen Grenze
dessen zu liegen scheint, was die Twen-Gesellschaft
erbringen kann und erbringen will. Am Symposium
«Planen und Bauen für Betagte», das vor einigen
Wochen in Davos durchgeführt wurde, hat der Soziologe
Peter Atteslander festgestellt — ich zitiere wörtlich:
«Unsere Gesellschaft wird von einem Wertsystem
geprägt, das den alten Menschen keinen Platz belässt.
Wenn wir annehmen, dass viele Menschen dem
Leistungsdruck nicht mehr genügen, wenn wir ferner
vermuten, dass sie die vollen bürgerlichen Aktivitäten
nicht mehr zu erfüllen imstande sind, verweisen wir
sie in ein imaginäres Ghetto. Nicht die Alten sind das

Problem, sondern wir sind es, die wir für sie und nicht
mit ihnen bauen und planen». Ende des Zitats. Es geht
also nicht um vermehrte technische Massnahmen, um
einen technisch-organisatorischen und finanziellen
Kraftakt sozusagen, sondern es geht vielmehr um eine
Aenderung unseres Wertsystems, meine Damen und
Herren. Es geht letztlich um eine Verwandlung des

Zeitgeistes, der doch der Geist der Menschen ist, sagt
Goethe, es geht um die Verwandlung des menschlichen
Sinnens und Trachtens. Metanoia hat man im Altertum
diese Verwandlung genannt: Metanoeite (zweite Person
Mehrzahl) «werdet anderen Sinnes!»

Metanoeite: Werdet anderen Sinnes!

Metanoia, metanoeite: werdet anderen Sinnes! Das ist
leichter gesagt als getan. Wovon muss sich denn unser
bisheriges Sinnen und Trachten abwenden? Auf diese
letzte, wichtigste Frage sei zum Schluss eine Antwort
versucht, die den früher gegebenen Ratschlag der
Gelassenheit wieder aufgreift. Seit dem Psychiater
Sigmund Freud und dem Biologen Julian Huxley können
wir es wissen (wenn wir wollen), dass alle Wissenschaft,

alle Technik, alle Begleiterscheinungen des

grossen Prozesses, den man den Emanzipationsprozess
nennt, ihren Ursprung haben im menschlichen Willen
zur Macht, ihren Ursprung haben im Kampf ums
Dasein, im sogenannten Existenzkampf, welcher sich stets
und überall begreift als Kampf ums Ueberleben. Der
Kampf ums Dasein — der Begriff stammt von Darwin

547



543



— war und ist ein Kampf ums Ueberleben. Im Kampf
ums Ueberleben, im Existenzkampf, waren und sind
die Menschen bestimmt durch die sie bedrohenden
Naturabhängigkeiten: durch Nahrungsmangel, Seuchen,
feindliche Umwelt, konkurrierende Gruppen. Der Sinn
des Lebens im Kampf ums Dasein ist die Selbsterhaltung.

Antrieb aller Wissenschaft und Technik ist der
Wille zur Macht als die von Nietzsche erkannte,
abstrakteste Form des Selbsterhaltungstriebs. Dieser
Wille zur Macht empfindet alles, was das Ueberleben
gefährdet, schlechthin als das Negative, das schlechthin

Befremdliche und als das Feindliche schlechthin.
Der Wille zur Macht und der absolute Subjektivismus,
der sich in einer wachsenden Oeffnung unserer
Leistungsgesellschaft zeigt bis zu ihrem Zerfall, sind identisch.

Darum sind die Leistungsgesellschaften der
Twens auch immer wieder bereit, die Leistungsschwachen

in die Aussenseiter-Ghettos der Heime abzuschieben,

sie auszusondern und dabei den Heimen zugleich
als dem Hort des Befremdlichen zu misstrauen. Das
erklärt die Ambivalenz des Urteils der Oeffentlichkeit
über die Heime.

De facto: das Leben als moralische Aufgabe

Je mehr aber die Menschen gelernt haben, die natürlichen

Abhängigkeiten und Mängel zu überwinden,
indem sie technisch-industriell eine künstliche Fülle von
Möglichkeiten produzieren, um so mehr wird in dieser
Fülle das Leben selbst zum Problem. Was im Kampf
ums Dasein als Lebensnotwendigkeit selbstverständlich

ist, verliert seine Motivierung, seine Antriebskraft,
wenn die Not des Daseins überwunden ist oder doch
nicht mehr im Vordergrund steht. Huxley hat gezeigt,
dass die psychosoziale Evolution über die Ueberwin-
dung des befremdlichen Negativen hinaus weitergehen
muss zu einem Entwurf eines positiven Neuen, das aus
dem Ueberfluss der erkämpften Möglichkeiten gewonnen

werden kann und soll. Führt aber der Wille zur
Macht nicht zum Entwurf dieses positiven Neuen,
sondern bleibt er in der ursprünglichen Richtung weiter
wirksam, dann richtet sich dieser Wille, richtet sich
der Selbsterhaltungstrieb gegen den Menschen selbst
und führt zur totalen Manipulierbarkeit, die sich an
keine Person mehr rückkoppeln lässt. Damit wird das
menschliche Leben nun erstmals selbst und de facto zu
einer moralischen Aufgabe.

Solidarität — Inhalt der Metanoia

Wenn der Kampf ums Dasein, der Existenzkampf
durch neue Normen des menschlichen Lebens ersetzt
werden soll, meine Damen und Herren, dann müssen
die überlieferten Moralsysteme überwunden werden,
die den Kampf ums Dasein und den Willen zur Macht
stilbildend geprägt haben. Dann muss das Ethos des

Kampfes und des Krieges zum Ethos des Friedens im
Dasein verwandelt werden. Das Prinzip der
Selbstbehauptung gegen andere muss sich wandeln zum Prinzip

der Solidarität. Das ist der Inhalt der Metanoia. Die
Angst- und Aggressionssysteme, die zur Selbstbehauptung

nötig gewesen sind, müssen abgebaut und durch
neue Hoffnungs- und Kooperationssysteme ersetzt
werden. Der Gruppenegoismus, der aus der Selbsterhaltung

entspringt und zu scharfen Leistungskonkur¬

renzen, zu schweren Machtkämpfen führt, zeitigt
fortgesetzt neue soziale Segregationen. Der Sozialdarwinismus

in der Twen-Gesellschaft vertreibt die Alten in
die Altersheime, die Kranken in die Spitäler, die
Geisteskranken in die Psychiatrischen Kliniken. Dann
sind die Tüchtigen und Arrivierten unter sich und
können sich ungestört in die Beute des Bruttosozialprodukts

teilen. Ihre Tüchtigkeit ist identisch mit
Gesundheit; ihre Leistungsfähigkeit, Genussfähigkeit,
Gesundheit und ihr Recht auf Gesundheit in diesem Sinn
laufen stets auf die unverminderte, ungeschmälerte
Teilhabe am Bruttosozialprodukt hinaus. Krankheit,
Gebrechlichkeit und Alter erscheinen dann lediglich
als Zeichen des Uebels und der Unvollkommenheit, die
durch ärztliche Kunst, durch Wissenschaft und Technik

und durch fortgesetzt steigenden finanziellen
Aufwand bekämpft werden muss. Da beginnt auch die
Manipulation des Kranken und der Krankheit. Nach
Schätzungen brauchten etwa 50 Prozent der
Geisteskranken nicht in den Kliniken interniert zu werden,
wenn ihre Familien sie aufnehmen könnten und
aufnehmen wollten. Dasselbe gilt für die Alten, die im
Altersheim sind oder auf einen Platz darin warten. Dauert

in unserer Twen-Gesellschaft der überlieferte
Kampf ums Dasein an, muss er sich notwendigerweise
stetsfort verschärfen. Dann aber werden auch die
Gesunden, die Tüchtigen, die Starken nur für begrenzte
Zeit überleben — solange nämlich sie selber nicht
krank werden oder alt werden.

Neue Einschätzung von Krankheit und Altern

Zur neuen Ethik des Friedens im Dasein gehört heute
unbedingt eine neue Einschätzung von Krankheit und
Altern, auch eine neue Einschätzung des Sterbens.
Krankheit ist nicht einfach bloss das Zeichen des

Uebels und der Unvollkommenheit, sondern kann für
die menschliche Persönlichkeit ein ebenso wichtiger
Lern- und Gestaltungsprozess sein wie das gesunde,
aktive Leben. Der Mensch hat nicht nur ein Recht auf
Gesundheit, sondern auch ein Recht auf die richtig
verstandene «Unvollkommenheit» der Krankheit.
Nachdem unsere aktivistische Leistungsgesellschaft die
Jugendlichkeit bis hin zum Komischen idealisiert und
zum Idol gemacht hat, ist es an der Zeit, die Würde des

Alters neu zu entdecken. Nachdem der Tod in unserer
Gesellschaft bis zum blossen Störefried verharmlost
und in die Badezimmer der Spitäler verdrängt worden
ist, wo man seiner nicht ansichtig zu werden braucht,
gibt es gute Gründe dafür, die «Kunst des Sterbens»
wieder zu lernen und lehren. Der Kampf für die
Gesundheit bis ins Alter und der Kampf gegen die
Krankheit ist gut, wenn und wo er die Menschen bereit
macht, sich für die menschlichen Schmerzen der Liebe
zu sensibilisieren und sich für die produktiven Kräfte
des Lebens und Sterbens zu öffnen, wenn er die
Menschen bereit macht, diese produktiven Kräfte von
Krankheit und Tod menschlich zu verarbeiten, statt zu
verdrängen. Sonst führt die Ethik des Kampfes die
medizinische Wissenschaft und die Forschung lediglich
zu einer immer kranker werdenden Gesellschaft. Der
Psychiater Medard Boss hat festgestellt, dass trotz
ungeheuerlich wachsendem Aufwand der Wissenschaft
der Gesamtgesundheitszustand der Menschen beständig

sinkt. Zu ähnlichen Befunden ist der Psychosomatiker

Arthur Jores gelangt. Wo der Sozialdarwinis-

549



mus aber besonders wirksam ist, haben wir mit einer
zunehmenden Verödung des Lebens und mit steigender
Gleichgültigkeit, mit wachsender Gefühlskälte zu
bezahlen. Erst wenn die neue Ethik des Friedens im
Dasein jene alte, überlieferte Kampfmoral überwindet,
können wir dazu kommen, dass die Gesunden von den
Kranken, die Jungen von den Alten, die Lebenden von
den Sterbenden und die Reichen von den Armen
lernen, an ihnen Interesse zu zeigen und Solidarität aus
Interesse an ihnen zu üben.

«Wo aber Gefahr ist, wächst das Rettende auch»

Meine Damen und Herren, was hier am Schluss gesagt
worden ist, ist nichts anderes als der Inhalt des Aufrufs:

Metanoeite, werdet anderen Sinnes! Es ist die
weitläufige Umschreibung des Paulus-Worts von der
Liebe im ersten Korintherbrief. Wir sind unterwegs zu
einer neuen Ethik des Lebens und Sterbens, zu einem
neuen Frieden im Dasein. Es ist freilich noch ein langer

Weg, da sollten wir uns gar nichts vormachen.
Unsere Gesellschaft ist in tödlicher Gefahr, auch da ma¬

chen wir uns nichts vor. Aber: Land ist in Sicht! Land
ist in Sicht, denn, sagt Hölderlin, «wo aber Gefahr ist,
wächst das Rettende auch». Sie, meine Damen und Herren,

sind auf exponiertem Posten an der Front. Sie sind
Pioniere auf dem Weg, und Ihnen wird vielleicht mehr
abverlangt als anderen. Doch wenn und wo Sie sich in
der beschriebenen Weise auf Ihrem Posten in praktischer

Solidarität zu üben suchen, sind Sie, dessen bin
ich sicher, weniger gefährdet, in den Beschuss miss-
trauischer Kritiker zu geraten. Wo Sie sich darin üben,
gelassen zu bleiben, weil Sie doch schon das Ende des

Weges sehen, werden Sie gefasst sein und brauchen
sich von der Kritik weniger anfechten zu lassen, falls
sie doch einmal kommt. Es gibt keinen verlässlichen,
machbaren Schutz vor solchem Misstrauen und vor
solcher Kritik, der mit Geld und wissenschaftlichtechnischen

Mitteln zu haben wäre. Es gibt nur das
Vertrauen und die Gelassenheit, die sich gegenseitig
bedingen. Sie kosten nichts — man kann sie sich
schenken lassen. Dieses Vertrauen, diese Zuversicht,
diese Gelassenheit wünsche ich Ihnen, meine Damen
und Herren, von Herzen.

10. Schaffhauser Tagung der Heilpädagogen VAZ

Begriffs- und
Standortbestimmung
der Heilpädagogik
in
verschiedenen Ländern

Die Heilpädagogik, die Erziehung von in irgendeiner
Form entwicklungs- und integrationsgehemmten Kindern

und Jugendlichen also, teilt heute das Schicksal
aller Gebiete menschlichen Forschens nach immer
neuen, absoluteren «Wahrheiten»: Auf den von Paul
Moor und anderen Wegbereitern der modernen (Heil-)
Pädagogik geschaffenen Grundlagen werden laufend
neue Bereiche entdeckt, die sich ausgezeichnet dazu
eignen, als individuelles Ganzes betrachtet, als solches
von Spezialisten einzeln analysiert und der ursprünglichen

Basis entfremdet zu werden. Eine solche Gliederung

einer Wissenschaft in immer kleinere Spezialgebiete

kann dieser aber nur dann zum Vorteil gereichen,
wenn sich alle Beteiligten ab und zu wieder auf die
ursprüngliche Grundlage, auf die allgemeine Thematik
des gemeinsamen Fachgebietes besinnen.

Diesem Bemühen widmeten die Absolventen des
Heilpädagogischen Seminars Zürich ihre 10. Herbsttagung,
die am 28./29. Oktober 1972 traditionsgemäss in der
Schaffhauser Rathauslaube abgehalten wurde. Die

rund 200 Kongressteilnehmer kamen im Verlauf ihres
diesjährigen Beisammenseins in den Genuss von vier
Referaten, die zwar allesamt dem einzigen Tagungsthema

galten, die aber die derzeit herrschenden
Grundströmungen der Heilpädagogik aus vier weitgehend

verschiedenen Perspektiven darstellten. Unter
dem Motto «Begriffs- und Standortbestimmung der
Heilpädagogik in verschiedenen Ländern» versuchten
die vier aus Schweden, Holland, der Tschechoslowakei
und der DDR hergereisten Referenten, die modernsten
Aspekte des gemeinsamen Fachgebietes so darzustellen,

wie sie im jeweiligen Heimatland verstanden und
praktiziert werden.

Besinnung auf die Grundlagen nötig

In seiner Einleitung betonte der Tagungsleiter, Prof.
Dr. E. E. Kobi vom «Institut für Spezielle Pädagogik
und Psychologie» der Universität Basel, die bereits
kurz motivierte Notwendigkeit, sich wieder einmal


	Das Heim im Urteil der Oeffentlichkeit

