
Zeitschrift: Fachblatt für schweizerisches Heim- und Anstaltswesen = Revue suisse
des établissements hospitaliers

Herausgeber: Verein für Schweizerisches Heim- und Anstaltswesen

Band: 42 (1971)

Heft: 6

Rubrik: Bericht über die Jahresversammlung 1971 : erstmals im Ausland

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 16.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Fachblatt für
Schweizerisches Heim- und Anstaltswesen VSA
Revue suisse des Etablissements hospitaliers

Nr. 6 Juni 1971

42. Jahrgang

Laufende Nr. 472

Erscheint monatlich

AUS DEM INHALT:

Vorträge in Konstanz
Besson: Krise der Autorität
Frehner: Falsche Alternativen
Schibli: Die Welt als Du

Protokoll der Jahresversammlung

Berichte aus den Regionen

Umschlagbild: Erinnerungstafel am Haus an der
Hussenstrasse, das vom Reformator Johannes
Hus in Konstanz bewohnt worden ist. Lesen Sie
dazu auf Seite 203 ff.
Aufnahmen dieses Heftes: Heinz Finke (Konstanz)
und Heinz Bollinger.

REDAKTION: Dr. Heinz Bollinger
8224 Löhningen SH, Tel. (053) 7 10 50

DRUCK UND ADMINISTRATION: Stutz + Co.,
8820 Wädenswil ZH, Tel. (01) 75 08 37, Postcheck 80 - 3204

INSERATENANNAHME für Geschäftsmserate:
Stutz + Co., 8820 Wädenswil (Herr Rüttimann)
Tel. (04) 75 08 37

STELLENINSERATE: Beratungs- und
Vermittlungsstelle VSA, 8008 Zürich, Wiesenstrasse 2,

Tel. (01) 34 45 75

Annahmeschluss für Inserate am 25. des Vormonats.

ABONNEMENTSPREISE: Jährlich Fr. 25.—,

halbjährlich Fr. 15.—, Ausland Fr. 30—,
Einzelnummer Fr. 3.— plus Porto

Erstmals im Ausland
Bericht über die Jahresversammlung 1971

Was der Leser da vor Augen hat, sind nicht etwa die
Insignien eines neuen Ordens, sondern — bei genauem
Hinsehen wird er's entdecken — ganz einfach das Thur-
gauer und das Konstanzer Wappen, miteinander
verbunden im und durch das VSA-Zeichen. Die Teilnehmer

und Gäste der diesjährigen, der 127.

Hauptversammlung, alles in allem über 400 Personen, trugen
am 11. und 12. Mai den Schmuck auf ihren
Namensschildern am Revers angesteckt. Dort diente das
schmückende Attribut, hergestellt im Lehrlingsheim
Schaffhausen, einerseits der namentlichen Unterscheidung

und mithin der Trennung, andererseits war es

mindestens in gleichem Ausmass das Signal für die

Zusammengehörigkeit seiner Träger, was diesmal insofern

von Nutzen gewesen sein mag, als die traditionelle
VSA-Tagung wohl erstmals in der Geschichte des

Vereins zur Hauptsache im (horribile dictu) Ausland,
in Konstanz, und (ein bisschen) auch noch in Kreuzlin-
gen, in der guten angestammten Schweiz also, stattfand.

Warum «Auswanderung»?

Die Tatsache der «Auswanderung» ins Ausland findet
ihre vordergründige natürliche und plausible Begründung

darin, dass der Regionalverband Schaffhausen-
Thurgau, welcher die Rolle des Gastgebers spielte (übrigens:

mit Auszeichnung spielte!) trotz intensivster Suche

des Präsidenten Erwin Denzler (Schaffhausen) weder

im Böllenland noch in Mostindien hatte ein
Tagungslokal von erforderlicher Grösse ausfindig machen

245



Sonderheft
«Die Unruhe in unserer Gesellschaft»

Die Fachblatt-Nummer Juni ist der
diesjährigen VSA-Tagung in Konstanz und
Kreuzlingen sowie dem Tagungsthema «Die
Unruhe in unserer Gesellschaft» gewidmet.
In Anbetracht dieses Umstandes wurde die
Auflage leicht erhöht. Interessenten können

weitere Hefte zum Preis von Fr. 4.—

direkt bei der Buchdruckerei Stutz + Co.

in Wädenswil beziehen.

können, so dass der gewiegte «Tagungsmanager» Gottfried

Bürgi (Freienstein) zum Zuge kam, der schon
immer ein wenig mit dem «Konzil» geliebäugelt hatte
und daher, als sich im VSA-Vorstand deswegen
Ratlosigkeit auszubreiten begann, zur Erleichterung der
Runde seinen Vorschlag auf den Tisch zauberte: Auf
nach Konstanz! Auf an den Bodensee! Hintergründig
dürfte vielleicht — leg' ich's nicht aus, leg' ich's doch
unter (frei nach Goethe) — sich der Organisator bei der
Wahl des Tagungsortes auch vom Gedanken bestimmt
haben lassen, im Zeitalter der fallenden Grenzen und
der Oeffnung nach allen Seiten werde es von den
Vereinsmitgliedern geradezu erwartet, dass der VSA einmal

solcherart sein Offensein, seine Aufgeschlossenheit
dokumentiere und im Einklang mit der Wahl des

Tagungsthemas («Die Unruhe in. unserer Gesellschaft»)
der Oeffentlichkeit sichtbar mache, wie gut die Tradition

eines 127jährigen Vereins sich mit der Wachheit
der Heimleiter von heute gegenüber den Strömungen
der Gegenwart verträgt.
Indes: Was auch immer für die Wahl des Tagungsortes
und des Tagungsthemas bestimmend und ausschlaggebend

gewesen sein mag — der Fachblattredaktor weiss
sich jedenfalls der Zustimmung aller Teilnehmer
sicher, wenn er sich in ihrem Namen bei Gottfried Bürgi
für die organisatorische Meisterleistung bedankt und
in diesen Dank pauschal alle miteinschliesst, die in
irgendeiner Form in die Vorbereitungsarbeit
eingespannt waren. Ehre, wem Ehre gebührt, Dank, wem
Dank gebührt, ein paar Blumen müssen sein; doch nun
zur Sache! Als sich am 11. Mai die Heimleiterinnen und
Heimleiter auf die Mittagszeit in Konstanz, der Stadt
zwischen Rhein und See, einfanden, an deren Namen
sich eine grosse, reiche Vergangenheit knüpft, zeigte
sich die blühende Landschaft im Festgewand und der
Himmel in Feiertagslaune, beide dergestalt also in
jeder Beziehung geeignet, den Bodenseeraum in den Augen

der Ankömmlinge auch heute noch als Stätte der
(kulturellen) Begegnung erscheinen zu lassen.

Im Konferenzsaal des Konzilsgebäudes eröffnete VSA-
Präsident Paul Sonderegger (Wädenswil) die Tagung
pünktlich mit einer sympathischen Grussadresse, in
welcher er auf den inneren Konnex zwischen dem
Tagungsthema 1970 in Chur («Die Gefahren des
Heimleiterberufes») und der «Unruhe in unserer Gesellschaft»
hinwies. Von dieser Unruhe war schon im ersten

Hauptvortrag die Rede: Prof. Dr. Waldemar Besson,
Ordinarius für Politikwissenschaft an der Universität
Konstanz, sprach in ausserordentlich fesselnder Weise
über «Hus 1971». Was der bekannte Politologe als Analyse

und Diagnose der Gegenwart vortrug, kann dank
einer Tonbandaufzeichnung dem Leser im Wortlaut
vorgelegt werden.

Besson:

Krise der Autorität

Wenn ich es recht sehe, meine Damen und Herren, war
es eine Liebenswürdige Absicht der Tagungsorganisatoren,

mir das Thema meines Vortrags so offen und
freizügig wie nur möglich zu halten: «Hus 1971» kann
ja recht vielfältig ausgelegt werden! Einige haben mich
schon humoristisch gefragt, ob ich einen vorzuschlagen
hätte, den man 1971 verbrennen solle — das wäre doch
auch eine Form der Interpretation dieses Themas; ich
könnte vielleicht sogar mehrere nennen. Aber Sie
müssen jetzt schon das Risiko mit mir eingehen, jene
Profilierung zu akzeptieren, die ich diesem Thema
geben werde. Dabei werde ich natürlich den Anstoss
zu wählen suchen, der sich mit dem Namen Hus
verbindet.

Wenn ich recht sehe — ich bin da Laie in mittelalterlicher
Geschichte —, wenn ich also den Vorfall Johannes

Hus recht interpretiere, dann ist er einer der
ersten frühen Aufstände gegen die Autorität der
Amtskirche gewesen. Es hat sich da ein Anfang von dem
gezeigt, was 100 Jahre später, in der Reformation,
vollends zum Durchbruch gekommen ist. Offensichtlich
gehört Johannes Hus mit hinein in den spätmittelalterlichen

Umbruch, der eine Zeitenwende ganz grossen

Prof. Dr. W. Besson (rechts) im Gespräch .mit dem
Feuilletonchef der Konstanzer Zeitung «Südkurier».

246



Stils bedeutete. Es war, wie ich weiss, der Gedanke
der Veranstalter, es müsse einmal überprüft werden,
ob wir nicht in den krisenhaften Erscheinungen unserer

eigenen Zeit, in den grossen Veränderungen, die
sich in unserer Gesellschaft, in der Moral und der
politischen Organisation dieser Gesellschaft bezeugen,
ähnliche, übereinstimmende Formen des Umbruchs
erkennen können. Spätmittelalterlicher Umbruch —
das bedeutet im Geistigen die Wendung zum Nominalismus

und zum Humanismus, im Künstlerischen die
Wendung zur Renaissance, das bedeutet im
Gesellschaftlichen und Politischen den Aufstieg der Städte
gegen die feudale Herrschaft und Wirtschaft. Das heisst
weiter, und ist insbesondere für die Eidgenossenschaft
von Bedeutung gewesen, Aufstieg der territorialen
Einheiten, der Territorialstaaten, gegen die mittelalterliche

Einheit des Reiches.

Johannes Hus — nicht nur rebellischer Theologe

Nun kann man natürlich lange darüber streiten, was
damals, im Spätmittelalter, primär gewesen sei, der
geistige oder der gesellschaftlich-politische Umbruch.
Auch für die Gegenwart lässt sich diese Frage durchaus

stellen. Gewiss scheint mir, dass Johannes Hus
selber Symptom ist für beides. Denn er ist ja nicht nur
der rebellische Theologe gewesen, der seine Kirche
herausforderte. Er war ja zugleich der Repräsentant für
die ersten Regungen tschechischer nationaler Unabhängigkeit

und Selbstbestimmung. Insofern gehört Hus
auch in den Zusammenhang aufstrebender, bisher in
ihrer Eigenart noch nicht voll zum Zuge gekommener
Minderheiten in Europa. Wahrscheinlich war es bei
ihm so wie später auch bei Luther, dass das Theologische

die primäre Kraft genannt werden kann und
er für das, was gesellschaftlich und politisch sich mit
ihm und seinem Namen verbunden hat, was noch
jahrzehntelang nachwirkte, selber gar nicht verantwortlich
gemacht werden darf, weil er es so persönlich
vielleicht gar nicht gewollt haben mag. Aber es ist nicht
zu bestreiten, dass der Kern der spätmittelalterlichen
Unruhe die Krise der überlieferten Autorität war.
Und deswegen, meine Damen und Herren, habe ich
mir erlaubt, das mir gestellte Thema auch zu verstehen

als Krise der gegenwärtigen Autorität — vielleicht
muss man schon sagen: der gegenwärtigen Autoritäten

in unserer Gesellschaft. Unruhe in unserer
Gesellschaft, das heisst ja, dass die herkömmlichen
Autoritäten in Frage gestellt sind, dass die bisherigen Formen

der Ueber- und Unterordnung in Frage gestellt
sind, dass eine Krise der Hierarchie besteht, überall,
wo diese sich zeigt: in der Universität, in der Kirche,
in der Verwaltung, in der Gesellschaft, in der
Wirtschaft. In diesem Sinne also, redend von der Krise
der Autorität heute, möchte ich das Thema «Hus 1971»

verstehen.

Zunehmende Geschichtslosigkeit

Nun ist die «Krise der Autorität» beinahe schon eine
Selbstverständlichkeit; man wagt es schon gar nicht
mehr recht auszusprechen. Und gewiss ist es auch, dass

hinter dieser Krise der Gedanke steht, es sei offenbar
so etwas wie eine zweite Aufklärung ausgebrochen;
eine zweite Aufklärung, in welcher der Wille des
Menschen zur Mündigkeit und zur Selbstbestimmung of¬

fenkundig die stärkste Kraft der Gegenwart zu sein
scheint. Damit verbindet sich, wie das auch in der
früheren Aufklärung der Fall gewesen ist, ein erhebliches

Mass von Geschichtslosigkeit, ja sogar
Geschichtsfeindschaft. Ich bin nicht ganz sicher, wie weit
das auch in der Schweiz zu spüren ist, doch sicher gilt
es für die Bundesrepublik Deutschland: Wir vergessen

in zunehmendem Masse, auf welchem geschichtlichen

Boden wir stehen. Es ist vielleicht keine Ueber-
treibung zu sagen, dass das Vergessenwollen und das
Vergessenmüssen sogar zu einer Art sozialer Zwangsneurose

wird. Es verbindet sich mit dieser Geschichtslosigkeit,

die sich mit der Vorstellung einer
zukunftsorientierten, zukunftszugewandten Welt ohne weiteres

verträgt, zugleich eine wachsende Feindschaft auch
gegen die bisher massgeblichen Institutionen, in denen
sich die Menschen sozial zu disziplinieren hatten, durch
die sie eingeordnet wurden und durch die sie für ihr
eigenes Leben, ihre individuellen Möglichkeiten den
Horizont und die Bestimmung erhielten. Es gibt, glaube
ich, zwei Bereiche, in denen das ganz besonders deutlich

wird, weil es sich in gewisser Weise um die
ehrwürdigsten Institutionen handelt, die wir bisher
gehabt haben: die Universität und die römische Kirche,
beides über Jahrhunderte hinweg dauernde Institutionen.

Universität und römische Kirche, die durch
Jahrhunderte hindurch Bestand gehabt haben — sie
stehen heute in der wohl grössten geistigen und
institutionellen Krise ihrer ganzen Geschichte. Und
niemand wagt die Prophezeiung, wie diese Krise ausge-
hèn wird. Ob es da wieder zu Restaurationen kommt,
zu Stabilisierungen, oder ob sich der Umbruch nicht
auch als Zerstörung fortsetzen werde, das alles wagen
wir heute nicht zu entscheiden.

Die Autorität des Experten wächst

Und mit der Krise dieser ehrwürdigen Institutionen
ist natürlich bereits angesprochen die Rückwirkung
auf den klassischen Staatsgedanken, angesprochen die
Rückwirkung auf das, was man früher einmal in
altertümlicher Form die Obrigkeit genannt hat — auch sie
ist in völliger Veränderung, auch sie ist herausgefordert.

Gleichzeitig wächst allenthalben das Spezialistentum
und die technische Autorität. Gerade weil unsere

Gesellschaft so viele arbeitsteilige Prozesse aufweist,
weil immer weniger Menschen vieles oder alles können,
brauchen wir für die mannigfaltigen Aufgaben, die
wir lösen müssen, den Fachmann, den Experten, und
dieser gewinnt dadurch eine unglaubliche Autorität.
Wenn schon der Fernsehapparat für die Zeitgenossen
immer mehr an Bedeutung gewinnt, dann ist der, der
ihn repariert, eine Autorität, und wenn er nicht gleich
auf dem Platze erscheint, gibt es Zusammenbrüche am
laufenden Band. Ich übertreibe vielleicht ein bisschen,
aber Sie verstehen, was ich damit andeuten will:
Zusammenbrüche, weil die Mitte fehlt.

Wenn wir so sehr von der Technik her bestimmt
sind und die Technik so sehr in die leergewordene Mitte
unseres Lebens gerückt ist mit allen ihren Möglichkeiten,

die sie bietet, dann wächst dem Techniker eine
neue Autorität zu, die sich aus seiner Funktion ergibt.
Und es ist einigermassen merkwürdig, dass sich parallel

zu dieser Aufwertung der technischen Autorität
allenthalben die Sehnsucht zeigt nach neuer, tieferer

247



Oben: Ausblick vom Konstanzer Hafen auf den See; im Hintergrund der Wasserturm. Unten: Am Quai vor dem
«Konzil» liegt die «Stein am Rhein», ein Schiff der Schiffahrtsgesellschaft Untersee und Rhein, vertäut; im Hintergrund

links das Münster zu Konstanz.

248



personaler Autorität. Als Hochschullehrer gehöre ich
zu denen, die in den Auseinandersetzungen mit der
unruhigen jungen Generation ständig und täglich die
Formen dieser Sehnsucht am eigenen Leibe verspüren.
Mir ist ganz klar, dass die Unruhe in Wahrheit Sehnsucht

ist, bei vielen Jungen sogar eine ein wenig
romantische; Sehnsucht nach neuer, besser begründeter
personaler Autorität. Wie wäre es sonst möglich, dass
ein Mann wie Che Guevara eine so unglaubliche
Autoritätsrolle immer noch spielen kann, obschon niemand
genau zu sagen vermag, was er denn eigentlich war
und wer er war. Es ist auffällig und merkwürdig, dass
sich die Sehnsucht vielfach gerade an den fremdesten
und fernsten Punkten festsetzt, so wie bekanntlich aus
der Nächstenliebe allmählich eine Fernstenliebe (Nietzsche)

zu werden beginnt und wir uns alle ganz
ungeheuerlich ereifern, wenn es um Biafra geht, derweil
— wenigstens bei den Jüngeren — schon die Liebe zu
den Eltern, zur eigenen Mutter, quantitativ und qualitativ

abnimmt. Es ist eine romantische Sehnsucht nach
neuen Maßstäben und bei vielen, die diese Unruhe
verspüren und sich zu ihr bekennen, sogar das Verlangen
nach neuen Ideologien. In Deutschland beispielsweise
wird die sogenannte skeptische Generation (meines
Alters), die sich von der nationalsozialistischen Ideologie

erschreckt und degoutiert abgewandt hat, jetzt
abgelöst durch eine junge Generation, die nicht
nationalsozialistisch, aber neomarxistisch gestimmt ist
und im Grunde auf jeden Fall ein Dogma haben will,
eine Unbedingtheit von Ueberzeugungen und
Wertvorstellungen, denen sie nachfolgt, blind.

Abenteuer der Bewährung gesucht

Diese Unruhe der Gesellschaft scheint also auch
immer wieder der Versuch zu sein, zu Abenteuern der
Bewährung zu kommen, was in der heutigen Zeit offenbar

nicht mehr im selben Masse möglich ist wie früher.

Früher sind kriegerische Auseinandersetzungen
Möglichkeiten solcher individueller Bewährung im
positiven und negativen Sinne gewesen. Heute aber kann
man, abgesehen davon, dass der Krieg seine Gestalt
geändert hat, unter den technischen Bedingungen des

Krieges ja nicht mehr von individuellem Engagement
sprechen, wenn mit modernen Massenvernichtungsmitteln

Millionen ermordert und zerstört werden, ohne
dass ein einzelner hierfür die Verantwortung auf sich
nehmen könnte oder wollte; das gehört zu den
Bedingungen moderner Waffensysteme. Es könnte sein, dass
die grosse Bedeutung, die Erotik und Sexualität unter
den jungen Menschen von heute haben, nicht zuletzt
daher kommt, dass dies eines der letzten verbliebenen
Felder (so meinen sie jedenfalls) individueller
Bewährung sein könnte.

Zentrales Motiv der Krise

Doch hier will ich abbrechen, meine Damen und Herren!

Ich will die Beschreibung nicht weitertreiben,
denn Sie alle kennen in irgendeiner Form die
Unruhe in der Gesellschaft, die Sie ja zum Thema Ihrer
Tagung gemacht haben. Mir scheint, und damit gehe
ich einen Schritt weiter in die Diagnose hinein, ein
zentrales Motiv dieser Krise der Gesellschaft, die sich
in der Krise der herkömmlichen Verhaltensweisen und

Autoritäten ausdrückt, sei die Spannung zwischen
gesellschaftlicher und politischer Verfassung. Ich möchte
meinen, dass wir in dem Umbruch, in dem wir uns
befinden, im Umbruch der Autorität, immer wieder
Gemeinsamkeiten finden auf jeder Ebene, wo Umbruch
geschieht. Drei Elemente vor allem scheinen mir her-
auszuragen. Einmal fordern diejenigen, die neue
Autoritäten wollen und die bisherigen in Frage stellen, dass
Autorität sich funktional und nicht mehr traditional
verstehen müsse. Sie fordern zweitens, dass es zwischen
Oben und Unten eine Kommunikation, eine Information,

eine Diskussion geben müsse. Und sie fordern drittens,

dass Autorität heute mobil, flexibel, dynamisch
sein müsse. Alle drei Elemente zeigen eine Spannung
zwischen gesellschaftlicher und politischer Verfassung.
Denn sie entstammen allesamt der Dynamik des
industriellen Produzierens, wo sie nämlich längst
verwirklicht sind. Unser Industriesystem hat diese Form
der Autorität ausgebildet als eine der nötigen
Bedingungen industrieller Existenz. Aber unsere soziale und
politische Anpassung an diese industrielle Dynamik
hat nicht Schritt gehalten, ist ihr nicht in gleichem
Tempo nachgefolgt.

Demonstration der Leistung nötig

Lassen Sie mich diese drei Elemente — Symptome, wie
ich sie nenne — nacheinander kurz erläutern! Der
funktionale Impuls der Kritik an der Autorität besagt,
dass wer Autorität heute hat, wo immer er steht,
ständig den Leistungserweis schuldig ist. Wer sich als
Autorität ein- für allemal etabliert sieht, für sich einen
besonderen Status gesichert glaubt, etwa durch Titel

oder Gehaltsniveau, durch einmal erfolgte Ernennung

oder Zuteilung, der ist schnell verloren. Anders
ausgedrückt: Leistung ist heute die ständige Voraussetzung

von erlebter und erfahrener Autorität. Man
muss, wenn man Autorität haben will, denen, die auf
diese Autorität schauen, beständig demonstrieren, dass

man mehr kann, mehr weiss und mehr leistet als sie.

Wer sich diesem Zwang nicht stellt, kommt in
Schwierigkeiten. Deshalb muss sich Autorität unter den
heutigen Bedingungen kritisch fragen lassen, ob solche
Leistungen erfüllt sind. Wer sich — Beispiel aus meinem
Arbeitsbereich an der Universität — auf den Standpunkt

stellt: ich bin ordentlicher Professor der
Hochschule, habe alle vorgeschriebenen Stufen der Laufbahn
zurückgelegt, also habe ich jetzt Anspruch darauf, als

Autorität respektiert zu werden, ist verloren. Er muss
demonstrieren, dieser Professor, muss klar machen können,

was er für die Ausbildung leistet, was für die
Forschung, was für die Universität, wobei es niemanden

interessiert, was er gestern geleistet hat.

Verspielte Autorität: Ludwig Erhard

Das ist eine merkwürdige Unmenschlichkeit, die in
dieser Situation steckt. Aber die Tendenz ist nun einmal

so. Es ist nunmehr viel schwerer, nicht nur den
Zugang zur Autorität zu schaffen (den harten
Aufstiegskampf durchzumachen) und auch danach ständig

weiter auf dem Quivive zu sein (statt den Status
zu geniessen). Autorität muss sich, anders gesagt, ständig

bewähren. Ein festgewolltes, eindeutig von Natur

vorgegebenes Oben und Unten gibt es nicht. Lassen

Sie mich das am Beispiel des ehemaligen deutschen

249



VSA-Fachkurs
für Heimleitung
am Institut für angewandte Psychologie in
Zürich 7x2 Tage, September 1971 bis März
1972.

In Kurs 4 sind noch einige Plätze frei.
Interessenten melden sich bitte baldmöglichst
bei G. Bürgi, 8427 Freienstein.

Bundeskanzlers Ludwig Erhard zeigen! Da war ein

Mann, 1965 mit unerhörtem Goodwill gewählt, der
seit 20 Jahren als Vater des deutschen Wirtschaftswunders

galt, als unangefochtene Autorität auf den
Denkmalssockel gestellt: Binnen eines Jahres, zwischen 1965

und 1966, verspielte eben dieser Mann jede Autorität.
Ende 1966 wären die wenigsten noch bereit gewesen,
von ihm auch nur noch ein Brot zu nehmen. Seine
eigene Partei liess ihn fallen, abrupt und ohne zu
zögern, als sich herausstellte, dass er über Autorität nicht
mehr verfügte. Da gabs einfach ein Verspielen der
eigenen Autorität, weil in einer schwierigen Situation
des Landes die früher geschaffene Autorität offenbar
nicht die nötige Leistung für die Gegenwart zu erbringen

vermochte. Die moderne Gesellschaft ist sehr
unsentimental, wenn es um sie und die eigene Zukunft
geht, vielleicht sogar sehr undankbar. Wenn die
erwartete Leistung ausbleibt, wird schnell der
Trennungsstrich gezogen, was übrigens in der industriellen
Produktion schon längst gang und gäbe ist. Wenn sich
eine Firma in die roten Zahlen manövriert, hören bald
genug alle Loyalitäten auf, und das Revirement geht
schnell über die Bühne. Das ist amerikanische Schule.

Angst vor dem Aelterwerden

Ich bin in diesen Dingen bewusst so ausführlich, um
Ihnen zu zeigen, wie ambivalent, wie zweigesichtig
diese neue Situation der Autorität ist, wieviel in ihr
an Leistungsvermögen steckt, aber wie sehr in ihr
auch die Gefahr der Unmenschlichkeit steckt. Das ist
einer der Gründe, warum wir alle mehr denn je Angst
haben, älter zu werden — mehr denn je Angst haben,
älter zu werden, weil wir uns sorgen, dass einmal die
Kräfte nachlassen könnten, dank denen wir bislang
unsere Autorität, wie gross oder klein sie sei, durchgesetzt
haben.

Neben Ludwig Erhard gibt es andere Beispiele, die
sozusagen die ganze Welt kennt: Präsident Lyndon
Johnson, 1964 mit einer Stimmenzahl als amerikanischer

Präsident gewählt wie keiner vor ihm; zwei Jahre
später ein völlig in die Ecke gedrängter, ausmanövrier-
ter, erschöpfter Mann, der nicht mehr in der Lage war,
das ungeheuer strapazenreiche Amt so zu führen, dass
die amerikanische Nation das Gefühl haben durfte,
geführt zu werden. Es gibt also auch einen dem
Amt drohenden Autoritätsverlust, wenn die Inhaber
mit dem Amt nichts (mehr) anfangen können. Da
gibt es keine Berufung mehr auf das Charisma des

Amtes, keine Berufung auf jahrhundertlange Traditionen,

die an einem Amte hangen mögen; es sind keine
Loyalitäten mehr zu erwarten von denen, welche von
diesem Amte abhängig sind. Die auf römische
Tradition zurückgehende Trennung von Amt und Person

ist in wachsendem Masse fraglich geworden, man
will die Unterscheidung zwischen Amt und Amtsträger

nicht mehr machen.

Abgeschirmt in der Zentrale: Papst Paul

Lassen Sie mich — zweitens — auf das
Kommunikationsproblem eingehen! Nötig für die Autorität ist
heute nicht nur der ständige Leistungserweis,
sondern auch die Kommunikationsfähigkeit, die Fähigkeit
zu lernen und Erfahrungen an andere weiterzugeben.
Das gehört auch in das Bild unserer Welt. Für mich
ist es gar keine Frage, und ich sage dies in aller
Freimütigkeit, dass der gegenwärtige Papst zum Beispiel
ein Opfer dieser Situation zu werden beginnt. Papst
Paul hat offensichtliche Schwierigkeiten zu kommunizieren

und in voller Breite auf- und wahrzunehmen,
was in der vollen Breite des Weltkatholizismus heute
geschieht. Er scheint zu sehr abgeschirmt durch eine
jahrhundertelange Tradition in der römischen
Zentrale, er vermag nicht durchzustossen durch jahrhundertealte

Schichten und Formationen, wobei Papst Paul
dies als Person wohl sehr deutlich empfinden mag. Das
macht seine Situation nur noch tragischer. Das Bild
der Welt und der Wirklichkeit scheint durch die
traditionelle Optik des Vatikans immer weniger greifbar
zu werden. Das ist jedenfalls der Eindruck, den man
gewinnt, wenn man gewisse päpstliche Äusserungen
und Lehrmeinungen zur Kenntnis nehmen muss. Der
Vatikan als Zentrum einer heilen Welt tut so, als könne
man von diesem Zentrum aus noch sagen, wie die
Wirklichkeit aussehen müsse.
Die Fähigkeit zu lernen, ist die entscheidende Voraussetzung

der Autorität —• und zwar ein Leben lang!
Ein Leben lang zu lernen, immer wieder das wechselnde
Bild der Wirklichkeit in sich aufzunehmen, sich nicht
abschirmen zu lassen und als Schlimmstes zu meiden
die Unfähigkeit im Abgeschirmtsein zur Kommunikation

mit denen, die an der Basis sind! Hier, an
diesem Punkt, meine Damen und Herren, ist die grosse
Bedeutung der modernen Sozialwissenschaft mit Händen

zu greifen. Sie hat mit ihren empirischen Methoden,

mit ihrer Statistik und ihrer Messung im Grunde
uns gezeigt, dass vieles von dem, was wir geglaubt
haben, in der Wirklichkeit der Welt nicht mehr stimmte.
Sie hat uns gezeigt, dass vieles im Verhalten des
Menschen anders ist, als wir es uns vorgestellt haben oder
als es unsere Normen gewollt haben. Das fing an
und ist wieder ambivalent, doppelgesichtig, mit dem
berühmten Kinsey-Report, der vor 10, vor 15 Jahren
in den Vereinigten Staaten erschienen ist. Kinsey
untersuchte zum ersten Mal die sexuellen Beziehungen der
Menschen empirisch, d. h., er fragte nicht, was sein
soll, sondern zeichnete einfach nach, was denn wirklich

war.

Kinsey zum Beispiel

Was war denn hier los? Was geschah denn da? Wie
verhalten sich den die Menschen? Kinsey sah und
sagte: So sind die Dinge, nicht so, wie Ihr Euch das

250



in Euren überlieferten Vorstellungen eingeredet habt.
Und weil die Dinge sind, wie sie sind, erklärten die
Verfasser des Kinsey-Reports, der inzwischen
tausendfache Anwendung gefunden hat auch in anderen
Bereichen, sind die tradiierten Normierungen, die nicht
in Rechnung stellen, was ist, falsch —• ganz einfach
falsch. Es entsteht aber in dem Augenblick, da uns
diese Sozialwissenschaft mit ihren empirischen,
statistischen Messmethoden die Möglichkeit zu prognostizieren

demonstriert, eine neue Situation, welche sich
mit ungeheurer Rasanz ausbreitet und ihrerseits die
Bedeutung der Sozialwissenschaft für die moderne
Industriegesellschaft wieder unterstreicht. Sie bringt ein
neues Problem für die Autorität.

Es kann sein, dass sich die Autorität in die Gefangenschaft

der sozialwissenschaftlichen Messmethoden
begibt; kann sein, dass die Politiker beispielsweise nicht
mehr fragen, was gut sei, was notwendig, was zu tun
sei, sondern bloss noch fragen: Was wollen denn die
Wähler? Was wollen die Wähler, dass ich tue? Durch
die demoskopische Umfrage lassen sie sich sagen, was
ihre Führung bedeuten solle. Altertümlich und
orthodox verstanden, besagt Führung so viel wie einen
Schritt voraussein, vor den anderen, den Geführten.
In der Perspektive solcher orthodoxer Führung ist
die neue Situation katastrophal, denn die Unterwerfung

unter die statistischen Messmethoden der Demoskopie

heisst dann nichts anderes als dies, dass Führung

aufhört, in einem Gemeinwesen Führung nicht
mehr möglich ist, Führung nicht mehr geschieht. Einer
der Gründe, warum Ludwig Erhard völlig untergegangen

ist, war gerade der, dass er in den letzten Monaten

seiner Amtszeit nur noch die demoskopischen
Umfragen betrachtete und nicht mehr den gestalterischen
Willen besass, selber öffentliche Meinung zu machen
dadurch, dass er handelte und die öffentliche Meinung
hinter sich herzog. Es kann eine politische Führung
und es kann eine Autorität, jeder von uns, in die
Abhängigkeit dessen geraten, was sich mit statistischer
Wahrscheinlichkeit errechnen lässt. Für den Abhängigen

heisst es dann: Weil etwas so ist, wie es ist, soll
es auch so sein. Und dies ist der grosse Fehlschluss
der Sozialwissenschaft heute. Weil etwas so ist, wie
es ist, ist noch lange nicht gesagt, dass es so sein müsse,
und die Folgerung vom Ist zum Sollen beendet die
Fähigkeit zur Gestaltung der Dinge.

Faszination der Konformität

Autorität, meine Damen und Herren, ist auf der einen
Seite in Gefahr, Norm ohne Empirie zu sein, ein Sol-
lensgebot zu sein, dem die soziale Wirklichkeit nicht
mehr entspricht (Beispiel: Sexualnormen!). Aber die
andere Seite der Gefahr ist nicht geringer, dass uns
nämlich eine Empirie bestimmt, die ohne Norm ist.
Dass wir im Grunde so sein sollen, wie alle sind nach
der Statistik, und dass eine ungeheuerliche Konformität

ausbricht, dass wir uns anpassen und mit allen Mitteln

versuchen müssen, im Strome der Gleichförmigkeit
mitzuschwimmen. Darin besteht die grosse Macht

der Modescheinungen und der Mode-Manipulatoren,
denen sich offenbar niemand zu entziehen vermag.
Die Scilla- und Charybdis-Situation: dass wir auf
der einen Seite lernen müssen, wie die Wirklichkeit
ist und dass wir hierfür wissenschaftliche Methoden

zu entwickeln haben, die früher nicht dageween sind,
dass wir aber unter dem Einfluss dieser Methoden
gefährdet sind, die Fähigkeit zur gestalterischen Einwirkung

zu verlieren, kennzeichnet die Schwierigkeiten
der Autorität heute. Wir müssen etwas wissen von
denen, denen wir Autorität sind, von ihren Sehnsüchten,

ihren Hoffnungen, ihren Wünschen. Aber wir
sollten uns diesen Wünschen nicht völlig unterwerfen.

Was heisst Kommunikationsbedürftigkeit?

Mir scheint, das sei eines der wichtigsten Probleme der
politischen Führungsschichten in allen Ländern der
Welt, auch hinter dem Eisernen Vorhang. Die
Führungsschicht hat Verständigungsschwierigkeiten —
Kommunikationsschwierigkeiten mit der jungen
Generation, und zwar überall. Ueberall, wo es Autorität
gibt, hat sie es schwer, die Sprache zu sprechen, die
überzeugt. Und dies ist eigentlich der Inhalt dessen,
was ich unter Kommunikationsbedürftigkeit der Autorität

verstehe.

Drittens: das Defizit an Mobilität schliesslich, das die
Autorität heute auszeichnet! Wir alle wissen, dass

die Dynamik der Industriegesellschaft, dieses rasante
Produzieren mit immer neuen technischen Entwicklungen,

ständigen Veränderungen auf dem Gebiet der
Technologie — immer schneller entstehen die Generationen

von Technologien, die (Beispiel Datenverarbeitung!)

die vorausgegangenen gleich wieder unbrauchbar

machen — vom Menschen eine Anpassung
verlangt in einem Masse, wie er sie früher und in dieser
Form noch nicht hat leisten müssen. Früher konnte
man sagen : Du sollst in deinem Stande selig werden,
du bist dort geboren und wirst auch dort sterben, du
bist in diesem Beruf und in diesem Stand gross geworden

und du wirst ein Leben lang in diesem Stande bleiben!

Eingeübte Verhaltensweisen, eingeübte Normen,
die wir von Kindheit an mitbekommen haben — dies
alles ist nicht mehr!

Ständig wachsender Verschleiss

Der Wandel der Rollen ist ungeheuerlich. Und damit,
meine Damen und Herren, ist auch der Verschleiss
ungeheuerlich. Denn das verschleisst den Menschen ja
sicherlich, ständig umstellen zu müssen, ständig dazu
bereit zu sein, sich in Frage stellen zu lassen, weil die
Voraussetzungen der menschlichen Existenz sich
fortwährend ändern. Und darum stellt sich die Frage heute,
was ein erfahrener Mann, eine erfahrene Frau denn
sei. Worin ist Erfahrensein anders als früher? Früher,

möchte ich sagen, war derjenige ein erfahrener
Mann, der mit Dreissig in das Justizministerium eintrat

als Referendar oder Assessor und es mit Fünfundsechzig

als Ministerialrat oder Ministerialdirigent —
um das deutsche Beispiel einer normalen Laufbahn zu
nennen — wieder verliess. Man blieb sein Leben lang
in der gleichen Laufbahn und wurde mit Fünfundsechzig

als erfahrener Mann gepriesen. Heute wird nicht
mehr als erfahren gepriesen, sondern als betriebsblind
beschimpft, angetan mit den Scheuklappen seines
Ressorts, wer nicht bereit ist, fortgesetzt an sich zu arbeiten

und zuzulernen.

Und deswegen ist in der modernen Industriegesellschaft
die Mobilität der Autoritäten ein Entscheidungscharak-

251



Der VSA
dankt

Anlässlich der diesjährigen VSA-Tagung
in Kreuzlingen und Konstanz haben
folgende Institutionen und Firmen dem
schweizerischen Heim- und Anstaltswesen
durch Spenden ihre Sympathie bekundet:

Coop Schaffhausen

Dietiker & Co. AG, Stuhl- und Tischfabrik,
Stein am Rhein

Gemeinnützige Gesellschaft des Kantons
Thurgau

Georg Fischer, Aktiengesellschaft, Schaffhausen

Haco Nährmittel, Gümligen
Henkel AG, Prntteln
Hügli Nährmittel AG, Arbon
Kantonalbank Schaffhausen

Knorr Nährmittel AG, Thayngen

Maggi AG, Kemptthal
Rimuss-Kellerei Rahm, Hailau
Sais-Werke, Zürich
Adolph Saurer AG, Arbon
Seifenfabrik Steinfels, Zürich
Schokoladenfabrik Bernrain, Kreuzlingen

Der Vorstand des Regionalverbandes
Schaffhauser-Thurgau wie der Zentralvorstand

des Vereins für Schweizerisches
Heim- und Anstaltswesen danken den
aufgeführten Spendern, deren Gaben die
Durchführung der Tagung erleichtert
haben.

teristikum. Man wechselt seinen Job, wie die Amerikaner

sagen, man wechselt seine Funktion, man wechselt

in der Politik sein Ressort — besonders im
Angelsächsischen ist das so, während wir in Mitteleuropa
und insbesondere in der Bundesrepublik zu langen
Amtszeiten neigen. Wir halten lange Amtszeiten von
Bürgermeistern, Ministern und Abgeordneten noch für
einen Ausweis besonders qualifizierter Politik. Die
grosse Gefahr dieser langen Amtszeiten besteht darin,
dass die Fähigkeit zuzulernen nachlässt ebenso wie
das Vermögen, sich umzustellen und neue Gesichtspunkte

aufzunehmen. Und deswegen ist Wechsel,
Flexibilität, Mobilität im Management grosser Industriefirmen

heute eine Selbstverständlichkeit, um immer wie¬

der neuen Kräften, neuen Phantasien, neuen Perspektiven

Raum zu geben.

Meine Damen und Herren, ich lobe dies alles nicht,
nicht dass Sie mich missverstehen! Denn ich weiss,
was auch da an Unmenschlichkeit impliziert ist. Ich
weiss, was es heisst, wenn einer zehn Jahre oder mehr
einen Betrieb geführt hat und dann schmeisst man
ihn hinaus, weil er den Wandel nicht mehr mitvollziehen

kann, weil er nicht mehr flexibel genug ist,
nicht mehr dynamisch genug. Deshalb verschleissen
sich Autoritäten in einem viel stärkeren Masse, als
das früher der Fall gewesen ist, gerade weil der
Wettbewerb der Autoritäten nie aufhört. Ich muss diese
Dinge, die hier systematisch erörtert worden sind, nun
noch in die historische Perspektive hineinstellen —
ich muss ja auch dem Schluss zusteuern und wieder
bei Johannes Hus «landen», sonst könnten Sie es als
Stilfehler meiner eigenen Darlegungen empfinden.

«Auch Konzilien können irren»

Lassen Sie mich also, meine Damen und Herren, zu
diesen systematischen Erwägungen eine historische
Perspektive hinzufügen, die es uns deutlich macht, dass
wir es mit einem universalen Vorgang zu tun haben,
der unbekümmert um Zeit und Ort die gesamte
industrielle Welt erfasst hat. Wer gehört noch nicht zur
industriellen Welt? Wer es noch nicht ist, der ist morgen

industriell! Die Modernität, das moderne Dasein,
beginnt in der Tat mit jener Neuzeit, in die hinein auch
Johannes Hus gehört. Ich meine fast, die Neuzeit habe
an jenem Tag — exakt an jenem Tag — begonnen, da
im Jahre 1519 auf der Disputation in Leipzig Martin
Luther dem päpstlichen Legaten eine scharfe Antwort
gab, nachdem ihn dieser dialektisch geschickt in die
Ecke getrieben hatte; mit Konzilsbeschlüssen,
Konzilsentscheidungen hatte nachweisen wollen, dass der
Doktor aus Wittenberg Unrecht habe. In seiner
Unsicherheit prägte Luther in schwieriger Situation
gegenüber dem päpstlichen Legaten gegenüber jenen
entscheidenden Satz, von dem die Neuzeit ihren Ausgang
nahm: «Auch Konzilien können irren!» Auch Konzilien

können irren — das heisst: Es gibt keine Autorität,
die nicht irrt. Damit beginnt die Krise der Autorität.

Mit diesem Satz und mit den gesellschaftlichen
und politischen Folgen des Satzes ist gleichsam das
institutionelle Misstrauen gegen Autorität inauguriert.
Mit diesem Wort beginnt das, was nun als Auflösung
der mittelalterlichen Ordnung, der mittelalterlichen
Gewissheit, auch der Heilsgewissheit, in Erscheinung
getreten ist. Ich sage dies wiederum ohne alle Euphorie,
ohne Jubel, weil ich mir darüber klar bin, wieviele
Kosten für die Menschen die Emanzipation gebracht hat.
Denn es ist ja eben nicht so, wie die naiven Aufklärer
meinen, dass der Weg zur Selbstbestimmung nur ein
Paradiesweg sei. Vielmehr geht er durch tiefe Höllen
hindurch, weil mit dem Zusammenbruch bewährter
Institutionen auch bewährte Hemmungen und Hemmnisse

für und gegen den Menschen wegfallen. Aber das
ändert alles nichts daran, dass der Mensch auf
diesem Wege nicht mehr nachlassend fortschreiten wird.
Wir werden ihn nicht mehr in die Unmündigkeit
zurückdrängen können. Er will wissen, warum ihm
befohlen wird. Kann sein, dass wir ihn zum Gehorsam
erziehen können, doch seine Unterwerfung unter den

252



blossen Befehl werden wir nicht mehr bekommen.
Autorität muss sich vor der Vernunft des Menschen, auch
auf der Ebene kindlicher Vernunft, zu rechtfertigen
suchen.

Prozess der Demokratisierung

Ich meine nicht, dass nicht befohlen werden soll. Wie
könnte ich ein Vater sein, wenn ich nicht gelegentlich
befehlen müsste! Aber ich weiss (obwohl ich nicht
immer danach handle), dass ich als Vater versuchen muss,
die Befehle zu begründen. Es wird so sein, dass diese
Begründung nicht immer akzeptiert wird, vielleicht
sogar in den wenigsten Fällen akzeptiert wird, aber
ich muss mich zum mindesten darum bemühen. Was
sich hier abspielt, ist das, was man den universalen
Prozess der Demokratisierung nennt. Demokratisierung
— das grosse Modewort unserer Zeit! Das grosse Modewort,

hinter welchem eben jener universale Wille
zur Mündigkeit und Selbstbestimmung des Menschen
steht. Mitbestimmung des Menschen an seinem Schicksal:

Was früher nur wenigen zustand und zuteil wurde,
wird heute allen zuteil. Wir sollten daher auch über
die sogenannte Lasterhaftigkeit und über den Sittenzerfall

unserer Zeit uns nicht so aufregen. Denn, meine
Damen und Herren, was früher das Vorrecht der
Reichen und der Herrschenden war, die Laster der
Aristokratie sind nun eben die Laster des Volkes geworden.

Auch darin hat es halt eine Demokratisierung
gegeben.

Aufbruch zur Selbst- und Mitbestimmung

Nun, die emanzipierten Frauen, die jungen Menschen,
die Minderheiten aller Art, die farbigen Minderheiten
zumal in den ehemaligen Kolonien, den Entwicklungsländern,

sie sind alle überall im Aufbruch, im
Aufbruch zur Mitbestimmung und zur Selbstbestimmung.
Wenn Sie in eine deutsche, eine amerikanische,
vielleicht auch in eine schweizerische Universität kommen
(welch letztere ich leider nicht so gut kenne, um sie
sicher zu beurteilen), dann schallt Ihnen dieser Ruf
«Mündigkeit!», «Mitbestimmung!», «Selbstbestimmung!»
entgegen. Natürlich droht hinter der Mitbestimmungsmode,

hinter dieser Selbstbestimmungsforderung die
Gefahr der Utopie. Es steht hinter der Mode auch der
Gedanke: Vielleicht erreichen wir, was Menschen noch
nie erreicht haben in der Geschichte, dass jeder über
sich selber bestimme und keiner mehr über den anderen

herrsche. Die Utopie der herrschaftslosen Gesellschaft

kommt hinter dieser Demokratisierung hoch,
die deswegen eine Utopie bleiben wird, weil auch der
Wille zur Mündigkeit den Menschen nicht zu einem
anderen macht, als es der alte Adam gewesen ist.

Wer rechnet noch mit der TJnfertigkelt?

Anders ausgedrückt: Ich kann, meine Damen und Herren,

den Willen zur Mündigkeit und zur Selbstbestimmung

haben, aber ich werde deswegen doch nicht
aufhören, ein Mensch mit all seinen Begrenzungen, seinen
Egoismen zu sein. Die grosse Frage unserer Zeit ist
die, wer in dieser Demokratisierungswelle, die unwiderstehlich

scheint und wie ein säkularer Gott auftritt,
eigentlich noch mit der Unfertigkeit des Menschen,
mit seinem Egoismus rechnet. Der Gedanke von der

Erbsünde — ein christliches Dogma, das jetzt ein bisschen

belächelt und beiseite geschoben wird — hat
doch die Wirklichkeit sehr genau im Blick! Wenn das

Dogma eben vom Menschen sagt, dass er nicht wie
Gott sei und dass er ein gefallenes Wesen sei und dass

er deswegen aus eigener Kraft, aus eigener Bestimmung

den Frieden und das Paradies nicht haben könne,
sollten wir die Sache ernstlicher überdenken. Politisch
ausgedrückt, heisst das: Es wird auch weiterhin nötig

sein, den Menschen vor dem Menschen zu schützen.
Autorität wird nicht zuletzt deswegen sein müssen,
weil der Mensch vor dem Menschen geschützt werden

muss, weil Macht im Grunde korrumpieren kann
und korrumpiert. Im Gleichgewicht der Kräfte muss
Macht ausbalanciert sein.

Aufgaben und Probleme der Führung

Und hier sollte eigentlich einsetzen, was eine neue,
vernünftige Begründung der Autorität, eine vernünftige

Stabilisierung auf dem neuen Niveau, das die
Unruhe der Gesellschaft geschaffen hat, als möglich
erscheinen lässt. Ich gehe davon aus, dass Autorität,
also Hierarchie, also Ueber- und Unterordnung im
sozialen Leben des Menschen deswegen nötig bleiben
wird, weil dieses Misstrauen gegen den Menschen mehr
als berechtigt ist und weil wir uns nicht darauf
verlassen können, dass er, der zur Selbstbestimmung
sich berufen fühlt, auch seine eigene Selbstsucht zu
überwinden vermag. Die Väter der amerikanischen
Verfassung haben das genau gewusst. Darum haben
sie auch eine Verfassung geschaffen, die so lange schon
Bestand gehabt hat, die Zeiten überdauernd, weil sie
so realistisch vom Menschen gedacht hat. «Wenn die
Menschen Engel wären, so sagte James Madison, einer
der Schöpfer dieser amerikanischen Verfassung am
Ende des 18. Jahrhunderts, «dann brauchte es keine
Regierung.» Wenn Menschen Engel wären, dann
brauchte die Regierung keine Opposition, die sie
kontrolliert und kritisiert. Wenn Menschen Engel wären,
dann müssten nicht Ehrgeiz und Macht durch Ehrgeiz

und Macht begrenzt und kontrolliert werden. Wenn
Menschen Engel wären, dann brauchte es das Prinzip
der konstitutionellen, der republikanischen Verfassung
mit der Teilung der Gewalten nicht. Mit anderen Worten:

Autorität wird sich den neuen Funktions-,
Kommunikations- und Mobilitätserfordernissen unserer
Zeit stellen und anpassen müssen, aber sie wird doch
zugleich Autorität bleiben müssen. Sie wird Autorität

bleiben müssen, indem sie den Unterschied zwischen
Autorität und Nichtautorität, zwischen Oben und Unten

bewahrt — nicht als eine gottgewollte ein für allemal,

gegebene Sache, gewiss nicht durch irgend eine
Erblichkeit oder durch ein Privileg erzwungen, gewiss
in einem ständigen Prozess des Wechsels durch Wahlen

und Ablösungen, Infragestellungen — aber eben
doch das, was als Führung einen Schritt voraus ist
und die Aufgabe, andere mit sich zu führen, erfüllen
kann.

Partizipation — eine Schlüsselfrage

Meine Damen und Herren, es lebt in unserer Gesellschaft

und inmitten der Unruhe, in der wir uns befinden,

ein tiefes Bedürfnis nach reflektierten Wertvor-

253



Stellungen. Wir reden so viel über soziale Gerechtigkeit

unter uns, aber jedermann hat ein anderes Bild
davon, und er macht es sich sehr schnell zurecht nach
seinen eigenen Perspektiven, seinen eigenen, begrenzten

Gesichtspunkten. Wir müssen, um bei dem
Beispiel der sozialen Gerechtigkeit zu bleiben, einmal darauf

hinweisen, was es denn für unterschiedliche
Menschen an unterschiedlichen sozialen Orten bedeutet,
dass Vermögen und Besitz sich in immer weniger Händen

konzentriert; dass eine immer breitere Zahl von
Menschen zwar ein gutes Leben führen kann, aber
nicht imstande ist, Besitz zu bilden — Besitz und
Vermögen zu bilden, einfach deswegen nicht, weil ihnen
der Konsum des Tages dazu keine Möglichkeit mehr
lässt. Die Frage der Vermögensbildung in Arbeitnehmerhand,

der Vermögensbildung des arbeitenden
Menschen steht — nicht nur in der Bundesrepublik,
sondern wohl auch in der Schweiz — im Mittelpunkt der
Erwägungen und Ueberlegungen. Mitbestimmung, das
hat ja auch General de Gaulle immer wieder gesagt,
Participation, das ist die grosse Schlüsselfrage unserer

Zeit, auf die wir eine Antwort finden müssen, wenn
wir die Revolution derer, die bislang nicht partizipieren

konnten, verhindern wollen.

Autorität muss sich stets personal bestätigen

Aber, meine Damen und Herren, dies alles, diese
reflektierten Wertbezüge und Wertbestimmungen setzen

Autorität voraus, die die Definitionen schafft. Ohne
Autorität gibt es Definitionen dieser Art nicht und
werden sie auch nicht befolgt von denen, an die sie
sich richten. Und so meine ich — das ist mein Paradox

am Schluss: Wie sehr wir auch der Auffassung sein
mögen, dass die alte Autorität insgesamt am Verschwinden

sei, weil alles so funktional, so kommunikabel und
flexibel geworden ist, es stellt sich heraus, wenn man
durch alle Erscheinungen hindurchschaut dorthin, wo
doch der Mensch steht, der Träger der Autorität, dass
dessen persönliche Qualitäten darüber entscheiden,
ob er Autorität hat oder nicht, so wie es — bei allem
Respekt für die Erfordernisse der Modernität —
gestern und vorgestern auch gewesen ist. Und da dem
Menschen heute weder Amt noch heilige Tradition zu
Hilfe kommt, kommt es sogar mehr als je zuvor auf
diese personale Qualitäten an. Gerade weil wir von
der Tradition her keine Hilfe mehr haben, muss Autorität

sich ständig auch personal bestätigen und erneuern.

Wenn die vorgesetzten Attribute wegfallen, die
Titel, dann braucht der, der seine Ueberlegenheit
demonstrieren und durchhalten muss, mehr personale
Autorität.

Herrschaft und Kontrolle der Herrschaft

Und Autorität wiederum ist notwendig, weil offenbar
dieser Mensch (um noch einmal die amerikanische
Verfassung zu zitieren) «zur Freiheit bestimmt ist, doch
zugleich ein gieriges, ein korrumpierbares und
korruptes Wesen» ist. Das empfinde ich als die grandiose
Entdeckung an der Grundlage der amerikanischen
Verfassung, dass ihre Väter gewusst haben, der Mensch
ist zur Freiheit bestimmt, und er ist doch zugleich ein
zutiefst korrumpierbares und korruptes Wesen! Wenn
mich nicht alles täuscht, hat auch die schweizerische
Staatsverfassung nicht zuletzt deswegen über soviele

Jahrhunderte hinweg Bestand gehabt, weil in den
Schöpfern das Bewusstsein von der Freiheitlichkeit
des Menschen, die in dem eidgenössischen Ansatz zum
Ausdruck kommt, sich verband mit einer sehr
nüchternen, sehr selbstkritischen Einschätzung dessen, was
Menschen zu tun und zu leisten vermögen. Das scheint
mir richtig. Wir brauchen Herrschaft und Kontrolle
der Herrschaft zugleich; Autorität brauchen wir, die,
weil sie keine traditionelle Hilfe ein für allemal hat,
personaler Attribute mehr denn je bedarf.

Meine Damen und Herren! Es ist ganz gewiss, dass
die Welt von morgen, in die wir hineingehen, in all
der Unruhe, die sie jetzt bewegt und in der alle Schranken

abgerissen zu werden scheinen, als wollte die
Anarchie der Selbstbestimmung ausbrechen, nicht ohne
Autorität sein wird. Ich glaube, der Mensch braucht,
um des Schutzes willen vor seinesgleichen, um seiner

begrenzten Situation willen neue, personal
leistungsfähigere, personal kräftigere Autorität. Vielleicht
war das auch bei Johannes Hus so: Er hat die alte
Autorität angegriffen, weil er eine neue gesucht hat,
er hat die eine Autorität angegriffen im Namen einer
Autorität, die er höher geachtet hat. Er hat nicht
angegriffen, weil Autorität nicht sein sollte, sondern weil
er eine bessere wollte. Und so ist — bei aller Ungewiss-
heit und Unsicherheit eines gewiss: Die Welt, in die
wir hineingehen, braucht mehr und bessere Autorität.

Jahresversammlung

Nach dem Vortrag Besson, der das Auditorium sichtlich
beeindruckte, was aus der regen Diskussion in der
Pause hervorging, wurde vom Präsidenten im
Anschluss gleich die Jahresversammlung durchexerziert.
Da der Auszug aus Jahresrechnung 1970 und Budget
1971 sowie die Rechenschaftsberichte der Subkommis-
sionen des Vorstandes, der Stellenvermittlung und der
Geschäftsstelle in Nummer 4/71 des Fachblatts publiziert

worden sind, gaben die statutarischen Geschäfte
kaum zu reden. Ueber den Verlauf der Versammlung
kann sich der interessierte Leser anhand des nachfolgend

abgedruckten Protokolls orientieren. Hier genügt
es zu sagen, dass sämtliche Anträge und Berichte die
Zustimmung des Plenums fanden und als neuer
Rechnungsrevisor Heimleiter E. Dahler (Winterthur) gewählt
wurde, der damit die Nachfolge des verstorbenen
Andreas Gantenbein (Herisau) übernimmt.

In seinem Jahresbericht streifte Präsident Sonderegger

die Ereignisse des vergangenen Jahres, das durch
eine vielfach überschwappende Welle der öffentlichen
Heimkritik gekennzeichnet war. Auch wenn diese über
das Ziel hinausschiessende Kritik im einzelnen sicher
ungerecht und für Heimleiter wie VSA-Vorstand auf
jeden Fall sehr unbequem gewesen sei, habe sie als
positiven Effekt bei Politikern und Verwaltungsleuten

doch viel Eis zu brechen vermocht. P. Sonderegger

dankte auch dem langjährigen Inseratenakquisiteur
des Fachblatts, Georges Brücher (Romanshorn),

welcher mit dem Uebertritt in den Ruhestand das
Regime dem jüngeren Kollegen Toni Rüttimann anvertraut,

nachdem die Inseratenregie am 1. Juni an die

254



Die Jahresversammlung 1971 im restaurierten Konferenzsaal des «Konzils».

Buchdruckerei Stutz + Co. übergegangen ist. Namens
des Regionalverbandes Schaffhausen-Thurgau
überreichte Erwin Denzler dem Vereinspräsidenten zur
Erinnerung an die «Schaffhauser»-Tagung im Ausland
eine Portion «Schaffhuserzüngli» und dem
Geschäftsstellenleiter ein paar «Schaffhuser Bsetzistei», während

Vizepräsident Robert Thöni (Steffisburg) dem
Kollegen Paul Sonderegger den Dank des Vorstandes
aussprach und ihm, der sich nach einigem Zureden
nochmals dazu, hatte gewinnen lassen, während eines
weiteren Amtsjahres die Bürde des VSA-Chefs zu
tragen, als Anerkennungsgabe ein Bodenseebuch mit
Widmung aushändigte.

Heime heute und morgen
Im Mai-Heft des Fachblatts erschien eine
Betrachtung zum Thema «Heime heute und
morgen», wobei der Autor H. Nufer, Schule für
soziale Arbeit, Zürich, ohne sein Dazutun und
irrtümlicherweise «doktoriert» wurde.
Herr Nufer legt Wert auf eine Berichterstattung
dieses Irrtums.
Wir bitten um Entschuldigung.

Protokoll
der 127. Jahresversammlung VSA
Dienstag, 11. Mai 1971, in Konstanz

Anwesend: zirka 240 Mitglieder
Vorsitz: P. Sonderegger
Stimmenzähler: A. Zwahlen, E. Denzler

1. Das Protokoll

der Jahresversammlung vom 13, Mai 1970 wird genehmigt

und verdankt.

2. Jahresbericht des Präsidenten

Obwohl der Vorstand VSA und seine Mitarbeiter das

ganze Jahr über mit grossem Einsatz tätig waren,
bleibt ein Gefühl des Unbehagens angesichts der Überfülle

von Anliegen, die noch auf Bearbeitung warten.
Wiederum hatten die Subkommissionen und die
Funktionäre einen grossen Anteil an der Bewältigung der
gestellten Aufgaben. Darüber informieren die bereits

255



Seefahrt im Gewitter

Im Laufe des Abends war über dem Seegebiet ein
schweres Gewitter aufgezogen. Trotzdem zögerte praktisch

keiner der Tagungsteilnehmer, nach dem Nachtessen

die Seerundfahrt zu wagen, zu welcher der
festgebende Regionalverband Schaffhausen-Thurgau
eingeladen hatte. Männiglich strebte mutig der im Kreuz-
linger Hafen liegenden «St. Gallen» zu, die mit
kostbarer Fracht an Bord trotz hohem Wellengang und
blinkendem Rotlicht des Sturmwarndienstes ohne Verzug
in See stach. An Musik fehlte es auf dem Schiff nicht,
doch den Tanz liess man umständehalber lieber bleiben,

zumal VSA-Vorstandsmitglied Kurt Bollinger
(Bernrain-Kreuzlingen), der am Mikrophon als
Cicerone fungierte, seinen Heimleiterkollegen ein
bisschen das Gruseln beibrachte, indem er sie auf die
verschiedenen Möglichkeiten des Vivere pericolosa-
mente auf schwankendem Grund aufmerksam machte.
Zudem verfügten die Seefahrer nicht über dieselbe
Standfestigkeit wie Besatzung und Servierpersonal.
Dennoch wurde die Rundfahrt den Leuten ganz ohne
Zweifel zu einem Erlebnis, da sie eine willkommene
«Speak-out»-Gelegenheit schuf und, was freilich nicht
eingeplant war, die Tragweite des Themas Unruhe der
Gesellschaft anschaulich machte. Immerhin wurde
niemand seekrank und niemand im anschliessenden
«Schlaf des Gerechten» gestört!

Mit dem Vortrag «Bestehen heute» von Kantonsrat Paul
Frehner, derzeit noch Leiter des kirchlichen
Studienzentrums Boldern (Männedorf), nahm anderntags im
Konzilsgebäude die VSA-Tagung ihren Fortgang. Nach
Frehner sprach Pfr. H. R. Schibli (St. Gallen) über
«Nächstenliebe und der moderne Mensch». Auch diese
beiden wertvollen, interessanten Vorträge sollen hier
und jetzt im Wortlaut folgen.

Frehner:

Falsche Alternativen

Vor einem halben Jahrhundert erschien das
aufsehenerregende Buch von Oswald Spengler, «Der Untergang

des Abendlandes». In diesem Buch wurde das
Ende unserer westlichen Kultur vorausgesagt. Der
bekannte Soziologe Richard F. Behrendt liess kürzlich
in einem Artikel dem Hinweis auf Spenglers Buch ein
paar Sätze folgen, die ich zitieren möchte: «Trotz zwei
Selbstmordversuchen ist es (nämlich das Abendland)
am Leben geblieben. Jetzt ist es modisch, dieses Ueber-
leben als peinlich und entschuldigungsbedürftig zu
betrachten, sich mit spätmarxistischen und anarchistischen

Diagnosen darüber zu trösten und seine
Zerschlagung als Voraussetzung der Schaffung der
endgültigen Idealgesellschaft zu proklamieren. Da ist
es wohl nötig zu sagen, dass die Zukunft der Menschheit

vom Westen und seinen Leistungen abhängt. Jetzt
mehr denn je; denn nirgends hat sich bisher eine bessere

Alternative gefunden.»

Festliches Bankett am Abend des 11. Mai im «Konzil».

Drei bedeutende Dinge stecken hinter diesen Sätzen.
Erstens die Tatsache, dass die westliche Welt — das
Abendland — in Frage gestellt wird. Im Gebälk dieser

westlichen Welt kracht und knistert es spürbar.
Am Mauerwerk der abendländischen Kultur wird von
aussen und innen gerüttelt. Zweitens wird jene Richtung

von Gedanken und Aktionen sichtbar innerhalb
der Erschütterung, in welcher der Westen steckt, die
darauf hinzielt, durch die Zerschlagung der Kultur
allererst die Voraussetzungen zu schaffen, dass eine
endgültige ideale Gesellschaft entstehen kann. Nach der
Auffassung von Behrendt selber bahnt sich — drittens

— eine gewaltige Aufwertung des Westens an,
wenn und wo gesagt werden darf, dass die Zukunft
der ganzen Menschheit von eben diesem Westen und
von dessen Leistungen absolut abhängig sei.

Zerschlagen oder restaurieren?

«Bestehen heute» : Innerhalb der angedeuteten Situation
müssen wir uns jetzt die Frage vorlegen, in welchem
Sinn und in welcher Weise man überhaupt noch
bestehen und durchhalten kann. Soll in Anbetracht des
knisternden Gebälks das «Bestehen heute» im Zerschlagen

liegen oder heisst Bestehen krampfhaftes Festhalten

am vorhandenen Kulturgut und harte Verteidigung

der Kultur? Um dieser entscheidenden Frage,
dieser existenziellen Alternative näherzukommen,
scheint es gegeben und nötig zu sein, die
Kristallisationspunkte des unerhörten Wandels unserer Gesellschaft

herauszuschälen. Denn die Frage, ob Zerschlagen
oder Aufwerten des Bestehenden, kann praktisch nur
an bestimmten Kristallisationspunkten unserer jetzigen

Kultur aufgezeigt werden. Ein paar Hinweise auf
solche Kristallisationspunkte sind jetzt fällig. Es sind
fünf Punkte, die ich herausgreifen möchte; ihre Zahl
könnte vermutlich nach Belieben vermehrt werden.
Ein erster Gedanke: Wir müssen uns darüber klar sein,
dass wir in einem weltweiten Wandel der Gesellschaft,

259



ja der ganzen Menschheit, drinstehen. Was jahrhundertelang

selbstverständliche Ordnung der Völker gewesen

ist, ist während der letzten Jahrzehnte im eigentlichen

Sinne des Wortes grundsätzlich durchbrochen
worden. Seit die Geschichte der Menschheit überhaupt
fassbar gewesen ist, gab es immer über- und untergeordnete

Völker und Rassen, und zwar als Vorherrschaft
der einen über die andern. Diese Völkerordnung wurde
gründlich durchbrochen innerhalb der letzten zwei,
höchstens drei Jahrzehnte. Wo es noch Ueberreste der
alten Ordnung gibt, etwa in Rhodesien oder in Form
der Rassendiskriminierung in den USA, wird nun
erbittert gekämpft. Und es erscheint nur noch als eine
Frage der Zeit, bis dieser Kampf völlig zugunsten
jener wird ausgegangen sein müssen, die ihre Selbstständigkeit

jetzt noch nicht erreicht haben.

Rückwirkungen auf das Lebensgefühl

Nun sollten wir wissen, dass diese weltweite Bewegung
nicht einfach als geschichtliche Tatsache hingenommen
wird, als ginge sie uns Zeitgenossen nichts an.
Vielmehr hat sie — psychologische und andere — Rückwirkungen,

reale Rückwirkungen auf die bestehende westliche

Welt. Eine während Jahrtausenden festgefügte
Ordnung kann nicht radikal durchbrochen werden,
ohne dass sich dies im Lebensgefühl der gesamten
Menschheit niederschlägt und widerspiegelt. Eine der
sichtbarsten Widerspiegelung dieser Tatsache scheint
mir persönlich das Phänomen der Unruhe unserer
Jugend, die keine Schuld daran trägt, dass sie in den
entscheidenden Jahrzehnten des Umbruchs geboren
worden ist. In den weltweiten Drang zum Durchbrechen

von Ordnungen und Gegebenheiten ist sie
einfach hineingestellt worden und muss ihn nun austragen.

Zweiter Hinweis: Zum Teil mitausgelöst durch das

Ereignis der Bewegung und andererseits auch in der
Form einer eigenständigen Weiterentwicklung, gibt
es einen Prozess, den man die Demokratisierung
sämtlicher Lebensbereiche nennt. Dieser Prozess findet in
allen Institutionen statt, hat alle Institutionen erfasst.
Mitbestimmung ist nicht nur im politischen Bereich
in Form der Demokratie eine Selbstverständlichkeit
geworden, die von allen Völkern angestrebt und
gefordert wird, sie hat nun auch die Industrie erfasst
— die Initiative der Gewerkschaften geht ganz in
dieser Richtung — und erscheint manchen als natürliche

Weiterführung der politischen Demokratie.
Verwaltungen werden von diesem Demokratisierungspro-
zess erfasst, vor allem die Kirchen, auch die römische,
die mitansehen muss, wie eine festgefügt scheinende
Hierarchie ins Wanken gerät, die Schulen sind erfasst
von der Demokratisierungswelle und sogar die
Armee, die am deutlichsten hierarchisch strukturiert ist.
Natürlich hat die Demokratisierungswelle den Westen

in einem besonders starken Mass erfasst.

Neue Aspekte im Bildungssektor

Ein dritter Hinweis auf die Situation unserer Gesellschaft

und auf den Wandel! Innerhalb weniger Jahre
haben sich im Bildungssektor völlig neue Aspekte
eröffnet. Früher war die Möglichkeit einer mehr oder

weniger umfassenden Bildung eindeutiges Privileg
bestimmter Stände und Klassen. Obwohl — was etwa
in der jüngsten Ausgabe des «Zürcher Student»
nachzulesen ist — immer noch festgestellt werden muss,
dass aus Arbeiterkreisen verhältnismässig wenige junge
Leute (wenige Prozente!) an den offenen Türen der
Hochschule Einlass begehren, so ist doch grundsätzlich
der überlieferten Meinung der Kampf angesagt,
Bildung könne und solle Vorrecht einzelner Stände bleiben.

Der Kampf wird durchgefochten werden und nicht
mehr aufzuhalten sein. Nicht nur die Schulen sind
grundsätzlich allen zugänglich, sondern dank den
Massenmedien fliesst Wissen in breitem Strom in die
gesamte Menschheit ein, wodurch jeder jedermanns Nachbar

geworden ist und eine Fülle von Kenntnissen in
breiter Auslegung vor uns liegt.

Pluralismus und was weiter?

Der vierte Hinweis geht in folgender Richtung:
Dadurch, dass unsere Welt klein geworden ist, dass
jeder jedes und alles zu wissen bekommt und dass
alles, was in der Welt draussen geschieht, sich sozusagen

in unserer Stube abspielt, ist die Vielfalt von
Auffassungen und Meinungen, die verwirrende Fülle
religiöser und weltanschaulicher Denksysteme, die grosse
Unterschiedlichkeit von Lebensarten- und
Lebensgewohnheiten in unser aller Bewusstsein getreten. Diese
Erscheinung wird von den Begriffen des Pluralismus
und der pluralistischen Gesellschaft einigermassen
eingefangen. Der Pluralismus wirkt sich nicht nur im
Bereich des Geistigen aus, er zeigt sich auch als Pluralismus

der Werte. Der Maßstab der Gestaltung des
Lebens ist nicht mehr eindeutig und klar, sondern in eben
diesen Pluralismus hineingeraten. Keiner hat dem
andern noch irgend etwas vorzuschreiben, früher
geltende Maßstäbe sind völlig relativiert und werden von
Jungen wie von vielen «Mittelalterlichen» als überholt
bezeichnet. Die sogenannte Neue Moral, die sich
insbesondere im sexuellen Bereich Geltung verschafft
hat, hat in breitem Strom Menschen aller Schattierungen

beeinflusst. Die Sehnsucht nach festen Maßstäben,
nach sogenanntem Halt, auch das vielfache Verlangen
nach religiösem Erlebnis bis in die Kreise der Hippies
hinein, ist nur das Gegenbild der heutigen Situation
des Pluralismus, auch das Gegenbild einer rational
begründeten, psychologisch fundierten Aufhebung
aller Lebensformen und Lebenswerte.

Die «Wüste, auf die wir uns zubewegen»

Fünfter und letzter Punkt: Dank der unerhörten
Entwicklung von Wissenschaft und Technik ist der Mensch
Herr geworden über viele Naturkräfte. Er ist
eingedrungen in die tiefsten und kleinsten Geheimnisse
der Natur und hat seinen Angriff zugleich in die Weite
des Weltalls hinausgetragen. Wir wissen aber bereits,
dass wir das alles bezahlen müssen mit einer hochgradigen

Gefährdung unseres Lebens. Im krassen
Gegensatz zu jahrhundertealten Wunschträumen spricht
zum Beispiel Prof. Dr. Karl Schmid (ETH Zürich) nicht
mehr von einem kommenden Paradies auf Erden,
sondern von «der Wüste, auf die wir uns zubewegen».
Früher nur vereinzelt gehörte Warnungen vor der
Gefahr der Verschmutzung von Luft und Wasser sind

260



jetzt zu ganz lauten Aufrufen der gesamten Wissenschaft

vereinigt. Nochmals Professor Karl Schmid:
«Der Expansion unserer bisherigen Tätigkeiten —
das Wort Expansion in weitestem Sinne genommen —
sind ganz bestimmte, unverrückbare Schranken
gesetzt. Unsere Söhne und Töchter sind jung genug, um
erleben zu müssen, dass ihr Lebensraum wirklich
infernalisch wird, wenn nicht wesentlich mehr zu seiner

Schonung und Rettung geschieht als jetzt.»
Hoffentlich dringen diese Töne lautstark genug an die
Ohren vor allem derer, die in der Politik, in der
Wissenschaft und in der Industrie am Hebelarm sitzen und
in erster Linie handeln müssen!

Doch nun genug der Hinweise, der Striche, mittels derer

ich etwas von dem zu zeichnen und anschaulich
zu machen versucht habe, was unsere Welt bewegt,
in deren Gebälk es in der Tat knistert und kracht. Wir
hören das Krachen, und es wird uns bewusst, dass

unter dem bislang schützenden Dach dieses Gebäudes
der Welt wir keine Geborgenheit, keine Sicherheit
mehr finden werden. Das mit ein paar Strichen
angedeutete Bild (das sich noch vervollständigen liesse)
soll es uns jetzt erleichtern, miteinander über die
eingangs erwähnte Alternative nachzudenken. Konkret
gefragt: Sollen wir jetzt einfach mithelfen, das Haus,
in dem wir wohnen, zu zerschlagen? Sollen wir uns
mit der sogenannten Neuen Linken, mit den anarchistischen

Kräften, mit den vielen Gruppen der
(teilweise zu Recht) Unzufriedenen, der Aufgeschreckten
oder der revolutionär Gesinnten nun als blosse
Sympathisanten oder durch eigene Taten am Niederreissen
beteiligen? Nur um Raum zu schaffen für eine neue,
ideale Gesellschaft? Ist das Grund genug, um aktiv
einzutreten in die Kreise der «Zerstörer», denen ich
einfach zubilligen muss, dass angesichts dieser
unerhörten Situation und angesichts dieser infernalischen
Lage, von welcher Professor Schmid spricht, ihre
Anliegen und ihr Vorsatz, eine neue Gesellschaft, eine
neue, ideale Welt zu schaffen, Verständnis verdient?
Oder sollen wir umgekehrt unter Anspannung
aller Kräfte an den Traditionen festhalten, uns an das
Bestehende klammern, ja, das Bestehende, wo nötig,
renovieren, sollen wir einstimmen in den Ruf nach
Ordnung und Gewaltanwendung, sollen wir alte Maßstäbe,
leicht revidiert, wieder umso kompromissloser zur
Geltung bringen, um durchzuhalten und weiter bestehen

zu können?

Alternativen vermeiden — aber wie?

Ich bin der Meinung, dass gerade diese Alternative,
die sich jetzt so deutlich und so klar anbietet, eine
falsche Alternative sei! Ich bin der Ansicht, dass
gerade sie, die sich immer wieder deutlich zeigt, sei's
in den Zürcher Unruhen oder in anderen Unruhen auf
der Welt, und die uns nur den Konflikt, den Gegensatz,
die Aufspaltung beschert, uns gerade deswegen nicht
bestehen lässt! Diese Alternative ist falsch, weil sie
uns immer tiefer in harte, frontale Kämpfe hineinführt,
in welchen sich beide Lager nur zerfleischen. Wenn
aber die Alternative falsch ist, und das scheint mir
das Allerwichtigste zu sagen, dann müssen wir nach
einem Maßstab für unser Handeln, Entscheiden, für
unser Bestehen suchen, der die unheilvolle Alternative
durchbricht und überwindet. Wir müssen einen Weg

Pfr. Paul Frehner, Leiter des Studienzentrums Boldern
(rechts), in Gesellschaft von VSA-Präsident Sonderegger.

finden, eine Richtung entdecken, einen Beweggrund
anvisieren, welche über der Alternative stehen — und
zwar so, dass sie sowohl von jenen, die alles zerschlagen

wollen, wie von denen, die das Heil in der Restauration

zu erkennen glauben, letztlich anerkannt und
akzeptiert werden. Wenn wir einen solchen Weg, einen
solchen Beweggrund finden, den beide Lager letztlich
akzeptieren können, dann, und nur dann, meine ich,
wird es uns gelingen, aus dieser verhängnisvollen,
tödlichen Alternative herauszukommen.

Frage neu gestellt: Würde des Menschen

Freilich, das tönt nun ein bisschen bescheiden, tönt
schwach, vielleicht auch ein bisschen banal und
selbstverständlich; aber ich bleibe dabei, dass es eine Richtung

geben muss, die uns alle vereinen kann. Und ich
bleibe dabei, dass diese Richtung, die uns vereinigt,
statt entzweit, neu überdacht werden muss — nämlich
die Frage nach der Unverletzlichkeit der menschlichen
Würde, jener menschlichen Würde, die nicht zerschlagen

und zerstört werden darf, die Frage nach der
Menschlichkeit, die neu gesehen, neu gewahrt werden

muss. Persönlich möchte ich beifügen, dass ich
die Grundvoraussetzung von Menschenwürde und
Menschlichkeit nicht einfach aus der Luft greife: Ich
rede hier nicht als Zürcher Kantonsrat, auch nicht als
Pfarrer, sondern als «gewöhnlicher» Christ, welcher
glaubt, eben hierin das Zentrum des Evangeliums zu
erkennen, dass Gott nicht zufällig und aus einer flüchtigen

Laune heraus Mensch geworden ist. Vielmehr
ist er, meine ich, darum Mensch geworden, um uns
für alle Zeiten aus falschen Alternativen herauszuführen

und um uns zu zeigen, dass es in unserem
gesellschaftlichen und individuellen Dasein nur um das
eine Anliegen gehen kann, dass der Mensch in seiner

Würde gewahrt sei und gewahrt bleibe.

261



Individualität und Soziabilität

Um das noch deutlicher zu machen, müssen wir nun
wohl sogleich fragen, in welcher Form und in welcher

Art uns die neue Optik bewusst werden soll.
Ich weiss und gebe zu, dass mit dem Hinweis auf das
Zentrum des Evangeliums eine Feststellung getroffen
worden ist, die nicht jeder Mensch ohne weiteres zu
anerkennen vermag und die weder eine radikale Linke
noch eine radikale Rechte voll akzeptiert, ja — ich
gebe auch zu, dass die Feststellung in dieser Art noch
keinerlei gewichtige Aussage enthält. Gewichtiger wird
die Aussage erst dann, wenn wir verfolgen und prüfen,
was es bedeute im Wechselspiel der heutigen
gesellschaftlichen Situationen. Wenn es darum gehen soll,
den Menschen neu zu entdecken, kann dies, scheint
mir, das nur so geschehen, dass der Mensch einerseits
als Individuum neu ernstgenommen wird und
andererseits nur noch gesehen wird in seiner sozialen
Verantwortung. Wir wissen alle, dass früher diese zwei
Dinge, Individualität und soziales Verpflichtetsein,
radikal getrennt gewesen sind, auseinandergebrochen,
und dass es jetzt darum geht, neu zu entdecken, nachdem

eben jene Alternative an Aktualität eingebüsst
hat, dass weder der Invidiualismus noch der
Kollektivismus die Würde des Menschen wahrt. Jenes
Gegensatzpaar, das unsere Welt sehr lang in Atem
gehalten hat, jener Gegensatz, der zur Frontenbildung
zwischen Ost und West geführt hat, muss sowohl im
Osten wie im Westen durch gründliches Durchdenken
überwunden werden. Ich meine, der richtige Maßstab
für ein ausgewogenes Spiel sei dann in Sicht, wenn
jeder Mensch an und für sich in seiner Bedeutung
gesehen wird, er diese Bedeutung jedoch nur haben kann,
wenn und weil er ein soziales, gesellschaftsbezogenes
Wesen ist (und umgekehrt). Zwischen beiden
Wesensentfaltungen besteht völlige Interdependenz, was
besagt, dass jeder einzelne Mensch seiner ihm gemässen
Würde dann sicher sein kann, wenn er in der Gesell-
schaftsbezogenheit steht, und dass es umgekehrt keine
Gesellschaftsbezogenheit gibt, wenn es die Individualität

des einzelnen nicht gibt. Das ist Explikation und
Ausführung jenes Ereignisses, dass Gott, der Schöpfer,
den Merischen als einzelnen ernstgenommen und ihn
zugleich ganz und gar in die Gemeinschaft aller hineingestellt

hat. Meiner Auffassung nach sollten wir endlich

aufhören, was so sehr zusammengehört, noch lange
zu trennen. Ich meine, eben darin müsste endlich das

neue Fragen, die neue Richtung beginnen, dass wir
die Menschheit entdecken — nicht als Sandhaufen (von
lauter gleichartigen Körnerchen), sondern als Mosaik,
welches nur als ganzes ein Bild hergibt, aber gerade
darum ein Bild hergibt, weil innerhalb des Ganzen
jeder Stein seine besondere Funktion, sein eigenes
Gesicht hat.

Weltweite Verantwortung: Entwicklungspolitik

Lassen Sie mich, meine Damen und Herren, von
diesem Punkt aus zurückkehren zu meinen anfänglichen
Hinweisen, zu den vermittels weniger Striche im
ersten Teil meines Referats gezeichneten Bild! Wennn
wir von diesem Punkt aus die ganze Bewegung der
Welt zur Eigenständigkeit hin in den Blick zu bekommen

suchen, dann stossen wir auf ein paar neue, mir

wesentlich scheinende Gedanken. Erstens einmal auf
den Gedanken von der weltweiten Verantwortung,
die wir nicht mehr abschütteln können. Die weltweite
Verantwortung besteht nicht nur in Entwicklungshilfe,
sondern in eigentlicher Entwicklungspolitiic. Wir müssen

aufhören (und sind ja auch im Begriffe aufzuhören),

einfach von «oben» herab Hilfe zu geben, wie
man früher den Armen Almosen gegeben hat. Es
erschüttert mich immer wieder zu sehen, mit welcher
Uebersensibilität, die nur aus der geschichtlichen
Situation heraus zu verstehen ist, die Vertreter der Völker

Afrikas und Asiens jedes «Gnadenbrot» radikal
ablehnen und als Diskriminierung betrachten. Ihnen
gegenüber können wir nicht mehr Entwicklungshilfe
betreiben, indem wir uns als «Helfer» im herkömmlichen

Sinne gebärden, sondern müssen uns bemühen,
ihnen partnerschaftlich zu begegnen, weil doch auch
sie (wie wir) ihre menschliche Würde sollen verwirklichen

können. Darüber hinaus meine ich, dass wir nur
noch so in eine partnerschaftliche Beziehung zu dieser

Welt treten können, die im Aufbruch zur
Selbstständigkeit steht, indem wir dadurch auch als
Nehmende in Erscheinung treten, dass wir uns von ihr
etwas sagen lassen. Sonst stehen wir in der Gefahr,
unsere Ordnung, unser Wirtschaftssystem zu ideologi-
sieren und zu verabsolutieren. Hier liegt der grosse
Dienst, den uns partnerschaftlich zu erweisen wir den
Völkern der Dritten Welt gestatten müssen. Denn wir
gestatten es' nicht, wenn wir einmal die Wertvorstellungen

und Modelle unserer westlichen Leistungsgesellschaft

auf die Dritte Welt übertragen wollen. Es

kann nicht einfach darum gehen, dass wir beispielsweise

den Indern nur Vorwürfe machen wegen ihren
heiligen Kühen und damit unser Wirtschaftssystem
ideologisieren und verabsolutieren. Und es ist auch kein
Zufall, dass diese Leistungsgesellschaft, in welcher
nur der Leistungsstarke Rang und Namen hat, der
Schwache aber ausgestossen wird und abfällt, gerade
von der jungen Generation angegriffen und in Zweifel

gezogen wird. Und darum müssen wir uns den
Dienst erweisen lassen, der darin besteht, dass wir
befreit werden aus der falschen Verabsolutierung der
Wert- und Verhaltensmuster unserer westlichen
Leistungsgesellschaft.

Keine Ideologisierung der Leistung!

In gleicher Weise freilich müssen wir neu sehen
lernen, was unsere Leistungsgesellschaft an sich und in
sich bedeutet. Wir müssen sehen lernen, dass mit
Verzicht und Zerschlagen nichts gewonnen ist. Zerstörung
und Zerschlagung hätte lediglich eine Verarmung im
breitesten Ausmass zur Folge. Wir sollen also nicht
weiterhin ideologisieren und verabsolutieren und
unsere Partner nach unserem Mass selig zu machen
suchen, aber wir sollen anderersichts auch nicht der
Utopie anhangen wollen, durch vorgängige Zerstörung
der alten eine neue Welt schaffen zu können, weil wir
für die Verarmung als Folge schwer zu bezahlen hätten.

Die Leistungsgesellschaft ist nicht alles, aber die
Forderungsgesellschaft nach dem Bilde vieler Junger
führt ebenso wenig zu einer echten Menschlichkeit,
nur zu einer totalen Verelendung des Menschen —
genau so, wie die messbare Leistung als Ideologie den
Menschen innerlich und äusserlich vernichtet.

262



Mitsprache als dialogische Begegnung

Zum zweiten Gedanken, zur Demokratisierungswelle,
möchte ich sagen, dass wir meiner Meinung nach diesen

Weg gehen müssen. Das ist der Weg zum Mitspracherecht

in allen Lebensbereichen und in allen
Institutionen. Aber das Mitspracherecht muss uns im
Sinne der Wahrung der individuellen und sozialen
Würde des Menschen untereinander ganz neu in die
dialogische Begegnung, in den Dialog hineinführen.
Demokratisierung ohne neues Erfassen des Dialogs ist
Unsinn, ein blosser Leerlauf. Wenn wir das Wechselspiel

zwischen Individualität und Soziabilität sehen

wollen, müssen wir das Wesen des Dialogs zu verstehen

suchen, dann müssen wir uns schulen in einer
dialogischen Existenz. Dann muss es zu offenen Gesprächen

kommen, ohne welche jede Demokratisierung bloss
Leerlauf ist. In allen Sparten des Lebens Dialog, in
der Erziehung, in der Kirche, in der Politik, in der
Wirtschaft, zwischen Arbeitgeber und Arbeitnehmer,
denn wir sehen sehr deutlich, dass ein bloss gesetzlich
verankertes Mitsprache- und Mitbestimmungsrecht
schieren Leerlauf bedeutet ohne Bereitschaft zu echtem

Dialog. Es muss selbst dort zum Dialog kommen,
wo jetzt der Monolog noch vorherrscht: in der Schule,
in der Armee. Demokratisierung ist so lange ein
falsches, leeres Schlagwort, als es nicht begleitet wird
vom Willen zum guten Gespräch — zum Dialog.

Ich meine nun allerdings, dass wir eigentlich von Kind
auf die Menschen zum Dialog erziehen müssen. Ich
bin immer wieder überrascht, auf der Stufe der
Gymnasien und der Berufsschulen Klassen zu finden, die
völlig undialogisch geführt werden, weil die Lehrer
anscheinend nicht willens oder nicht in der Lage sind,
den Unterricht dialogisch so zu gestalten, dass auch
der Leistungsschwächere genau so zum Zuge kommen
kann wie der an Intelligenz Stärkere, der allein
deswegen noch lange nicht der menschlich Wertvollere
zu sein braucht. Der Dialog muss geübt werden, geübt
werden aber von der Erkenntnis aus, dass der
Einzelmensch, auch dort, wo er schwach ist, einbezogen
werden muss.

Offensein für die Probleme der Gegenwart

Zum dritten Hinweis, meine Damen und Herren: Ich
glaube, es ist ganz klar, dass Bildung heute allen
offen stehen und zugänglich sein muss. Gerade auf dem
Gebiet der Bildung darf nicht an alten Prinzipien
festgehalten werden. Wir müssen beweglich werden,
lebendig werden. Wir müssen einsehen lernen, dass wir
—• bis hinauf zur Universität — einem veralteten
Bildungsideal verfallen sind. Weithin werden wir in den
Schulen heute noch nicht erzogen zum Jetzt der
Gegenwart, sondern immer noch bloss erzogen zum
Verständnis der Vergangenheit. Im Sinne neuer Bildungsziele

werden wir, meine ich, offen werden müssen für
die Probleme unserer Zeit. Es muss so weit kommen,
dass an unseren Schulen nicht mehr bloss — ich
unterschätze dies sicher nicht — aus der Vergangenheit
gelehrt und gelernt wird, sondern dass die Gegenwartsprobleme

den Ausgangspunkt bilden. Es ist immer noch
schwer, bis hinauf zur Universität, jene Fächer in der
Schule und jene Wissenschaften zur Geltung zu bringen,

die sich mit der Gegenwart beschäftigen. Persön¬

lich trifft mich der Umstand schwer, dass es im Kanton

Zürich zum Beispiel trotz allen Anstrengungen bisher

noch nicht gelungen ist, die Erziehung der
Jugend durch die Massenmedien verständlich, erfassbar

und transparent zu machen. Wir leisten uns in den
Schulen immer noch den Luxus, den Jungen vieles
aus der Geschichte, der Geographie ferner Länder und
Völker beizubringen, statt dass die Jungen lernen können,

in welchem Mass sie und wir alle manipuliert
werden (oder doch werden können) durch die Massenmedien,

Television und Radio, einfach darum, weil
das die Zukunft erfordert, müssen wir das alte
Bildungsideal revidieren, fallenlassen, um die Jungen so
auszurüsten, dass sie das gegenwärtige Leben zu
bestehen vermögen. Wir müssen durchdringen zur Freiheit

des Menschen im Sinne der Menschenwürde auch
dort, wo er durch den Menschen selbst unter Einsatz
der Mittel der Technik und der Massenmedien in seiner

Freiheit gefährdet, gelenkt und manipuliert wird.

Toleranz und Engagement

Lassen Sie mich, meine Damen und Herren, auch, was
den Pluralismus betrifft, versuchen, ein paar Hinweise
zu geben! Was dringend nötig ist, nämlich die echte
Toleranz, kann ja nur wachsen, wenn das menschliche

Wesen in seiner Doppelheit, in seiner Individualität
und in seiner Soziabilität, ernstgenommen wird.

Toleranz bedeutet Offensein gegenüber dem andern,
gegenüber jung und alt, gegenüber dem Sozialpartner
in jeder Hinsicht. Das ist echte Durchführung, echte
Praxis des Pluralismus, die freilich — das ist die Kehrseite

— durchaus verbunden sein muss mit dem eigenen

Engagement. Wir können und sollen persönlich
eine eigene, eindeutige Ueberzeugung haben und werden

trotzdem, ja gerade deswegen, in die echte
Toleranz eintreten. Toleranz bedeutet nicht Meinungslo-
sigkeit, Toleranz soll nicht heissen, dass wir in unserer

Haltung das Rückgrat durch eine Bratwurst ersetzen.

Wir sollen engagiert sein und trotzdem tolerant.

Zum Thema Neue Moral unter dem Titel der Toleranz
hier nur einen Hinweis. Mir persönlich ist es klar
geworden, dass wir unseren Jungen auf sexuellem
Gebiet feste, eindeutige, klare Verhaltensmassregeln nicht
mehr aufoktroyieren können. Wir können ihnen nicht
mehr erklären so und so (und nur so) musst du es

machen; aber es ist genau so falsch anzunehmen, mit unserer

eigenen Standpunktlosigkeit böten wir den Jungen

eine Hilfe. Auch hier ist die Alternative grundfalsch!

Festhalten an alten Maßstäben oder Zerstörung
aller dieser Maßstäbe. Dagegen zeigen sich nach meiner

Erfahrung die Jungen unerhört dankbar, wenn
wir ihnen sagen, wo und in welchem Betracht die
menschliche Würde des andern Geschlechts zu finden

ist. Wenn wir ihnen sagen, was das in sich schliesst,
dass ich mich geschlechtlich verbinde nicht mit irgend
einem Wesen, sondern mit einem Mitmenschen,
seinen Gefühlen, seiner Eigenart, seinem Empfinden. Und
wenn ich mit Jugendlichen nun eben stundenlang so

rede, dass ihnen bewusst wird, wie dieser andere
Mensch empfindet, wie er die Dinge sieht, wie er in
dieser Sache zu verstehen ist, dann, meine ich, wird
es mir gelingen, aus der falschen Alternative
herauszutreten, indem ich zwar keine festen Maßstäbe als
vernichtendes Gebot austeile, aber doch vielleicht Wei-

263



sung im Sinne des Aufbaus echter Menschlichkeit und
menschlicher Würde.

Schibli:

Die neue Richtung von Wissenschaft und Technik

Dass es uns, was Punkt fünf anbelangt, ganz zentral
darum gehen muss, Technik und Wissenschaft nun
nicht mehr einfach in Selbstentfaltung ihren Weg
fortschreiten zu lassen, sondern dass jetzt ganz neu
Wissenschaft und Technik in Dienst treten und genommen

werden müssen, um den Menschen zu schützen
und die menschliche Würde zu wahren, das, meine
Damen und Herren, ist uns klar. Und eben das muss
die neue Richtung von Technik und Wissenschaft sein
und werden! Da müssen alle Kräfte, auch die politischen,

mit eingesetzt werden. Technik und Wissenschaft
sollen nicht mehr einen Bereich ausserhalb bilden,
der sich unbekümmert um den Menschen entfalten darf.
Im Gegenteil gehören beide auch hinein unter den
neuen Maßstab, den wir als zur Wahrung der menschlichen

Würde und der menschlichen Existenz nötig
erkannt haben.

Warum ist Gott Mensch geworden?

So meine ich, sei dieser neue Maßstab echter Menschlichkeit

über allen (falschen) Alternativen. Beide,
sowohl die, welche zerstören und auflösen wollen, als
auch die, welche am Alten krampfhaft festhalten und
bloss restaurieren möchten, müssen sich an diesem und
durch diesen Maßstab messen lassen. Dann, glaube ich,
gibt es echte Wandlungen. Da könnten sich die
Vertreter beider Lager im Dialog und als Partner finden
und dergestalt die Gegenwart bestehen. Lassen Sie
mich, meine Damen und Herren, mit einem persönlichen

Wort schliessen! Das alles ist nicht zu bewältigen

und durchzuhalten, auch nicht mit dem neuen
Maßstab der Menschlichkeit, wenn uns nicht die Hoffnung

zentral bewegt — die Hoffnung, dass wir durch
diese Sicht der Menschlichkeit und Menschenwürde
wirklich neue bauen können. Mir persönlich, ich will
mich um diese Feststellung nicht herumdrücken, wird
das, was in der Auferstehung von Jesus Christus so
seltsam ausgedrückt ist, nun eben ganz real: Dass die
Christenheit von einer leiblichen Auferstehung von
Christus spricht, ist nichts Zufälliges, auch nichts, was
ich mit meinem Verstand à tout prix ergründen muss.
Ich meine bloss, dort sei der Mensch nochmals neu
gewürdigt im Sinne der letzten Hoffnung. Der Mensch
soll nicht untergehen, der Mensch soll auf dieser Erde
fortleben dürfen. Und drum ist Er als Mensch durch
den Tod in der Auferstehung hindurchgebrochen. Das

gibt und schafft mir die Hoffnung für die Menschheit
und für die Menschlichkeit. Nehmen Sie die letzten
paar Sätze als mein persönliches Bekenntnis, das ich
niemandem unter Ihnen aufdrängen möchte. Stossen
Sie sich bitte nicht daran, denn es ist nichts anderes
als ein Ausdruck der Thematik Engagement und
Toleranz. Ich persönlich bin in dieser Weise engagiert,
doch bemühe ich mich um Offenheit gegenüber allen
Menschen, die möglicherweise von ganz anderen,
unterschiedlichen Orten aus mit mir zusammen kämpfen
im Sinne wahrer, echter Menschlichkeit, und zwar im
Wechselspiel des Menschen als Individualität und in
seiner sozialen Verantwortung.

Die Welt als Du

Was heisst «Moderner Mensch»?

Es war vor etwa zwei Jahren an einer Zusammenkunft
von Pfarrern. Ein Kollege war in seinem Referat der
Frage nachgegangen, wie heute in die Lebenssituation
des modernen Menschen hinein gepredigt werden müsse.

In der Diskussion erhob sich ein älterer Kollege,
nicht mehr im aktiven Pfarramt stehend, aber in der
Kirchenleitung noch massgebend tätig, und sagte:
«Ich bestreite die Existenz eines modernen Menschen.
Der Mensch ist zu allen Zeiten der gleiche, ein Sünder

nämlich, der die Ausrichtung der Frohbotschaft
von Gottes unendlicher Gnade in Jesus Christus nötig

hat.» Diese Behauptung beinhaltet zweifellos zum
Teil wenigstens richtige Erkenntnis. Sie macht uns
zunächst in Dringlichkeit aufmerksam auf die
Relativität des Begriffes «modern». Wer zu einer Publikation

aus dem ausgehenden 19. Jahrhundert oder aus
den ersten beiden Jahrzehnten unseres Jahrhunderts
greift, stösst auch dort auf die Bezeichnung «modern»,
muss aber bald die Feststellung machen, dass damit
Dinge und Verhältnisse ins Auge gefasst sind, die nach
heutigen Vorstellungen und Ansichten längst als überholt

bezeichnet werden müssen.

P/r. H. R. Schibli (St. Gallen), der dritte Referent in
Konstanz.

264



Auf dem Gebiete der geistesgeschichtlichen wie ganz
besonders auch der wissenschaftlich-technischen
Entwicklung ist ein gewisses Vorwärtsschreiten
unverkennbar. Nur im Bereiche dessen, was wir als «Mode»
bezeichnen, kann es geschehen, dass längst Dagewesenes

wieder aus der Mottenkiste hervorgeholt und
als «modern» dem wechselfreudigen Menschen angedreht

wird! Es ist gut und heilsam, wenn wir uns ab
und zu einmal vergegenwärtigen, dass man im Jahre
2000 wieder ganz andere Vorstellungen und Ansichten
hegen wird in bezug auf das, was «modern» ist, als
wir Menschen im Jahre 1971 dies tun. Im vollen Wissen

um die Relativität dieses Begriffes glaube ich
aber doch, dass wir uns seiner bedienen dürfen, ja
bedienen sollen. Ich möchte Ihnen beliebt machen, als
«modernen Menschen» grundsätzlich den Menschen
zu bezeichnen, der mit dem Hauptgewicht seines
Interesses in der Gegenwart drinsteht, der bewusst darauf

Verzicht leistet, seine persönliche Vergangenheit
und die gesamtmenschheitliche Vergangenheit
schlechthin zu idealisieren, der vielmehr die Gegenwart
mit ihren positiven und negativen Aspekten zu bejahen

versucht, in der Ueberzeugung, dass menschliche
Lebensaufgabe darin besteht, in jeder Gegenwart drin
Bestes zu leisten.
Zu diesem unbedingten Ja zur jeweiligen Gegenwart
kommt eine grosse Aufgeschlossenheit gegenüber der
Zukunft. Der moderne Mensch erahnt die Ueberfülle
der Möglichkeiten, Aufgaben und Gefahren, die im
Schosse der Zukunft bereitliegen, verzichtet aber
bewusst und betont auf die Teilhabe am weit verbreiteten

Pessimismus in bezug auf die Gestaltung des
zukünftigen Schicksals unserer Welt und Menschheit.
Dass auch dieser Mensch, nicht weniger als der
altmodische, der Vergangenheit zugewendete Zeitgenosse,

ein Sünder ist, der die Ausrichtung der
Gnadenbotschaft nötig hat, sei nicht bestritten, wobei
allerdings in guter Gesellschaft vor Dietrich Bonhoeffer
vermerkt werden muss, dass derlei altehrwürdige
theologische Begriffe dem modernen Menschen nur in
Neuinterpretation zugänglich gemacht werden können.

Das «Robot-Bild» des modernen Menschen

Im Rahmen dieses Referates wird es nur möglich sein,
in ein paar Strichen ein ungefähres Bild des modernen
Menschen unserer Tage hinzuzeichnen. Dass ich mich
dabei einiger Gedanken des amerikanischen
Wirtschaftssoziologen Alvin Toffler bediene, werden jene
sofort herausspüren, die sein erregendes und faszinierendes

Buch mit dem Titel «Der Zukunftsschock»
zu verarbeiten versucht haben.
Der moderne Mensch ist geblendet durch die Erfolge
von Wissenschaft und Technik. Kühnste Utopien
haben ihre Realisierung gefunden. Gibt es überhaupt noch
Grenzen menschlicher Möglichkeiten? Die Massenmedien

geben hierzulande auch ganz einfachen Menschen
Gelegenheit, in diese Erfolge Einsicht zu nehmen und
sich durch sie begeistern und in ein neues Lebensgefühl

hineinreissen zu lassen. Die alten Weltbilder
und Weltvorstellungen, die jahrtausendelang in
Geltung standen, sind zusammengebrochen. Die frühere
Jenseitsgewissheit und Jenseitssehnsucht hat sich
verflüchtigt und einer betonten Diesseitigkeit Platz
gemacht. Dadurch sind unzählige religiöse Vorstellun¬

gen ins Wanken gekommen. Die von den Kirchen oft
und lauthals beklagte religiöse Uninteressiertheit und
Gleichgültigkeit weitester Kreise hat da ihre tiefsten
Wurzeln. Die Formationen der christlichen Kirchen
werden erschüttert durch Auseinandersetzungen über
die Frage, was Glaube in solch total veränderter Situation

eigentlich meint und bedeutet. Ein starkes
menschliches Selbstbewusstsein hat sich herausgebildet.

Der moderne Mensch fühlt sich autonom und will
sich in seiner Lebensgestaltung von keinem Draussen
her beeinflussen lassen. Verantwortung bedeutet für
ihn wesentlich Verantwortung vor sich selber. Darin

hat auch die betonte Autoritätsfeindlichkeit unserer

Tage ihre Wurzeln, wobei kurioserweise
bestimmte Extremistenkreise in der Jugend auch unseres

Landes so etwas wie einen autoritären Anarchismus

erstreben und propagieren.

Toffler : «Beschleunigungsschub»

Das Erleben des modernen Menschen ist geprägt und
gekennzeichnet durch die Erfahrung dessen, was Toffler

mit «Beschleunigungsschub» bezeichnet: die
Entwicklung und damit auch die Veränderung geht in
zunehmendem Tempo vor sich. Noch keine Generation
vor uns musste in so kurzem Zeitraum so viele
Neuerungen und Veränderungen verkraften wie die uns-
rige. Dieser Beschleunigungsschub nötigt zu ständigem
Neulernen, zu unaufhörlichen Umstellungen und
Anpassungen, vorab im Bereiche der beruflichen
Existenz. Das bewirkt, dass der moderne Mann vor allem
einem weit grösseren Kräfteverschleiss ausgesetzt ist
als der Mann in früheren Tagen. Da Kräfte dem
Menschen nicht in unbegrenztem Ausmasse zur Verfügung
stehen, kommen heute Ehe und Familie weitgehend
zu kurz, dort wohl noch betonter und auffälliger, wo
die Frau ebenfalls eingeschaltet ist in den Erwerbspro-
zess und sich gewissermassen in zwei Berufen zu
bewähren hat. Die Folgen liegen offen zutage: trotz einer
Ueberfülle von Literatur zu den Problemen ehelichen
Zusammenlebens eine stets wachsende Anzahl
unglücklicher und scheiternder Ehen und eine Grosszahl
von Kindern, die aus eigenen negativen Erfahrungen
heraus den Wert der Kleinfamilie in Frage stellen und
von neuen Familienformen im Sinne von Kommunen
erheblich mehr sich versprechen, wie selbst Diskussionen

mit Schülern aus gut bürgerlichem Milieu immer
neu wieder zeigen.

Stichwort «Wegwerfgesellschaft»
Als moderne Menschen sind wir geprägt durch die
Kennzeichen der «Wegwerfgesellschaft». Dieser ebenfalls

von Toffler geprägte Begriff möchte hinweisen
auf die rasch wechselnden Beziehungen des Menschen
von heute zu Gegenständen, Orten und Menschen. Der
Mensch unserer Tage hängt nicht mehr so ausgeprägt
an den Dingen seiner Umgebung. Er deckt sich beim
eingang einer Ehe nicht mehr mit Möbeln und
Hausratgegenständen ein, die ein ganzes Leben lang ihn
begleiten und seine Umgebung prägen sollen, er
möchte vielmehr möglichst oft die Atmosphäre seines

alltäglichen Lebensraumes verändern, indem er
Altes weggibt und mit Neuem sich eindeckt. Man
arbeitet heute kaum mehr ein Leben lang im selben
Betrieb und womöglich noch in derselben Abteilung. Der

265



relativ häufige Wechsel des Arbeitsplatzes ruft zumeist
auch einem Wohnungswechsel. Das bewirkt, dass kein
eigentliches Heimatgefühl mehr entsteht. Man hat
keine innere Beziehung mehr zu den vier Wänden,
in denen man lebt, man kann sie schmerzlos verlassen,

wenn andernorts für das gleiche Geld ein noch
etwas höherer Komfort offeriert wird. Es fehlt auch
die starke innere Beziehung zur Strasse, zum Quartier,
in dem man augenblicklich seine Zelte aufgeschlagen
hat, man wird dadurch nicht mehr für sein ganzes
Leben geprägt, wie seinerzeit unser St. Galler
Stadtoriginal Johann Linder noch geformt worden ist durch
sein Beheimatetsein im Linsebühlquartier von St.
Gallen. Besonders augenfällig ist die Verflachung
mitmenschlicher Beziehungen. Es sind zumeist auch
«Beziehungen auf Zeit» geworden, die mit dem Wechsel
des Wohnortes oder des Arbeitsplatzes wie von selber

sich auflösen, um neuen Verbindungen Platz zu
machen. Freundschaften, die in den Schuljahren
geschlossen werden und dann ein ganzes Leben lang zu
halten vermögen, sind zur Rarität geworden. In seiner

betonten Aufgeschlossenheit für das Neue steht
der moderne Mensch in der Gefahr, sich innerlich und
äusserlich zu verbrauchen im Jagen nach immer neuen
Reizen und Sinneseindrücken.
Es stürzt auf den modernen Menschen eine Ueberfülle
von Wissensmaterial ein, das er gar nicht richtig zu
verarbeiten in der Lage ist. Eine Halb- und Scheinbildung

macht sich breit, stark gefördert durch die
Massenmedien, die sich immer betonter der Quantität

statt der Qualität verschreiben in der Vermittlung
von Informationen. Unter dem Druck des unverarbeiteten

Wissensmaterials wird der Mensch unserer Tage

anfällig für Schlagworte jeglicher Art, besonders,
wenn sie in simplifizierender Weise für echte
Probleme eine Lösung anzubieten scheinen. Im gleichen
Zusammenhang wäre die Anfälligkeit des modernen
Menschen für die Werbung jeglicher Art anzuführen.
Nicht umsonst ist unsere Industrie willens, Riesenbeträge

auf diesem Sektor einzusetzen, ganz offensichtlich

macht sich die Aussaat in der Ernte bezahlt. Die
reichlich unkritische Offenheit des modernen Menschen
aller Propaganda gegenüber lässt ihn als in gefährlichem

Ausmasse manipulierbar erscheinen.

Bedrohliche Ungewissheit

Zum Bild des modernen Menschen gehört schliesslich

auch, dass er notgedrungen ausgerichtet ist auf

die auf ihn anströmende Zukunft hin. Die Grundhaltung

dieser Zukunft gegenüber mag zwar durchaus
positiv sein. Man hat auch erkannt, dass man sie nicht
einfach über sich kommen lassen darf, sondern dass

man ihr vorausschauend und vorausplanend entgegentreten

muss, wenn man nicht unter ihre Räder kommen

will. Gerade aber auf dem Sektor einer verant-
wortungsbewussten Planung wird man schnell einmal

der Tatsache gewahr, dass wir zukünftige
Entwicklungen nicht in der Hand haben, dass das
Moment der Ungewissheit bedrohlich stark ist, ohne ernsthafte

Möglichkeiten brauchbarer Absicherung. Diese
Verunsicherung durch die beträchtliche Ungewissheit
der Zukunft, wie auch das Gequältsein durch den
Stress der Gegenwart, fördern die Bereitschaft zur
Flucht in irgendwelche Traumwelten, wie sie uns in
gewissen Filmen und Produkten der Trivialliteratur
angeboten werden, wie sie verlockend vor uns stehen
in Gestalt der verschiedensten Drogen vom Saridon
bis zum LSD, wie sie uns zweifellos auch angeboten
werden in der von Jahr zu Jahr intensiver angeheizten

Sexwelle, die ihren Höhepunkt hierzulande noch
kaum erreicht zu haben scheint.

Was heisst «Nächstenliebe»?

Wenn hier zunächst ein paar Worte verloren werden
müssen über die Definition des Begriffes der Nächstenliebe,

dann geschieht das nicht aus dem einem Theologen

offenbar eigenen Bedürfnis nach kleinlicher
Wortklauberei heraus, sondern wirklich aus dem Wunsch
nach sauberer Begriffsklärung. Schuld an der
Notwendigkeit eines solchen Unterfangens trägt die
Vieldeutigkeit des Wortes «Liebe» im Bereiche der
deutschen Sprache. Hier ist auf theologischem Sektor
bereits in der Zwischenkriegszeit unseres Jahrhunderts
entscheidende Arbeit geleistet worden, besonders durch
den schwedischen Theologen Nygren in seinem
epochemachenden Werk «Eros und Agape», dessen Grundgedanken

insbesondere der Zürcher Theologe Emil Brunner

im deutschsprachigen Raum zum entscheidenden
Durchbruch verholfen hat.
Um den Hauptgedanken auf den einfachst möglichen
Nenner zu bringen: Eros ist jene Liebe, die den
Menschen mit Sturmesgewalt ergreift und ihn hineinführt
in ein Verhältnis, das die Totalität des Menschseins
nach Körper, Seele und Geist umfasst und in einem
unaufhörlichen Geben und Nehmen sich erfüllt. Die
Sturmesgewalt des Eros trifft den Menschen aus dem

Vollautomatischer Milcherhitzer «Grouard Spezial»
für Heime, Anstalten, Spitäler usw. (SEV-geprüft)

Beachten Sie die 4 einmaligen Vorteile:
Direkte Heizung ohne Vakuum oder Wasserbad. Dadurch wirtschaftlicher.
Vollautomatische Temperatur-Kontrolle mittels Thermostat. Sobald die Milch die eingestellte
Temperatur erreicht hat, schaltet die Schnellheizung automatisch auf die Aufbewahrungsheizung
um.
Der Behälter ist mit einem Spezialbelag versehen, welcher das Kleben der Milch und das
Bilden von Haut verhindert. Die Reinigung des Behälters ist deshalb denkbar einfach. Nur mit
einem Schwamm oder Abwaschlappen ausreiben.
Die moderne Form passt ausgezeichnet zu Ihrer Kaffeemaschine.

Vergleichen Sie die Vorteile und unsere äusserst günstigen Preise:
Typ 510 S, für 5 I, zum Preise von Fr. 1495.—
Typ 1510 S, für 15 I, zum Preise von Fr. 2250.—

Prospekte und Bezugsquellen-Nachweis durch:
HAPAG AARAU, Rombachtäli 28/29, 5022 ROMBACH, Tel. (064) 24 26 41

HAPA
AARA8

266



ihm Unverfügbaren, ist darum nicht produzierbar und
kann daher weder konserviert noch beim
Nichtmehrvorhandensein angeordnet oder gar befohlen werden.
Agape dagegen ist in der Sicht des Neuen Testamentes
jene Liebe, in der Jesus von Nazareth seinen Mitmenschen

und Zeitgenossen gegenübergetreten ist: eine
Liebe des Sich-Verschenkens ohne Erwartung
irgendwelcher Gegenleistung, ein Offensein für den andern
ohne Rücksicht auf seine Würdigkeit, ein Geben ohne
den Willen zum Nehmen. Im Sinne solcher Agape ist
Nächstenliebe zweifellos richtig verstanden als ein
grundsätzliches Offensein auf den Mitmenschen hin,
im Sinne einer umfassenden Solidarität.

Dass bei einer Diskussion über Nächstenliebe auch der
Begriff «nahe, nächster» ganz ernst genommen werden

möchte, muss wohl noch besonders unterstrichen
und herausgehoben werden. Nächstenliebe ist nicht
allgemeine Menschenliebe, Wunsch nach
Menschheitsverbrüderung selbst mit den Fernsten und Fremdesten.
Nächstenliebe realisiert sich gerade dort nicht, wo im
frommen Nähkränzchen Bekleidungsstücke für die
armen Negerkinder in Afrika hergestellt werden, und die
gleichen Frauen als Besitzerinnen von Häusern mit
preisgünstigen Altwohnungen sich weigern, an Familien

mit mehreren Kindern zu vermieten, weil sie
besorgt sind um die Erhaltung ihres wie ein Augapfel
gehüteten Eigentums. «Der Nächste hat immer ein
Gesicht und einen Namen», sagt der deutsche Theologe

Manfred Mezger in der ihm eigenen Prägnanz in
der Formulierung. Es geht bei der Nächstenliebe
unaufhörlich um das Offensein auf den konkreten Nächten

hin, der in eben dieser Stunde meinen Weg
gekreuzt hat und mich durch sein Hineinbrechen in
den Bereich meiner Existenz fordert und in Anspruch
nimmt.

Die religiösen Wurzeln der Nächstenliebe

Wenn ich richtig sehe, hat Religion zu allen Zeiten und
in allen Kultur- und Lebensbereichen eine Doppelaufgabe

zu erfüllen. Sie muss dem Menschen zunächst dazu

verhelfen, sich in einem grösseren Zusammenhang
zu sehen und zu verstehen, einsehen zu lernen, däss
wir eingebettet sind in eine umfassende Wirklichkeit,
die uns und unser Leben in wesentlichem Ausmasse
zu bestimmen vermag. Darüber hinaus aber soll dem
Menschen Hilfestellung geleistet werden in der
Ausgestaltung seiner irdisch-konkreten Alltagswirklichkeit,

seiner mitmenschlichen Beziehungen. Die Beschäftigung

mit einzelnen Religionsformen zeigt, dass diese
Doppelfunktion mit unterschiedlich gelagerten
Schwergewichten wahrgenommen wird.
Eine kleine Stelle aus der buddhistischen Literatur
möge veranschaulichen, wie ernst auch dort die
Nächstenliebe genommen wird. Es ist da von Eigenschaften
die Rede, durch die ein Bodhisattva, eine der vielen
möglichen Verkörperungen des Buddha-Ideals sich
auszeichnet: «Vor allen Wesen neigt er sein Haupt und
lässt einen Stolz nicht aufkommen. Mit den schwachen
Wesen hat er Geduld und bereitet ihnen kein Hindernis.

Den Wesen, die Hunger leiden, gibt er die beste,
vortreffliche Speise. Den Wesen, die Furcht haben,
gewährt er Sicherheit. Er ist eifrig bemüht um die völlige

Heilung der Kranken und befriedigt die Armen
durch Reichtümer. Frohe Botschaft verkündet er den

Zuviel ist zuviel
Harte Arbeit macht das Herz hart.
Zuviel ist zuviel,
und so gut eine Sache ist,
so muss man sie noch auch nicht für mehr
achten, als sie ist.
Das Arbeiten kann den Menschen leicht unbillig,
vergesslich und ungerecht machen.
Du wirst auch sicher den Leuten
nicht leicht ans Herz kommen,
die immer, wo sie gehen und stehen,
Kopf und Hände voll haben.

Heinrich Pestalozzi

Wesen. Mit den Armen und Unglücklichen teilt er
seinen Besitz, und er trägt die Lasten derer, die müde
und erschöpft sind.»
Als einigermassen bekannt voraussetzen darf ich die
Situation in der israelitischen Religion, beschäftigt man
sich doch auch in jedem christlichen Religionsunterricht

mit deren gewichtigster Religionsurkunde, dem
Alten Testament. Die zehn Gebote regeln in ihrer zweiten

Hälfte mitmenschliche Beziehungen. Sie haben
immer und überall das schützenswerte Wohl des
Mitmenschen im Auge. Mit Vehemenz setzen sich die
Propheten Israels ein für die sogenannte horizontale
Komponente in der Religion. In einer Brandrede
sondergleichen weist etwa ein Jeremia darauf hin, dass
ein rechtes Gottesverhältnis unmöglich ist bei gestörten

und in Frage gestellten mitmenschlichen Beziehungen.

Auch die relativ spät erscheinende Weisheitsliteratur
betont in überzeugender Kraft die Bedeutsamkeit

positiver mitmenschlicher Beziehungen.
Diese Linien werden bei Jesus und in der christlichen
Urgemeinde noch weitergeführt. Der Mainzer Neu-
testamentler Herbert Braun, einer der kritischsten
Ausleger des Neuen Testamentes in unseren Tagen, hat
in seinem vor etwa zwei Jahren erschienenen Jesusbuch

eine gründliche Untersuchung darüber vorgelegt,
in welchem Ausmasse die Aeusserungen Jesu zum Thema

der Nächstenliebe sich decken mit dem, was auch
im zeitgenössischen Judentum bekannt war und in
Geltung stand, und in welchen Punkten Jesus eindeutig

über dort Gefordertes hinausging. Eine Zusammenstellung

von Details kann im Zusammenhang unseres
Themas nicht in Frage kommen. Ich begnüge mich mit
dem Hinweis darauf, dass Jesus den Rahmen des
Judentums dort verlassen hat, wo er feststellte, dass
das Wohl des Nächsten der Erfüllung gesetzlicher
Verpflichtungen vorangehen müsse, wo er den Verzicht
auf alles Richten gefordert hat, weil der Nächste
niemals meinem Urteil untersteht, wo er aufgerufen hat
zum Verzicht auf Vergeltung, wo er ins Blickfeld
gerückt hat, dass auch der Feind ein Mensch, ein Nächster

ist, der Anspruch hat auf meine Liebe. Dass die
Urgemeinde Jesus in seinem Aufruf zur schrankenlosen

Nächstenliebe richtig verstanden hat, sieht Braun
vor allem bestätigt in jenem grandiosen Gleichnis vom
Endgericht (Matthäus 25), in dem Jesus sich identifiziert

mit dem armen, verstossenen und geschundenen
Mitmenschen, der uns durch die alltägliche Begegnung



in die Entscheidung für oder gegen Jesus hineinzuführen

vermag. Herbert Braun dürfte mit seiner abschliessenden

Feststellung zum Kapitel «Der Nächste» in
seinem Buch über Jesus recht haben, wenn er schreibt:
«Die Nächstenliebe ist in der Tat das Zentrum des

von Jesus gebotenen Wandels.»

Die Lebensformen der Nächstenliebe

In einer Diskussion, die ich mit einer Klasse von
Seminaristinnen über unser Vortragsthema geführt habe,

ist mir aufgefallen, wie beim Stichwort «Nächsten- v

liebe» sich unmittelbar die Assoziation «tätige
Hilfsbereitschaft gegenüber Schwachen und Benachteiligten»

einstellt. Das mag ein Stück weit seine Begründung

darin haben, dass Nächstenliebe im
Religionsunterricht vor allem exemplifiziert worden ist durch
das allerdings sehr eindrückliche und in der neu-
testamentlichen Botschaft auch sehr zentrale Gleichnis

vom Barmherzigen Samariter. Ohne die
Bedeutung tätiger Nächstenliebe auch nur im geringsten
schmälern zu wollen, muss aber doch aufmerksam
gemacht werden auf eine Bemerkung des Apostels Paulus

im berühmten 13. Kapitel des 1. Korintherbriefes,
dem vielzitierten «Hohelied der Liebe», wo es heisst:
«Und wenn ich alle meine Habe zur Speisung der Ar-,
men austeile, und wenn ich meinen Leib hingebe,
damit ich verbrannt werde, habe aber die Liebe nicht,
so nützt es mir nichts.» (1. Kor. 13,3) Ohne bestimmte
innere Voraussetzungen, so möchte Paulus wohl
sagen, kann auch imposantes äusseres Inerscheinung-
treten von Nächstenliebe nichts anderes als fragwürdiger

Leerlauf sein. Was aber mögen diese inneren
Voraussetzungen sein, die allein in der Lage sind, dem
äusseren Handeln die nötige Resonanz und
Durchschlagskraft zu verleihen? Da wäre einmal die
grundsätzliche Bereitschaft zu nennen, den andern Menschen
wirklich ernstzunehmen und in echtem, ungeheuchel-
tem Interesse und einer wirklichen Anteilnahme auf
ihn einzugehen. Solche Bereitschaft bedingt ein
konzentriertes Hinhören auf das, was der Mitmensch sagt,
das darauf hintendiert, selbst das mit feinem Ohr zu
erfassen, was nur gleichsam «zwischen den Zeilen»
zum Ausdruck gebracht wird. Dass solch intensives
Hören eine beträchtliche Anstrengung erfordert in
unserer Zeit eines immer schlechter werdenden
Konzentrationsvermögens, ist jedermann klar, der sich
schon einmal darin versucht hat. Mit solchem Hören

in engstem Zusammenhang steht der Wille, sich
weitgehendst von sich selber zu lösen und so weit wie
möglich in den Nächsten sich hineinzudenken und
hineinzuversetzen, immer deutlicher in Erfahrung zu
bringen, wie Welt, Menschen und Probleme aus seinem
Blickwinkel heraus aussehen und sich zur Geltung
bringen. Nächstenliebe üben heisst, in der mitmenschlichen

Begegnung auch die Hintergründe im Reden
und Handeln des Partners zu erfassen, zu erhellen,
zu würdigen und zu verstehen. Es bedeutet weiter,
entschlossen darauf zu verzichten, den Mitmenschen nach
flüchtiger Begegnung bereits zu etikettieren, zu rubrizieren

und zu schubladisieren, weil jeder Mensch eine
dermassen lebendige Grösse ist, dass jedes Hineinpressen

in ein Schema einer Vergewaltigung des Lebendigen

gleichkommt. Eine ganz wesentliche innere
Grundhaltung in der Nächstenliebe ist die Bereitschaft, den
Mitmenschen in seiner Wirklichkeit anzunehmen, die

grundsätzliche Ehrfurcht vor der Eigenständigkeit des

andern, nicht nur soweit sie sich mit unseren eigenen

Vorstellungen und Auffassungen deckt, sondern
auch und vor allem dort, wo Verschiedenheit zum
Widerspruch herausfordert. Nächstenliebe ist Partnerschaft

unter bewusstem und überlegtem Verzicht auf
den uns allen sattsam bekannten Drang nach Beherrschung

und Selbstdurchsetzung. Dass zur Nächstenliebe

auch noch eine gewaltige Portion von Geduld
gehört, die sich auch durch Enttäuschungen nicht
erbittern lässt, die auf allen billigen Triumph verzichtet,
auch dort, wo sie sichtbar ins Recht gesetzt worden ist,
die dem andern die Tür offen hält, selbst wenn sie

von seiner Seite schon mehrmals mit Nachdruck
zugeschlagen worden ist, das sei zum Schluss dieses
Abschnittes über die Lebensformen der Nächstenliebe
auch noch kurz vermerkt.

Nächstenliebe in der Existenz des Menschen

Nachdem wir in den beiden vorangehenden Kapiteln
versucht haben, den modernen Menschen unserer Tage
in seiner Umwelt und seiner geistigen Lebenssituation
etwas zu erfassen und zu charakterisieren, nachdem
wir uns daraufhin mit dem Phänomen der Nächstenliebe

an sich beschäftigt haben, verbleibt uns nunmehr
noch die Erörterung der Frage, wie die beiden Grössen

im Sinne der Titelformulierung unseres Referates
sich zusammenfügen. Ist Nächstenliebe im Sinne
unserer vorangehenden Ausführungen eine Grösse, die
vorkommt im Existenzbereich des modernen Menschen,
oder sind die beiden Dinge so weit auseinandergeraten,
dass gründlich darüber diskutiert werden muss, wie
sie wieder zusammengebracht werden können? Die
Beantwortung dieser Frage ist nicht ganz einfach. Wenn
man zum Beispiel in der zeitgenössischen deutschen
Literatur Umschau hält, um sich aus dem Werk
unserer Dichter, Dramatiker, Schriftsteller heraus die
Frage nach der Nächstenliebe im Horizonte des
modernen Menschen beantworten zu lassen, bekommt
man ein eher düsteres und traurig stimmendes Bild
vor Augen gestellt.

Düsteres Bild der Literatur

Wir denken zum Beispiel an Hermann Hesses Gedicht
«Im Nebel», wo es in einer Resignation, die uns nicht
unberührt zu lassen vermag, heisst: «Seltsam, im
Nebel zu wandern, kein Mensch kennt den andern,
jeder ist allein». Nicht Einsamkeitserfahrung und
Weltschmerz eines pubertierenden Jünglings verschafft
sich da einen ergreifenden Ausdruck, sondern
tiefverwurzelte Lebenserfahrung eines bestandenen Mannes,

dem es in seinem Leben nicht einmal besonders
schlecht gegangen ist. Dieses bedrückende Erlebnis
völliger Vereinzelung und Vereinsamung ist ein
eindrückliches Symptom für mangelnde Erfahrung von
Nächstenliebe, denn die Liebe ist es, die uns der
Einsamkeit entreisst und heimatliche Geborgenheit zu
schenken vermag. Auch im dramatischen und
epischen Werk unserer führenden, weltbekannt gewordenen

Autoren Frisch und Dürrenmatt, wie auch bei
Berthold Brecht, Heinrich Boll, Martin Walser und
wie sie sonst noch alle heissen mögen, begegnet uns
der Mensch, der Nächstenliebe weder zu empfangen
noch zu verschenken vermag, der Mensch, der mit
sich selber den Rank nicht recht findet, der Mensch

268



Höhepunkt und Ausklang: Besichtigung der Klosterkirche St. Ulrich in Kreuzlingen.

vor allem auch, der unsäglich leidet unter den als
besonders schwierig empfundenen Lebensbedingungen
unseres 20. Jahrhunderts.

das korrigiert wird durch die Wirklichkeit

Aus der Begegnung mit der zeitgenössischen Literatur
heraus wäre man fast geneigt, eine Antwort auf die
Frage nach dem Vorkommen der Nächstenliebe in
der Existenz des modernen Menschen zu wagen in
dem Sinne, dass diese beiden Grössen in gar keiner
Weise zusammenzugehen scheinen. Dieses recht düstere

Bild wird allerdings in heilsamer Weise korrigiert,
wenn wir selber ein wenig hineinhorchen in die uns
umgebenden Lebensrealitäten, wenn wir selber ein
wenig Umschau halten unter den uns bekannten
Menschen, von denen wir einiges mehr wissen als nur
ihren Namen. Aus meiner alltäglichen Berufserfahrung

heraus darf ich Ihnen sagen, dass man
überraschenderweise immer wieder auf' Menschen stösst,
die in aller Stille und Selbstverständlichkeit eine
Nächstenliebe praktizieren, die in ihrer Weise
beispielhaft dasteht. Es gehört zum Beglückendsten, das
ein Pfarrer erleben darf, wenn ihm von Menschen,
über die unversehens schwersten Lied hereingebrochen
ist, gesagt wird: «Es ist alles wohl unendlich schwer,
aber wir hätten nie gedacht und zu hoffen gewagt,

dass soviele liebe und gute Menschen da sind, die
einem in jeder Beziehung behilflich sein wollen.»
Und liesse sich nicht gerade auch in Ihrem Alltagseinsatz,

meine sehr verehrten Damen und Herren, eine
eindrückliche Fülle von praktizierter Nächstenliebe
aufzeigen, von modernen Menschen ausgehend, mit
modernen Menschen auch als Adressaten?

Davon pflegt zwar nicht berichtet zu werden in den
Attacken der Sensations- und Massenpresse — aber
glauben wir ja nicht, dass wirkliche, echte Nächstenliebe

die Triebfeder für den skandalhungrigen Aller-
weltsjournalismus sei! So dürfte eine sachliche, nüchterne

und kritische Beurteilung der heutigen Situation
etwa zum Ergebnis führen, dass heute nicht anders
als in früheren Zeiten beides anzutreffen ist: ein kalt
berechnender, kaum verhüllter und verborgener Egoismus,

dem es ausschliesslich um die Behauptung und
Durchsetzung der eigenen Persönlichkeit und um
den Sieg der privaten Interessen geht, auf der einen
Seite, und eine stille, hilfreiche und beglückende, auf
den konkreten Mitmenschen hingeöffnete Solidarität
auf der andern Seite. Da es vermutlich uns allen
wesentliches Anliegen sein dürfte, den Kreis derer, die
in praktizierter Solidarität drinstehen, nicht nur zu
festigen, sondern auch auszuweiten, wollen wir zum
Schluss noch kurz miteinander darüber nachdenken,
auf welche Weise Nächstenliebe als interessantes und

269



beachtliches Anliegen am besten an den modernen
Menschen herangetragen werden kann. Dazu möchte
ich in zwangloser Reihenfolge noch ein paar wenige
Gedanken äussern.

Erziehung durch Faszination?

Sie stehen alle drin im Sektor der Erziehungsarbeit.
Was bereits Heinrich Pestalozzi erkannt hat in bezug
auf die Wirksamkeit des Vorbildes in aller menschlichen

Erziehung drin, das brauche ich Ihnen nicht als
neueste Weisheit zu verkaufen, weil es heutzutage
mehr denn je in Kraft und Gültigkeit stehen sollte.
Ein kleiner Zusatzgedanke kann Ihnen vielleicht doch
noch etwas dienlich sein in Ihrem eigenen Suchen.
Kürzlich ist ein Buch auf dem Büchermarkt erschienen,
dessen Lektüre ich mir allerdings auf die nächsten
Sommerferien aufsparen muss. Es trägt den bezeichnenden

Titel «Erziehung durch Faszination».
Angewendet auf unser besonderes Problem lautet die
Frage: Sind wir in der Lage, Nächstenliebe so zu
praktizieren, dass etwas Faszinierendes davon ausgeht?
Es gibt doch nicht selten Nächstenliebe, die keineswegs

zu faszinieren, in Bewegung zu setzen, zu begeistern

und im Innersten zu erfreuen vermag, weil sie
nichts anderes ist als mehr oder weniger verdrossene
Erfüllung einer gesetzlichen Vorschrift, nach der
Ueberlegung: Nächstenliebe ist ein Grundgebot christlichen

Handelns, darum muss ich mich daran halten,
auch wenn es mir schwer fällt. Hinleitung zur
Nächstenliebe durch ein faszinierendes Beispiel, das ist
die Formulierung einer durchaus nicht leichten, aber
sicher verheissungsvollen Aufgabe.

Liebe ist niemals Fernes und Fremdes

Werbung für Nächstenliebe durch den Hinweis auf
den Gebotscharakter dürfte beim modernen Menschen
kaum verfangen. Wir haben gesehen, wie sehr der
Wille zur Autonomie, zur Selbstbestimmung, gerade
zum Wesenscharakter des modernen Menschen gehört.
Wie aber, wenn es uns gelingen dürfte, unseren
Mitmenschen die Augen dafür zu öffnen, dass Liebe
niemals etwas Fernes und Fremdes ist, das in unserem
Leben drin erst mühsam geschaffen und aufgebaut werden

muss, sondern dass Liebe immer schon da ist, weil
Göttliches, Ewiges, Unvergängliches sich kundtut in
unserem begrenzten und beschränkten menschlichen
Leben drin? Dem Zürcher Psychiater Dr. Balthasar
Staehelin ist es gelungen, in seinen beiden wesentlichen

Publikationen mit den Titeln «Sein und Haben»
und «Die Welt als Du» aus den Alltagserfahrungen des
praktisch tätigen Seelenarztes heraus einleuchtend dar-

Redaktionsschluss

für das Juli-Heft:

20. Juni

zulegen, wie Menschen dazu angeleitet werden können,

das Göttliche in ihrem eigenen Leben drin zu
entdecken und aus aller Verstellung und Verschüttung
allmählich freizulegen. Dieses Göttliche ist wesentlich
Liebe — darf ich Sie bei dieser Gelegenheit an das

tiefe und hilfreiche Wort aus dem 1. Johannesbrief
erinnern: «Gott ist Liebe, und wer in der Liebe bleibt,
der bleibt in Gott, und Gott in ihm»? Diese bereits
anwesende Liebe kann und muss nicht befohlen werden,

man darf sie nur nicht daran hindern, im menschlichen

Leben drin ihre Wirksamkeit zu entfalten.

Erfordert Nächstenliebe Selbstgabe?

Wenn ich mich nicht täusche, sind nicht wenige
Menschen am Ausüben einer frohen und glücklich machenden

Nächstenliebe gehemmt durch die Fehlmeinung,
die sich vielleicht schon in den Tagen ihrer Jugendzeit
in ihren Köpfen fast unausrottbar festgesetzt hat —
unter Umständen nicht ohne Schuld eines zu wenig
präzisen und überlegten Religionsunterrichtes. Diese

Fehlmeinung besteht darin, wahre Nächstenliebe
erfordere vom Menschen die völlige, rückhaltlose
Selbstpreisgabe, den entschlossenen Verzicht auf die
Realisierung aller eigenen Wünsche und Interessen. Das
aber wollen und können wir doch nicht! Um es mit
dem bösen Wort unserer Kinder zum Ausdruck zu
bringen: «Wir sind doch nicht der Pestalozzi». Wir
sind nicht willens und bereit, nur den andern mit
seinem Wünschen und Wollen gelten zu lassen und auf
alles Eigene Verzicht zu leisten. Es ist ein kluger und
beachtlicher Hinweis, dass Jesus nicht empfohlen hat,
den Nächsten mehr zu lieben als sich selbst, sondern

nur, die Nächstenliebe mit der Selbstliebe in qualitativen

und quantitativen Einklang zu bringen. Wir
dürfen vom Leben auch etwas für uns selber erwarten,
wir dürfen Wünsche hegen und um deren Erfüllung
wenn nötig auch einmal kämpfen. Auch eine Mutter
darf das, ein Hausvater, eine Erzieherin, und durchaus
nicht mit schlechtem Gewissen, nicht als eine
Konzession, die uns um unserer Schwachheit willen
gemacht wird, sondern als Berufung auf das, was uns
wirklich zusteht, und um das wir uns nicht selber prellen

dürfen. Es lässt sich gewiss nicht bestreiten, dass

es in der Geschichte der Christenheit, ja der Menschheit

in ihrer Gesamtheit, durch all die Jahrhunderte
und Jahrtausende hindurch leuchtende Beispiele von
Menschen gibt, die Nächstenliebe geübt haben unter
völligem Verzicht auf alles eigene Denken, Hoffen und
Planen. Ob sie mehr ausgerichtet haben als jene, die
bei aller Offenheit für den andern ab und zu auch wieder

einmal sich selber zum Rechte verholfen haben,
das ist eine Frage, die ich nicht zu entscheiden wage.
Auf alle Fälle müssen wir uns der Tatsache bewusst
sein, dass alles Sich-Vergleichen mit den Heroen der
Nächstenliebe lähmend wirken kann. Wenn auch der
uns gesteckte Rahmen etwas bescheidener ist — was
tut's! Entscheidend ist doch, dass auch durch uns in
aller Schwachheit und Begrenztheit da und dort ein
Licht angesteckt und ein Feuerlein entfacht werden
darf!

In enger Beziehung zum vorhin geäusserten Gedanken

steht ein weiterer. Ist Nächstenliebe nicht auch
darum für den modernen Menschen so schwer geworden,

weil er vielfach mit sich selber in keiner Weise

270



zurechtgekommen ist? Wie soll ein Mensch in der Lage
sein, seinen Mitmenschen in umfassender Weise zu
verstehen, der noch gar nie in seinem Leben zu einem
Verständnis seiner selbst gelangt ist? Es verlohnte
sich, mehr und intensiver zu bedenken, dass der Weg
zu einem heilsamen und beglückenden Zurechtkommen
mit dem Mitmenschen nur über das eigene Zurechtkommen

zu suchen und zu finden ist. Auch das ist
praktische, wirksame, ausstrahlende Nächstenliebe,
wenn wir uns darum bemühen, uns selber in den
innersten Strukturen unseres Seins immer besser zu
erkennen und zu erfassen, wenn wir darauf aus sind,
zu uns selber ja zu sagen, auch dort, wo wir weder dem
eigenen noch dem von aussen an uns herangetragenen
Idealbild des Menschen entsprechen. Auch das
unverdrossene Arbeiten an sich selber, an der Ausgestaltung
und Ausformung der eigenen Persönlichkeit, gehört
dazu, denn wenn hier chaotische Zustände herrschen,
ist es unmöglich, dass aus diesem Chaos heraus helfende

und heilende Kräfte dem Mitmenschen zufliessen
können.

Es geht um das Klima der ganzen Menschheit!

Nächstenliebe ist nicht Winkelsache, sondern eine
Angelegenheit von weltweiter Bedeutung. Es steht viel
mehr auf dem Spiel als nur die einigermassen erträgliche

und womöglich auch etwas heimelige Ausgestaltung

unseres persönlichen Lebenskreises. Es geht um
nichts anderes, als um das Klima in der gesamten
Menschheit. Wir tun gut daran, wenn wir die Hoffnung
auf eine neue, bessere Welt nicht preisgeben, weil so
viel Dunkles und Trauriges uns in unserer Zuversicht
lähmt. Eines aber ist uns im Laufe unseres Lebens
klargeworden, und darin dürfen wir uns wesentlich
unterscheiden von jenen rebellierenden Jugendlichen in
der Schweiz und anderswo, welche das Heil für Welt
und Menschheit von einer revolutionären Veränderung
der Gesellschaftsstrukturen erwarten, im Sinne eines
völlig kritiklos übernommenen Neo-Marxismus, das
eine nämlich, dass eine Veränderung des Weltklimas
undenkbar ist ohne eine Veränderung des Menschen
aus seinem Innersten heraus. Wer in aller Bescheidenheit,

wohl wissend auch um die Beschränktheit unserer

Kräfte und Möglichkeiten, an seinem ganz persönlichen

Wirkungsort ein wenig Nächstenliebe
auszustrahlen und auszuströmen versucht, tut mehr für
eine Erneuerung unserer Welt als tausend Schönredner

und Programmatiker. In diesem Sinne wünsche
ich Ihnen, meine Damen und Herren, eine frohe und
zuversichtliche Rückkehr in ihre konkreten
Alltagsaufgaben hinein.

Ausklang und Abschied

Der Ausklang und unbestrittene Höhepunkt des zweiten

Tages kam nach dem Mittagessen mit der Besichtigung

der Klosterkirche St. Ulrich in Kreuzlingen,
wo Seminarlehrer E. Mühlemann, nachdem er die
Grüsse der Thurgauer Regierung überbracht hatte,
in faszinierender Weise die Geschichte des Bodenseeraums

im Aufriss als die Geschichte der drei Schwer-

Seminarlehrer E. Mühlemann, von einem schweren
Flugunfall im Militärdienst wieder genesen, erläutert
in Kreuzlingen die neu aufgebaute Klosterkirche und
überbringt die Grüsse des Thurgauer Regierungsrates.

punkte Reichenau, St. Gallen und Konstanz darstellte
und die Landschaft rund um den See als Stätte
möglicher kultureller Begegnung auch heute erstehen liess.
Das im Tone leichter Plauderei daherkommende, aber
von stupendem Sachwissen und von rhetorischer
Gewandtheit zeugende Referat war ein ebenso grosser
Genuss wie der Anblick der renovierten Kirche (deren
Schicksal es zu sein scheint, immer wieder einmal einer
Feuersbrunst zum Opfer zu fallen) und der sehr schöne,

gekonnte Orgelvortrag eines Kreuzlinger Seminaristen,

für den die Zuhörer in einem Profanbau gewiss
nicht mit Beifall gekargt hätten. Vielen herzlichen
Dank für Referat und Orgelmusik! Dann kam —
wie immer — der Abschied: Gruss, Handschlag, Adieu.
Wo wird man sich wohl im nächsten Jahr wieder treffen?

Obschon dazu keineswegs ermächtigt, möchte,
der Redaktor (auf gut Glück) vorschlagen: zum
Beispiel im Tessin! Dort ist er nämlich schon lange nicht
mehr gewesen, auch, anderes Beispiel, im Jura nicht.

Heinz Bollinger

Zum Rücktritt von Frl. A. Hofer

Ende Juni 1971 verlässt Fräulein Anny Hofer, die
Leiterin der Ausbildung für Heimerziehung und
Heimleitung, altershalber die Schule für soziale Arbeit in
Zürich.
Ihr Wirken während fast dreier Jahrzehnte hat einen
unverkennbaren Einfluss auf die Entwicklung der
schweizerischen Heimerziehung ausgeübt. Zurückblik-
kend auf den Beginn ihrer Ausbildungstätigkeit im
Jahre 1943 muss man sich in Erinnerung rufen, wie
sehr damals Theorie und Praxis auseinanderklafften.
Die Heime wurden ihrer historischen Entwicklung
gemäss im eigentlichen Sinne des Wortes patriarchalisch
geführt. Sie waren in sich selbst gehalten und strahlten

Sicherheit und Selbstbewusstsein aus. Sie waren

271


	Bericht über die Jahresversammlung 1971 : erstmals im Ausland

