
Zeitschrift: Fachblatt für schweizerisches Heim- und Anstaltswesen = Revue suisse
des établissements hospitaliers

Herausgeber: Verein für Schweizerisches Heim- und Anstaltswesen

Band: 42 (1971)

Heft: 5

Artikel: Bildungsproblematik heute

Autor: Bonderer, E.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-806927

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 10.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-806927
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Fachblatt für
Schweizerisches Heim- und Anstaltswesen

Revue suisse des Etablissements hospitaliers

VSA

Nr. 5 Mai 1971 Laufende Nr. 471

42. Jahrgang Erscheint monatlich

AUS DEM INHALT:

Kleines Heim-ABC

Wie modern sind die Reinigungsausrüstungen?

Berichte aus den Regionen

Das Heim in unserer Gesellschaft

Hinweise auf neue Bücher

Umschlagbild: Noch ist die blühende goldene
Zeit, o du schöne Welt, wie bist du so weit...

REDAKTION: Dr. Heinz BoUinger
8224 Löhningen SH, Tel. (053) 7 10 50

DRUCK UND ADMINISTRATION: Stutz + Co.,
8820 Wädenswil ZH, Tel. (051) 75 08 37, Postcheck 80 - 3204

INSERATENANNAHME für Geschäftsinserate:
Georges Brücher, 8590 Roraanshom TG, Tel. (071) 63 20 33

STELLENINSERATE: Benatungs- und
Vermittlungsstelle VSA, 8008 Zürich, Wiesenstrasse 2,

Tel. (051) 34 45 75

Annahmeschluss für Inserate am 25. des Vormonats.

ABONNEMENTSPREISE: Jährlich Fr. 25.—,

halbjährlich Fr. 15.—, Ausland Fr. 30.—,

Einzelnummer Fr. 3.— plus Porto

Bildungsproblematik
heute
Von Dr. E. Bonderer, Hinwil*

Seitdem im Gefolge der französischen Revolution die
Bewegung des europäischen «Volksbildungsjahrhun-
derts» anhob, von der geistigen Oberschicht mit
hoffnungsvollem Enthusiasmus inszeniert, vom Volk selbst
nur skeptisch und widerstrebend angenommen, stellt
sich die Frage nach den Bildungszielen mit zunehmender

Schärfe und Unvermeidlichkeit. Und in dieser
Frage, der Frage nach den Bildungszielen unserer Zeit
und unserer Gesellschaft kristallisiert sich heute am
deutlichsten jenes schwelende Unbehagen, dem jeder
Erzieher — insbesondere jeder Berufserzieher —
ausgesetzt ist, wenn er sich nicht mit der Rolle eines blossen

Funktionärs begnügen, sondern wach und ernsthaft

seine Verantwortung wahrnehmen will. Denn:
Wer kann allein für den europäischen oder unseren
nationalen oder auch nur für einen familiären Raum
alleingültige Erziehungsziele aufzeigen? Welche Normen

sind für unsere Gesellschaft und für die
Lebensführung des einzelnen in dieser Gesellschaft allgemein
verbindlich? Welche Rieht- und Fixpunkte halten
moderner, eilfertiger Lebensweise dauerhaft stand?
Vielleicht wären es Werte der christlichen Ethik. Aber
gerade das «Volksbildungsjahrhundert» mit seiner
zunehmenden Bildungsgläubigkeit und dem vielfältigen
Fortschritt hat das Individuum nicht nur der tradi-
tionsgeprägten gemeinschaftlichen Umklammerung
entbunden, es hat, rationalistisch und damit kritisch
gefärbt, ganz allgemein die geistigen und seelischen
Individualkräfte befreit und so den, die traditionsgebundenen

Gesellschaftsgruppen übergreifenden christlichen

Werthorizont aufs schwerste erschüttert.
«Volksbildung ist Volksbefreiung» lautete im Jahre 1836 der
Titel von H. Zschokkes Rede vor dem schweizerischen
Volksbildungs-Verein. Als Ersatz für die Jenseitsreligion

wurde dem Volk eine auf das Diesseits bauende
individuelle Bildung angeboten. Dieser Sachverhalt ist

* Mit freundlicher Erlaubnis des Verfassers entnommen dem
Jahresbericht 1969 des Heilpädagogischen Seminars Zürich.

199



bekannt, er sei bloss um der Klarheit willen kurz
umrissen in bezug auf die Problematik der Bildungsziele.
Die ehemalige, von der industriellen und geistigen
Umwälzung unangefochtene Bildungssituation fällt
auf durch Traditionsgebundenheit und Gemeinschaftsautorität.

Ohne Zweifel und Skepsis wurden Normen
und Maßstäbe anerkannt. In naiver Selbstverständlichkeit

fügte man sich in den bestehenden Rahmen von
Sitte und Brauchtum, welcher Arbeits- und Bildungswelt,

Erwachsene und Kinder umfasste. Denken und
Fühlen, Reden und Tun verliefen in hohem Mass auf
gruppenintern geregelten, einheitlichen Bahnen, und
Kinder wuchsen allmählich und organisch in diese
geschlossene Welt der Erwachsenen hinein. Selbst die
Einbürgerung von Volksschulen konnte gegen diese
Traditionsgebundenheit zunächst nichts ausrichten.
«Man seye vor diesem auch im Himmel kommen, man
habe kein solch wesen mit den Schulen gehabt»
lautete die verbreitete Meinung. E. Strübin schreibt
und zitiert in seinem schönen Buch «Baselbieter
Volksleben»: «An den Füssen des Fortschritts hing das
Bleigewicht der Volksmeinung. Die Gleichgültigkeit der
Eltern gegenüber der Schule sei allgemein... 1808

lehrte der Schulmeister von Rothenfluh nicht rechnen,

'weil die Eltern es für überflüssig halten'; in An-
wil durften die Mädchen nicht schreiben, 'weil die
Eltern behaupten, sie würden es dann nur zu Liebesbriefen

anwenden'.» 2) So war — und ist in wenigen
Reliktgebieten traditionsgebundener Ordnung bis
heute —• der Widerstand gegen die Schule als Exponent

neuer Bildungsbestrebungen allgemein und zäh.
Diese Schule wurde zunächst bestenfalls als Dienerin
und Gehilfin der Kirche akzeptiert. Man verachtete
sie mitsamt der Lehrkraft nicht nur wegen des geringen

«Arbeitswertes», den sie darstellte. Wohl spürte
man auch den neuen Geist in ihr. Dieser neue Geist
hiess Ratio, kritisches und selbständiges Denken. Er
konnte nur mühsam und erst im 19. Jahrhundert Fuss
fassen in den breiten Volksschichten. Er hat schliesslich

nicht nur den naiven Glauben an die Richtigkeit
traditionsbestimmter Religion, Lebensform und
Gesellschaftsordnung zerstrümmert, sondern war auch
Voraussetzung für den gewaltigen wirtschaftlichen
Aufschwung und den sozialen Umbruch der Neuzeit.

Mit dem Verlust der einstigen unbedenklichen und
traditionsbestimmten Erziehungs- und Lebensformen
aber drängte sich, wie bereits erwähnt, die Frage nach
geistigen Bildungszielen, nach dem, was dem Menschen
wesentlich gebührt und was ihm überantwortet werden

soll, immer unerbittlicher auf. Der Pioniergeist
und der bildungsgläubige Schwung der Wortführer
im beginnenden «Volksbildungsjahrhundert» ist
versiegt. Angesichts der verwirrenden Bildungssituation
unserer Gegenwart und im Blick auf zwei mörderische

und unvollstellbar grauenhafte Weltkriege ist
eine imbehagliche und nicht genau fassbare Ernüchterung

eingetreten. So sagt etwa Adorno: «Jede Debatte

über Erziehungsideale ist nichtig und gleichgültig
diesem einen gegenüber, dass Auschwitz nicht noch
einmal sei.» Mancher scheint heute — vielleicht in
laienhaftem Verstehen einem bekannten Verhaltensforscher

folgend — stärker dazu zu neigen, den
Menschen auf der Stufe sich unermüdlich bekämpfender
Rattensippen einzuordnen als an dessen Bildungsfähigkeit

zu glauben. Bevor jedoch diese gegenwärtige Bil¬

dungssituation und die Bildungsziele unserer Gesellschaft

in den Vordergrund unserer Betrachtung geraten,

soll in einem kurzen Exkurs über das Wesen
erzieherischer Normen der Rahmen hiezu geschaffen werden.

Von Max Scheler stammt das Wort: «Der Mensch weiss
nicht mehr, was er ist, und weiss, dass er es nicht
weiss.» Abgewandelt, dem Sinn jedoch kaum
entfremdet, können wir sagen: Der Erzieher weiss nicht
mehr, was er soll und will, und weiss, dass er es nicht
weiss. Diese Unsicherheit der Zielgebung einerseits
und der Anspruch, dass Pädagogik andererseits eine
normative Angelegenheit sei, also auf Werte und Ziele
unabdingbar angewiesen, sind Hauptursachen unseres

Notstandes. Man ist als Erzieher per definitionem
auf gültige Ziele angewiesen, und dennoch sind
dieselben nicht mehr einfach vorfindbar wie in einer
traditionsgläubigen, geschlossenen Gesellschaftsgruppe.
Die Frage nach Erziehungszielen, oder radikaler und
endgültiger: nach dem Sinn von Erziehung und
Bildung ist überdies Frage nach dem Sinn menschlichen
Daseins überhaupt. Ob wir sie ausdrücklich stellen
oder ob wir sie im täglichen erzieherischen Umgang
scheinbar übergehen, es offenbart sich ihr gegenüber
weitverbreitete Unsicherheit auch in dieser alltäglichen

Pädagogik. Die Sinnfrage steht, erkannt oder
unerkannt, hinter allen Erwägungen des praktischen
Einzelfalles und hinter aller Methodenstreitigkeit und
Methodengläubigkeit. Zwar lässt sich die mit ihr
verbundene Verlegenheit wie es scheinen mag, auf
verschiedenen Wegen umgehen.

Der modernste Umweg und Irrweg ist wohl der, dass

von der Soziologie angebotene, statistisch feststellbare

Durchschnittswerte, Durchschnittnormen des

gegebenen und Vorfindbaren, Mittelwerte der Faktizi-
tät an die Stelle erzieherischer Normen gesetzt werden.

Zwar darf man für die Erforschung der sozialen
Gegebenheiten dankbar sein. Mit Ziel und Sinn von
Bildung und Erziehung im engeren Sinne aber hat
z. B. statistisch belegbares Durchschnittsverhalten im
Bereich der Redlichkeit oder der Sexualität oft nicht
viel zu tun, weil es in der Pädagogik nicht nur um das,

geht, was individuell und sozial ist, sondern ebensosehr

um das, was sein sollte und sein könnte.
Ein anderer Versuch geht dahin, die Unsicherheit und
den Zweifel in der pädagogischen Sinnfrage zu
überwinden, indem der Sinn in dieses hier und jetzt
gelebte Leben gesetzt wird. Menschliches Dasein wäre
demnach eindeutig und immanent bestimmt, sich selber

Sinn genug, vergleichbar tierischem Leben also,
welches uns ebenfalls erscheint als eindeutig, instinktgeregelt

und an den «Pflock des Augenblicks gebunden»

(Nietzsche), d. h. im Hier und Jetzt aufgehend.
Wie aber käme denn der Mensch überhaupt auf die
Frage nach Sinn und Ziel der Erziehung und des
Lebens, wenn er in seinem Dasein und Verhalten
eindeutig sinnbestimmt wäre? Ist nicht bereits das
Aufbrechen der Sinnfrage ein Indiz dafür, dass menschliches

Leben nicht ausschliesslich in seiner Immanenz
sinnhaft sei? Der Versuch, den Sinn von Erziehung und
menschlichem Dasein allein im Leben hier und jetzt
zu schauen, ist ohne Zweifel widersinnig und untauglich.

Noch bleibt aber ein dritter scheinbarer Ausweg vor
der verunsichernden Sinnfrage; er ist wohl der am

200



häufigsten benutzte und heisst ethischer oder spekulativer

Idealismus. Solcher Idealismus ist, wie der Name
sagt, durch Ideale, d. h. durch die Idee einer notwendig

zu realisierenden Vollkommenheit gekennzeichnet.

Von diesem Ideal abgeleitet werden Grundsätze
des Sollens und Verhaltens. Ziel der Erziehung ist
es dann, auf diese Grundsätze zu verpflichten; sie
allein garantieren Vollkommenheit. Damit ist vor
dem Erzieher ein Werthorizont mit statischen und
absolut verlässlichen Fixpunkten aufgerichtet. Eine
solche unbedingte Zielsetzung scheint zunächst die
vielfältige, stets sich wandelnde, unsichere und zufällige

Erziehungswirklichkeit des Alltages enorm zu
entlasten. Nun weiss der Erzieher über alle subjektiven
und labilen Bedingungen hinweg, wohin er sich und
den Zögling auszurichten hat. Jaspers umreisst diesen

Sachverhalt folgendermassen: «Seiner Freiheit
bewusst, will der Mensch werden zu dem, was er sein
kann und soll. Er entwirft sich ein Ideal seines
Wesens. Er möchte loskommen aus ratloser Frage und
Verworrenheit in ein Allgemeines hinein, das er
nachahmen kann in seinen konkreten Gestalten. Bilder der
Menschen, die als Ideale gelten, denen wir gleich werden

möchten, gibt es zahlreiche. An der historischen
Wirksamkeit solcher Ideale... ist kein Zweifel. Das
Ideal kann ins Unbestimmte gesteigert werden, zur
,Grösse' des Menschen, die gleichsam mehr als Mensch-'
liches im Menschen ist, zum Uebermenschen oder zum
Unmenschen.» 3)

In der Praxis nun wirkt der pädagogische Idealismus,
wie dies Jaspers mit dem Uebermenschentum und
der Unmenschlichkeit antönt, häufig unerfreulich.
Idealvorstellungen, welche sich ihrem idealistischen
Wesen gemäss nicht verwirklichen lassen und
dennoch verbindliche und absolute Bildungsziele darstellen,

sind nicht nur logisch widersprüchlich, sie
überfordern auch Erzieher wie Zöglinge zwangsläufig.
Unter dem rigorosen Druck solcher Vollkommenheitsforderungen

entstehen im Erzieher unfehlbar
Unzulänglichkeitsgefühle, Scheinbravheit, heroisch-hartherziger

Moralismus und Intoleranz oder schliesslich, wie
Moor schreibt, eine neurotische Haltung als «die letzte
Zuflucht derjenigen moralischen Haltung, die sich
verabsolutiert hat, das heisst moralistisch geworden
ist und darüber die Begegnung mit der Lebensproblematik

nicht mehr aushält».4)

Was aber bleibt uns heute übrig, wenn wir, von der
modernen Erziehungswirklichkeit zutiefst in Zweifel
und Verlegenheit vor Sinn- und Zielfrage gestossen,
weder durch Normativsetzung des Faktischen noch
durch immanenz- und idealbezogene Spekulationen
letzte Richtpunkte für unser pädagogisches Handeln
finden können? Zwar, das wissen wir alle, kann man
sich kurzfristig mit Zielen «im Vorfeld» der
hintergründigen Sinnfrage begnügen. Man kann etwas auf
Sauberkeit, flotte Arbeitshaltung, Anstand oder
Kameradschaftlichkeit hin erziehen. Aber verstummt ob
solchen und ähnlichen Zielen praktischer Sozialerziehung
oder persönlicher Lebensertüchtigung auch schon die
Frage nach einem festen und letzten Erziehungsziel?
Dass dem nicht so ist, spüren wir deutlich und häufig

genug. Um in diesem Zusammenhang nochmals
einen Blick in die Vergangenheit zu tun: Das eingangs
erwähnte «Volksbildungsjahrhundert» hat durch die
Verpflichtung auf individuelles, eigenständiges Den¬

ken nicht nur den festen Rahmen der Traditionsgläubigkeit

und Gemeinschaftsautorität zertrümmert, es
hat auch in der Philosophie und damit ins Bild vom
Menschen einen neuen und scharfen Akzent gesetzt.
Unüberhörbar und radikal ist von Sören Kierkegaard
eine Abwendung von abstrakten, allgemeinen Ideen,
von allgemeinen Idealen und Prinzipien des Handelns
vollzogen worden und die Hinwendung zur Existenz,
d. h. zum individuellen menschlichen Dasein
zustandegekommen. Existenzphilosophie, Existenzialontologie
oder Existenzialismus unserer Zeit, verbunden vor
allem mit den Namen Jaspers, Heidegger und Sartre,
wurzeln in diesem Geist Kierkegaards und haben uns
zu verstehen gegeben, dass die Verlegenheit gegenüber
der menschlichen Sinnfrage und damit auch gegenüber
der pädagogischen Zielbestimmung als Grundzug des
Menschen zu uns gehöre. Die Unsicherheit kommt
also aus uns selbst, ist Signatur unseres Wesens. Wir
selber sind zwiespältig, zutiefst unentschieden. Wir
wissen nicht, was wir sollen und wollen und wissen,
dass wir es nicht wissen. Gerade diese oft unbehagliche

und quälend gewisse Ungewissheit soll unser Wesen

charakterisieren und unser Stigma sein? Denn,
so wird begründet, unsere innere Geschiedenheit und
Uneindeutigkeit ist gleichzeitig auch Zeichen einer
schwer fassbaren und unbeweisbaren menschlicher
Freiheit, jener Freiheit, die den Menschen vom Tier
abheben soll und uns aufnötigt, uns zu entscheiden,
z. B. für Bildungsnormen. Zur Unentschiedenheit und
Ungeschlossenheit, welche menschlich freies Wesen
kennzeichnen, erfahren wir uns überdies als weder
aus den Tierreihen ableitbare noch aus uns selbst
gewordene Wesen. «Das Wesentliche ist,» sagt noch einmal

Jaspers, «dass der Mensch als Existenz in seiner

Freiheit sich geschenkt erfährt von der Transzendenz.»5)

Und derselbe Philosoph macht auf die
Gefahr des Menschen aufmerksam, der sich bekennt
zur eigenen Fraglichkeit, zur Problematik seiner
Existenz, zur unbehaglichen Unsicherheit seines Lebens.
Dieser Mensch schliesst träge oder selbstgewiss
seinen Weg ab, «sei es als Hochmut moralischer
Zufriedenheit, sei es als Stolz auf angeborene Artung», er
tut, «als ob er schon sei, was er sein könne.» 6)

Wenn diese Sichtweise stimmt, dann heisst eine erste
Antwort auf die Frage nach unseren Bildungszielen:
Der Erzieher kann keine Führung durch objektive,
eindeutige Ziele erwarten. Er hat sich zunächst seiner

eigenen Unsicherheit und Freiheit zu stellen. Der
Sinn seines und des Zöglings Leben ist nicht unbedingt
zu schauen, ist geheimnisvoll. Zwar kann und muss
er, wenn auch verstrickt in seine Entbundenheit und
konfrontiert mit seiner Freiheit, daran festhalten, dass
menschliches Dasein, seine eigene Existenz von ihrem
Grunde her — von Gott her, sagt der religiöse Gläubige

— sinnvoll ist. Aber eine objektive Garantie für
einen solchen geheimnisvollen Lebens- und Bildungssinn

scheint es nicht zu geben.

Die solcherweise kurz umrissene, dem Menschen
wesentlich zugehörige Problematik ist ohne Zweifel der
Hauptquell jenes schwelenden Unbehagens, das zu
Beginn als Zeichen der modernen Bildungssituation
erwähnt wurde.
Zu fragen bleibt nun, welche anderen Bedingungen
den Pädagogen unserer Zeit belasten und beunruhigen;
zu fragen bleibt überdies, welche Bildungsziele in un-

201



Vorlesung
an der Universität Zürich

Motive und Tendenzen der Sozialpädagogik im 19.

Jahrhundert
Dozent : Dr. phil. Heinrich Tuggener

Donnerstag, 13.15—15.00 Uhr, Zimmer 107, Beginn
6. Mai 1971

Inhaltsüberblick :

Einführung: Der Ansatzpunkt: Das frühe und mittlere
19. Jahrhundert als sozialpädagogische Gründerzeit/
Ueberblick über den Vorlesungsaufbau/Quellen- und
Literaturhinweise.
Die Ausgangslage: Sozialgeschichtliche
Fakten/Ideenbewegungen/Die Analyse der Armut, Erziehung als
Antwort auf die soziale Frage.

Brennpunkte sozialpädagogischer Aktivität: Fellenberg
und die Wehrlischule/Die Pädagogik des Neupietismus
und die Rettungshausbewegung/Wichern und die
Innere Mission/ev. A. Kolping.
Der Armenlehrer. Typus des Sozialpädagogen des 19.

Jahrhunderts.
Zusammenfassung und Folgerungen.

Anmerkung: Die Vorlesung ist einstündig, wird aber
wegen Abwesenheit vom 10. Juni bis 6. Juli 1971

zweistündig durchgeführt. Termine: 6. Mai, 13. Mai,
27. Mai, 3. Juni, 8. Juli und 15. Juli 1971.

serer Gesellschaft hervortreten und vor allem, welche

Möglichkeiten einer sinnbestimmten Ausrichtung
dem Erzieher bleiben trotz der Einsicht in die «eigene
Sinnverlorenheit» und trotz der ständigen Umwälzungen

in unserer Gesellschaft und Umwelt.
Wir sind einerseits konfrontiert mit der philosophischen

Einsicht um die Sinnoffenheit des Menschen und
mit der daraus erfolgenden Notwendigkeit des
Erziehers, die Sinnfrage immer neu zu stellen. Andrerseits

steht diesem Anspruch heute eine Welt gegenüber,
die teils durch ihre Konformität und rationale
Organisiertheit, teils durch eine hektische, komplexe und
rastlose unverpflichtete Betriebsamkeit eine individuelle

«Antwort» auf diese Sinnfrage gar nicht zulässt.
Der Mensch lebt je länger desto weniger in einer
geschaffenen Welt, in der «Schöpfung»; er wird immer
enger und ausschliesslicher durch die Welt umschlossen,

die er selber gemacht und gestaltet bzw. verunstaltet

hat. Dies ist die eigenartige, fast tragisch zu
nennende Folge der Volksbildung des 19. Jahrhunderts,
dass aufgebaut auf denselben verheissungsvollen
Ecksteinen des Rationalismus und Individualismus ein
durchrationalisierter arbeitsteiliger Leistungsapparat
entstanden ist, welcher den Menschen unerbittlich in
seine Zangen fasst. Helen Lang schreibt dazu:
«... keine Zeit hat das Gegengewicht des Gedankens,
dass der Mensch, das Leben den Mittelpunkt aller
Sozialpolitik zu bilden habe, nötiger gehabt als die
unsere. Keine ist so sehr in Gefahr gewesen, die objektiven

Mächte: den Staat, den Handel, die Technik,

den Verkehr zum Selbstzweck zu machen, dem die
Menschen als Mittel und Werkzeug untergeordnet
werden.» 7)

Soziologen haben unsere Gesellschaft schlagwortartig
mit den Prädikaten dynamisch, mobil, labil, pluralistisch

und provisorisch etikettiert. Auf den ersten Blick
scheinen diese Bezeichnungen die wichtigsten Grundzüge

unserer Situation adäquat zu treffen.
Dynamisch erscheint unsere Zeit in jeder Beziehung,
vor allem aber im technischen und wirtschaftlichen
Bereich. Innert Jahrzehnten oder sogar Jahren sind
z. B. um viele Bauerdörfer und Kleinstädtchen herum
sozial-wirtschaftliche Monumentalgebilde entstanden.
Oder: auf jeden einzelnen prasselt ein nie enden
wollender Hagel von Angeboten herein, Angeboten, die
vom kitschigen und wertlosen Akzessoir bis zur
hochwertigen klassischen Schallplatte und Bildungskonserve

alles und jedes betreffen.
Unschwer lässt sich auch die Mobilität unserer Gesellschaft

belegen. Es herrschen, wie es scheint, wahrhaft
globale Verhältnisse. Ein modernes Nomadentum zeichnet

sich ab. Nicht nur innerhalb der Nationen, in der
engeren Heimat, scheint niemand mehr schicksalhaft
an einen Ort und dessen Menschen gebunden — die
neue Völkerwanderung ist international und verwirrend.

Gerade in den Ruhezeiten des modernen Menschen,
in seinen Ferien, bricht der ruhelose Strom auf
individuellen Wegen oder als organisierte Expedition der
Reisebüros und Sporthäuser am lautesten und
deutlichsten über alle Grenzen. Wer über einen festen
Ferien- und Ruheplatz verfügt, wird häufig belächelt.
Eine Reise an die Adria, nach Mallorca oder gar
Japan ist Statussymbol geworden. Angesichts der Reisemanie

weiter Gesellschaftsschichten frägt man sich,
ob der moderne Ritter der Luft- und Landstrassen
nicht sehnsüchtig eine Art «blaue Blume» sucht, d. h.
temporär seiner ihn umklammernden, hochorganisierten

und hochrationalisierten Umwelt zu entrinnen
sucht, um ein «Mehr an Lebenssinn» zu finden.
Lassen wir es indessen mit diesen Bemerkungen zu
den Stichworten der Soziologen genug sein und
konzentrieren wir uns wieder auf die Bildungsproblematik

der als dynamisch, mobil, labil, pluralistisch und
provisorisch bezeichneten Gesellschaft. Zwar scheinen
mir diese Merkmale fragwürdig, wenn sie als wichtigste

und alleinige Wesenszüge unserer Zeit hingestellt

werden. Zeigt nicht beispielsweise die
Gegenwartsvolkskunde, dass hinter und zwischen solchen,
wenn auch aufdringlichen Anzeichen der permanenten
Umwälzung weiterhin überkommene, traditionelle
Denk- und Verhaltensmuster kräftig wirksam sind
und überdies stets aufs neue Traditionen und tradi-
tionsgeprägte Verhaltensformen entstehen? Nicht
verleugnet kann aber die Tatsache werden, dass der
Erzieher heute, selbst wenn er noch auf feste und
unangefochtene letzte Bildungsziele angelegt wäre oder
ist, in einer unerhört erschwerten Situation stünde
oder steht. Dies hängt damit zusammen, dass
Erziehung nicht nur intentionales, d. h. absichtliches,
auf erkannte Normen ausgerichtetes, bewusstes und
reflektiertes Tun ist. Erziehung ist auch vor allem
funktional. D. h., sie ist unbeabsichtigt in weitesten
Bereichen, abhängig von den Zufällen des Hier und
Jetzt, beeinflusst von vielfältigen Imponderabilien der

202



vitalen Umwelt der sozialen Gruppen- und
Gesellschaftszusammenhänge und der geistigen und
seelischen Atmosphäre. Deshalb ist Erziehung nicht planbar,

um so mehr nicht, als selbst intentional gerichtete
Erziehung eine Menge von unbeabsichtigten und meist
unerkannten Nebenwirkungen zeitigt. In einer tradi-
tionsgeleiteten und gemeinschaftsbestimmten Gesellschaft

sind nun auch diese funktionalen Momente
der Erziehung in weit stärkerem Masse — wenn auch
unbewusst — gleichgerichtet und traditionell-beharrlich

geprägt als in einer individualistisch aufgesplitterten,
unüberschaubar komplexen und dazu leichter

wandelbaren Umwelt. So steht denn der wache, aufmerksame

Pädagoge der Gegenwart nicht nur auf schwankendem

Boden, weil ihn die intentionale Ausrichtung,
das Suchen gültiger Erziehungsziele beunruhigt und
belastet. Er fühlt sich vor allem auch einer nie
dagewesenen Wirrnis funktionaler Erziehungsmächte
gegenüber ausgesetzt und oft ohnmächtig. Ist es da
verwunderlich, wenn er sich schliesslich unbesonnen
jenen Bildungstendenzen preisgibt, die in unserer
Gesellschaft am deutlichsten hervortreten? Und — um
diese Frage nun aufzunehmen — welches sind solche
aufdringliche Bildungstendenzen, denen er sich oft
zu leicht unterwirft?
Spranger versucht, diese Strömungen und Leitlinien
zu typisieren, indem er fragt nach: Lustorientiertheit'
und Vergnügungssucht, Lohnorientiertheit und
Erwerbssucht, Loborientiertheit und Geltungssucht und
schliesslich Leistungsorientiertheit und Sachlichkeit.
Das Höchste und Anzustrebende aber wäre nach ihm
eine totale Verantwortungsorientiertheit.
Wir verzichten hier wieder darauf, der von Spranger
erwähnten Vielfalt von Tendenzen nachzugehen oder
gar eine vollständige Darstellung der vordringlichsten
Bildungstrends unserer Gesellschaft zu versuchen.
Statt dessen seien zwei Grundzüge unserer Bildungsituation

kurz in den Blickpunkt gerückt,
a) Unsere Bildungsbestrebungen sind eindeutig von
unserer Gesellschaft als Arbeits- und Leistungsgesellschaft

geprägt. Dies wird am sichtbarsten, wenn wir
einer solchen Arbeitswelt etwa eine asiatische
Meditationskultur oder eine klösterliche Kulkultur
gegenüberstellen. Deutlich auch sind unsere Schulen als

Exponenten gesellschaftlicher Bildungsstätten der
Leistungsmaxime verfallen bzw. unter diese Maxime
gedrängt worden. Der Leistungskult in manchen Schulstuben

— wie sie so traulich heissen — wirkt wie
Hohn gegenüber den im humanistisch-bildungsgläubigen

Geist verfassten Zweckartikel unserer Volksschulgesetze.

*)

*) So heisst es u. a. etwa im Zweckartikel der Zürcher
Volksschulen:
«In Verbindung mit dem Elternhaus bezweckt die
Volksschule die harmonische körperliche und geistige
Ausbildung des Kindes zu einer möglichst einheitlichen

und lebenskräftigen Persönlichkeit... So ist die
Volksschule eine Städte allgemeiner Menschenbildung.
Wohl soll sie ein gewisses Mass von Kenntnissen und
Fertigkeiten vermitteln, die notwendig sind für ein
gedeihliches Fortkommen im Leben. Wahre Menschenbildung

offenbart sich aber nicht ausschliesslich im
Wissen und Können; ihr charakteristisches Merkmal
liegt vielmehr in der Harmonie eines lauteren Innenlebens

und des Handelns, das stets auf das Wohl des
Ganzen gerichtet ist und nie das Licht zu scheuen
braucht.»

Besonders verfänglich aber ist die Tatsache, dass in
dieser Arbeitswelt der neuralgische Punkt, die
Arbeit selbst, durch die Veränderungen der Arbeitsprozesse

auf weiten Strecken nicht mehr erfüllendes und
denkendes Tun ist, sondern monotone und gehaltsarme
Einzelfunktion. Dies lässt für persönliche Initiative,
für den «Urhebertrieb», wie Buber sagt, kaum mehr
Raum. Wo die Erzieher fast ausschliesslich auf die
Maximen des Arbeitsethos, auf die Arbeitswelt
ausgerichtet ist, wird sie also nicht nur durch einseitige
Verzweckung des Menschen fragwürdig. Solche
Erziehung und Bildung ist auch in Frage gestellt, weil
sie auf Werte hinstrebt — auf Arbeit als erfüllendes,
menschliches Tun —, welche immer mehr zu
entschwinden scheinen in der Lebenswirklichkeit der
heutigen Arbeitswelt.

b) Eine zweite, immer stärker hervortretende
Bildungsbestrebung zeichnet sich im Ruf nach beständiger,
fortdauernder Förderung und Erwachsenenbildung,
nach «éducation permanente» ab. Fast will mir scheinen,

dass dieser Ruf, von der inneren Not und
Unsicherheit unserer Gesellschaft getragen, eine allzu-
grosse Dosis der alten, vermessenen Bildungsgläubigkeit

berge.

Wir fragen angesichts dieser Zuversicht in die
Möglichkeiten einer intensivierten, ausgeweiteten und
permanenten Bildung skeptisch: Ist da nicht zuviel
Hoffnung und Kredit investiert? Und wir unterstreichen

diese Frage der Kürze wegen abermals mit einigen

Kernsätzen des bereits erwähnten Eduard Strü-
bin, der in einem Kapitel über «Moderne Volksbildung»
anführt: «Diese Art Bildung ermöglicht keine sicheren

Kenntnisse, noch weniger entbindet sie Kräfte.
Vergleiche mit der materiellen Kultur drängen sich
auf: Die Inflation im Geistigen führt zu seinem
Missbrauch. Es kann geschehen, dass man seinen Salatkopf
beim Händler in eine Illustrierte eingepackt bekommt,
die eine farbige Reproduktion eines Grünewald
enthält». Das Volk wird weit über sein Bedürfnis und
seine Fähigkeiten hinaus geschult und gebildet, unterhalten

und zerstreut. Es ist nicht geschmacklos, zu
behaupten, die verbreitetste Volkskrankheit sei eine
Art geistiger Verdauungsstörung?» s)

Dass Strübin mit seiner Meinung nicht einfach an der
Wirklichkeit vorbeigeht, liesse sich leicht auf Schritt
und Tritt bestätigen. Es scheint, dass breite
Volksschichten in keiner Weise in der Lage sind, die
vielseitigen Bildungsgüter und Bildungsanstösse so
aufzunehmen und zu verarbeiten, wie man dies wünschen
müsste. Auf jeden Fall wissen wir über die
«volkstümliche Rezeption» der Bildung viel zuwenig. Wir
kennen die Wirkung der Bildungsbestrebungen kaum
oder nur ungenau. Eine Ueberschätzung sogenannter
permanenter Bildung wäre auch deshalb falsch, weil
der Mensch sich gar nicht ständig kritisch und rationell

prüfend verhalten kann. Er kann nicht stetig
«Jetztbewältigungen erfinden», sagt Arnold Gehlen.
Der permanenten Neuorientierung gegenüber sind
Traditionen als verlässlichere Lebensformen nicht nur
eine Voraussetzung sozialen Lebens. Sie gehören auch
zum Wesen menschlichen Daseins wie andererseits
zu diesem Dasein Freiheit und Unsicherheit gehören.

Die kritische Frage dem nicht mehr zu überhörenden

203



Ruf nach «éducation permanente» gegenüber aber
ergibt sich aus der Feststellung, dass mit einer solchen
Forderung über Richtung und Gehalt der fortwährenden

Bildungsbestrebungen noch nichts ausgesagt ist.
Auch «éducation permanente» muss als solche noch
kein Mittel sein, die Ungewissheit von Ziel und Sinn
der Erziehung und Selbsterziehung zu überwinden.
Auch «éducation permanente» kann — wie das
Verhaftetsein in falschem Leistungsethos — auf eine
einseitige Verzweckung des Menschen hinauslaufen.
Permanente Fortbildung kann beharrliche Freimachung
von menschlichen Kräften, kann Steigerung und
Verdichtung des Wissens, kann Ertüchtigung, kann ethische

ästhetisch-biologische Vervollkommnung u. a. m.
bedeuten. Aber — «Freimachung von Kräften kann
nur eine Voraussetzung der Erziehung sein, nicht
mehr»,9) sagt Buber. Und Guardini formuliert: «Nicht
Erkenntniswahrheit, nicht ethische Gutheit, nicht
ästhetisch-biologische Gattungsgemässheit und
Tüchtigkeit usw. sind das Entscheidende ...» 10). Das Prinzip

der Erziehung, ihr Sinn und Ziel liegt nach
Buber, das dürfte bekannt sein, im dialogischen
Grundverhältnis von «Ich und Du», welches Durchblick zum
Verhältnis von «Ich und ewigem Du» bilde. Und
Guardini wiederum bringt Bildung in Zusammenhang
mit dem Begriff «Bild» und sagt, dass das Entscheidende

dies sei, «dass der Mensch aus einem Bild heraus
gestaltet sei. Dass er in seinem ganzen Wesen ein
Bild, und zwar das rechte, ihm zugehörige, offenbare».

u) Aber eben, welches ist dieses rechte, dem
Menschen zugehörige Bild? — dass hier der Glaube
an die Ebenbildlichkeit zwischen Gott und Mensch
durchdringt ist so unverkennbar wie eine gewisse
grundsätzliche Uebereinstimmung zwischen Buber und
Guardini.

An dieser Stelle sei zum letzten Mal die Frage nach
Ziel und Sinn der Erziehung und Bildung unserer
Gegenwart aufgeworfen. So viel ist klar geworden: Ziel
und Sinn der Erziehung scheinen sich nicht mehr
allgemeingültig und klar begrenzt und fixiert ein für
allemal festlegen zu lassen. Das naive Selbstverständnis

und die weitgehende Selbstverständlichkeit im
einstigen pädagogischen Raum sind offene Fragen, Zweifeln

und Ungewissheiten gewichen. Auch die Forderung
nach «éducation permanente» ist ein Zeichen dieses
veränderten Bewusstseins; sie ist aber nicht zuletzt
insofern sinnvoll und notwendig, als sie die Frage nach
Ziel und Sinn der Menschenbildung und des menschlichen

Daseins einschliesst. Es bleibt uns wohl nichts
anderes übrig, als diese Frage immer neu zu stellen
und immer neu nach einer Antwort zu suchen. —
Es bleibt uns, wie Moor sagt, der «status viatoris».
Und Moor erläutert in dieser Beziehung: «Ich meine
aber, nicht nur aus der Not eine Tugend zu machen,
wenn mir dieses ,Auf-dem-Wege-Sein' wichtiger ist
als das Wissen um das Ziel, sondern ich glaube, dass
in diesem ,Auf-dem-Wege-Sein', im status viatoris,
schon das Wesentliche der gesuchten Pädagogik zum
Ausdruck kommt.» 12)

Was aber heisst «status viatoris» im konkreten Alltag
des Erziehers? Heisst dies, in Zaudern und Ungewissheit

stehen bleiben? Heisst es, in Resignation und
Mutlosigkeit versinken angesichts der ganzen Problematik
heutiger Erziehung? Oder heisst es, sich begnügen mit

Wissensvermittlung und lebenspraktischer Ertüchtigung?

«Status viatoris?» — Eine eigentümliche Antinomie
steckt in dieser Bezeichnung: der «Stand oder
Zustand des Wanderers und Pilgerers» scheint im
Grunde eine widersinnige Formulierung zu sein. Der
Wanderer hat keinen festen Standpunkt; des Pilgers
«Zustand» ist die Bewegung. Eben: er ist auf dem Wege

und leidet daran, keinen festen Standort zu haben.
Gerade dieser Widerspruch von «status» und «viator»
aber erinnert mich an jenen pädagogisch bedeutsamen
Aufsatz von Richard Weiss mit dem Titel «Vom Standort

des Lehrers in unserer Zeit».13) Darin wird dem
Erzieher eine Möglichkeit gezeigt, im praktischen Alltag

die Antinomie und Belastung des auferlegten «status

viatoris» zu ertragen und teilweise zu überwinden,
statt in mutlose Ungewissheit oder in blosses
Funktionärsdasein abzugleiten. Weiss rät, das Wort Standort
wörtlich und ernstzunehmen. Für uns würde dies
heissen, dass im Wort «status» ebensoviel Sinn und
Bedeutung steckt wie im «viator», im Auf-dem-Wege-
Sein» des Pilgerers oder Wanderers. Konkret: Der
Erzieher müsste — vielleicht gerade weil er sich als
problematisch und nicht zielfixiert erfährt und weil
um ihn her eine unüberschaubare und oft disparate
Bewegtheit und Betriebsamkeit zu bestehen scheint
— zunächst und immer wieder einen festen Standort
suchen und beziehen. Und er müsste dies dort tun,
wo er wirklich «steht». Sein Hier und Jetzt, das Heim,
die Klasse, die Erziehungsgruppe, sein gegenwärtiger
Wohnort mit dessen Menschen und Dingen, mit
seinen gerade fälligen Aufgaben und Möglichkeiten
müssten zum wirklichen Standort werden. Das heisst:
der Erzieher müsste sich diesen Ort und seine
Menschen und Eigenarten wirklich aneignen, nicht gewalttätig,

sondern wach und zurückhaltend, behutsam und
beharrlich. Das heisst auch: der Erzieher müsste
versuchen, sich seinen wirklichen Standort zur Heimat,
oder vorsichtiger, zu einem Stück vorläufiger Heimat
zu machen. Ich weiss, das mag verdächtig sentimental
klingen, aber ich wüsste nicht, wie der Erzieher, wie
gerade der Heilpädagoge den oft entwurzelten und
durch unsere Zeitumstände besonders stark umgetriebenen

Menschen helfen könnte, wenn er nicht sich
selbst heimatlich zu verwurzeln suchte. Heimat suchen
und Beheimatetsein aber bedeutet beständige und
vertrauliche Bindungen eingehen und pflegen, Bindungen
zu Menschen, Bindungen auch zum Ort und zu
seinen Dingen und Eigenarten. Gerade die bewusste
Befriedigung, die Beschränkung auf den konkreten,
eigenen Standort dürfte also vom Erzieher nicht
vernachlässigt werden, auch wenn er sich aus sich selbst
oder von seinen Aufgaben her immer neu in tiefste
Zweifel und ungewisse Bewegung gestossen fühlt.
Dabei ist uns allen wohl bewusst, dass Gebundenheit
im Heimatlichen oder Entbundenheit von der Heimat
nicht nur Bindung oder Bindungslosigkeit zum Hier
und Jetzt, zum eigenen Standort und seinen Menschen
ist, es geht dabei letzlich um eine geistige Heimat,
um Bindung oder Entbundenheit zur Transzendenz,
zu Gott. Ob ich als Pädagoge aber letztlich einen
wahrhaft erzieherischen Standort einnehme, hängt
davon ab, ob ich zum Zögling hier und jetzt ins «dialogische

Grundverhältnis» treten kann und will, ob «ich
ihn mitzunehmen versuche auf meinem Wege und

204



Kleines Heim-ABC — zweite Runde

P
Peter-Prinzip

Vor einigen Monaten stand das Buch von Peter und
Hull «Das Peter-Prinzip» auf der obersten Stufe der
Bestseller-Liste für Sachbücher. Das war recht eigentlich

verständlich, denn das Buch «ist all denen gewidmet,

die auf ihrer Stufe der Unfähigkeit arbeiten, spielen,

lieben, leben und sterben und damit das
Forschungsmaterial für Entstehung und Entwicklung der
Hierarchologie, der rettenden Wissenschaft, bereitstellten».

Wer sollte also dieses Buch nicht gelesen haben?
Wer wollte nicht lernen durch dessen Lektüre, seine
«Unfähigkeit in sich selbst zu überwinden und die
Unfähigkeit anderer zu verstehen, seine Arbeit leichter

zu bewältigen, im Beruf dadurch vorwärtszukommen
und mehr Geld zu verdienen»? Ausserordentlich

geschickt und pädagogisch klug verspricht das Buch:
«Sie können schmerzhafte Krankheiten vermeiden.
Sie können eine Führerpersönlichkeit werden. Sie
können Ihre Musse geniessen. Sie können Ihre Freunde
erfreuen und Ihre Feinde verwirren, Ihre Kinder
beeindrucken und Ihre Ehe bereichern und neu beleben.

ihn lehre, diesen Weg auch zu gehen»,14) wie Moor
schreibt.

Bibliographische Anmerkungen
1 Strübin, E., Baselbieter Volksleben. Sitte und Brauchtum

im Kulturwandel der Gegenwart. Basel 1952.

S. 252.
2 Strübin, E., a. a. O.
3 Jaspers, K., Allgemeine Psychopathologie. Berlin

(Springer) 1946. S. 210.

4 Moor, P., Heilpädagogische Psychologie. II. Band.
Bern (Huber) 1958. S. 59.

5 Jaspers, K., a. a. O. S. 212.
6 Jaspers, K., a. a. O. S. 212.

7 in : Weber, L., Grundprobleme und Zeitfragen der
heutigen Pädagogik. Bündner Schulblatt, Jg. 18,

Nr. 3. Chur 1959. S. 96.

8 Strübin, E., a. a. O. S. 213.

9 Buber, M., Reden über Erziehung. Heidelberg
(Schneider) 1964. S. 22.

10 Guardini, R. Grundlegung der Bildungslehre. Würzburg

(Werkbund) 1961. S. 23.

11 Guardini, R., a. a. O.
12 Moor, P., Heilpädagogik. Ein pädagogisches Lehrbuch.

Bern (Huber) 1965. S. 261.

13 Weiss, R., Vom Standort des Lehrers in unserer Zeit.
Schweiz. Lehrerzeitung. Jg. 102, Nr. 1, 1957.

V Moor, P., Heilpädagogik, S. 262.

Kurz — diese Kenntnis wird Ihr Leben revolutionieren,

vielleicht sogar retten.»

Heute, ein Jahr nach dem sensationellen Aufstieg dieses

Buches auf der Bestseller-Liste, ist es von anderen

Büchern überrundet, überfahren oder erdrückt
worden. Schade! Denn das Buch ist wirklich lesenswert,

weil es vielen im Beruf und in ihrer Berufung
Unzufriedenen helfende Anregungen zur Besinnung
auf einen neuen Weg zu geben vermag.

Wir wollen einige Gedanken herausgreifen.

1. Tendenz, immer höher zu steigen

Jeder Mensch möchte teilhaben am Trend, noch höher

zu steigen im Beruf und in der Gesellschaft.
Befriedigung und Zufriedenheit bei «seinem Leisten»
zu finden, scheint etwas vom allerseltensten zu sein.
Beinahe ist es heute so, dass jeder Beruf Steigbügel
zum Nächsthöheren ist. Ist es da verwunderlich, dass
einem der Beruf nicht erfüllen, nicht ausfüllen kann?
Ist es da verwunderlich, wenn man stets im Fluss,
im Gehetze, im Getriebe, im Höherstreben sich
aufreibend einem Herzinfarkt nähert? Ist es da verwunderlich,

wenn die Arbeit immer flüchtiger, unsorgfältiger

und gleichgültiger gemacht wird? Nicht nur
Heimschützlinge spüren dies und leiden unter dem
ehrgeizigen Sich-Ausrichten auf die nächste Sprosse
der imaginären Erfolgsleiter! Sie spüren es doppelt:
Einmal dadurch, dass viele Betreuer eine Aufgabe
zugewiesen erhalten, die ihnen aufgrund ihrer Nicht-
oder Anders-Ausbildung nicht zustehen dürfte. Sie
haben eine Sprosse erreicht, auf der «sie unfähig sind,
ihrer Arbeit gerecht zu werden». «Berufliche Unfähigkeit

gibt es überall; aber wir sind schon so verdorben,
dass es für uns den unmoralischen Geistlichen, den
korrupten Richter, den inkonsequenten Anwalt, den

Autor, der nicht schreiben und den Erzieher, der nicht
erziehen kann, einfach nicht gibt.» Die Heimschützlinge

spüren aber auch deutlich, wer wirklich für
sie lebt und mit ihnen lebt, und wer nur auf Zeit,
bis der nächste Posten offensteht, bei ihnen wartet.

Peter und Hull behaupten :

«Jeder Beschäftigte neigt dazu, bis zu seiner Stufe der
Unfähigkeit aufzusteigen.»
«Streben wir nicht allzuhoch hinauf, dass wir zu tief
nicht fallen mögen.»

Wer noch beherzigt diesen Spruch Schillers? Wir
alle hören und erleben die vielen Manager-Herzinfarkte,

die Kreislaufstörungen und die zunehmende
Nervosität. Ist daran nicht das zu ehrgeizige
Höherstreben schuld? Sollten wir nicht wieder einmal die
uralte Weisheit überlegen:

Schuster bleib bei deinem Leisten

205


	Bildungsproblematik heute

