Zeitschrift: Fachblatt fur schweizerisches Heim- und Anstaltswesen = Revue suisse
des établissements hospitaliers

Herausgeber: Verein flir Schweizerisches Heim- und Anstaltswesen

Band: 40 (1969)

Heft: 8

Artikel: Altersfragen in evangelischer Sicht | : sei gern bei den Alten!
Autor: Lendi, Chr.

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-807109

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 08.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-807109
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

folgreicher fithren., Daher braucht es mehr Sonder-
schulen, mehr Eingliederungsstiatten. Jeder Schwer-
erziehbare, den es gesellschaftlich einzugliedern ge-
lingt, ist ein Gewinn fiir unsere Gemeinschaft. Wir
wiren somit schlecht beraten, wenn wir aus Stolz auf
das Erreichte den weiteren Ausbau vernachlassigen
wlurden. Doch wollen wir stets bedenken, dass der
ausreichende Bestand an Heimen und Anstalten al-
lein nicht befriedigt. Zur Quantitdt muss die Qualitédt
in der baulichen und in der betrieblichen Konzeption,
auf padagogischem Gebiet, nach der personlichen Seite
und in der Leitung sich gesellen. Auch in dieser Rich-
tung dirfen wir hochst erfreuliche Fortschritte re-
gistrieren. Mein verehrter Vorgénger im Amte, Bun-
desrat Etter, hatte flir die Festschrift zum 100j&hri-
gen Bestehen des VSA das Vorwort beigesteuert und
darin das Wesen der Anstalt unter anderem wie folgt
umschrieben: «Die Anstalt begriindet eine eigene Art
von Gemeinschaft, deren Ziel, je nach Aufgabe und
Bestimmung, verschieden ist. In ihrem Wesen aber

Altersfragen in evangelischer Sicht I:

ist die Anstaltsgemeinschaft wiederum der Gemein-
schaft der Familie nachgebildet». Die heutige Auf-
fassung kommt dieser Forderung in schonster Weise
entgegen. Die Heimfamilie ist der bauliche und be-
triebliche Kern des modernen Heimes. Letztlich steht
ndmlich nicht der Bau und nicht der Betrieb im Mit-
telpunkt, sondern der Mensch. Ich greife nochmals
auf das erwdhnte Vorwort zurlick. Danach entschei-
det im Heimleben der Glaube an das Gute im Menschen,
die Liebe zum Menschen. Diese inneren Werte hel-
fen {iber manche Unbill in Threr Arbeit hinweg. Sie,
meine Damen und Herren, nehmen dem Staat ernste
Pflichten ab. Wir sind uns dieser Tatsache bewusst
und danken Ihnen fiir Thre bedeutenden Dienste zum
Wohle unseres Volkes. Da die Aufgaben, die der Ver-
ein flir Schweizerisches Heim- und Anstaltswesen
sich gestellt hat, dauernd und unter immer neuen As-
pekten gelost werden miussen, wiinsche ich ihm wei-
terhin erfolgreiches Wirken und Ihnen allen Befriedi-
gung und Erfolg in Ihrer segensreichen Téatigkeit.

Sei gern bei den Alten!

Von Pfr. Chr. Lendi, Prasident des Evangelischen Kirchenrates des Kantons St. Gallen *

Ich soll zu Thnen sprechen iiber Altersprobleme in evan-
gelischer Sicht. Der Vorstand unseres Verbandes ist ein
Risiko eingegangen, wenn er einen grauhaarigen Mann
beauftragt hat, tiber dieses Thema zu sprechen. Lauft er
doch Gefahr, einem senex loquax, einem geschwéatzigen
Greis sich ausgeliefert zu haben. Aber vielleicht konnte
es auch ein Vorzug sein, wenn ein Alter vom Alter
spricht; ein Alter, der bereits am eigenen Leib und, wie
Sie bald merken werden, auch an seinem Geiste, das
Alter spurt. Aber um doch noch etwas zu meinen Gun-
sten in die Waagschale zu legen, darf ich vielleicht er-
wihnen, dass ich beinahe zwei Jahrzehnte eine Ge-
meinde im Innern einer Stadt zu betreuen hatte; und
der zur City gewordene Stadtkern ist zu einem grossen
Teil von alten Leuten und nur selten von kinderreichen
Familien bewohnt. Zudem bemiihe ich mich seit vielen
Jahren mit um drei Altersheime. So wage ich es doch,
unserem verehrten Vorstand zu entsprechen, als Liik-
kenbtisser.

Ich mochte dabei schlicht von der Frage ausgehen, was
denn ein alternder Mensch sei. Und zwar klar in unse-
rer Sicht und hernach in evangelischer Sicht, um dann
daraus den Schluss zu ziehen, was uns — und das
heisst der evangelischen Gemeinde und dem einzelnen
— flr Aufgaben daraus erwachsen. Damit habe ich die
Gliederung meiner Ausfiihrungen skizziert:

* Vortrag gehalten an der Abgeordnetenversammlung
des Schweizerischen Verbandes fiir Innere Mission
und Evangelische Liebestétigkeit am 28. April 1969
in Aarau; Tonbandaufzeichnung.

302

Was ist ein alternder Mensch?

a) Von uns aus gesehen: Ich habe Ihnen ein Exemplar
dieser Gattung mitgebracht. Sie sehen es vor sich.
Einige unter Thnen koénnen in den Spiegel schauen und
sie sehen auch einen Betagten oder eine Betagte.

b) Von Gott her gesehen: Es gibt eine biblische Peri-
kope, die unerhort realistisch darstellt, was es um den
betagten Menschen sei. Ich meine die Ihnen ja zwei-
fellos bekannte Stelle Prediger 12. Da ist die Rede vom
Menschen und «von den Tagen, von denen er sagt, sie
gefallen mir nicht».

Sein Augenlicht 14sst nach. «Sonnenlicht und Mond
und Sterne werden triibe», und wenn das Wetter ein
bisschen bessert, kommen wieder Wolken, weil eine
Beschwerde die andere ablost. Die Hénde zittern, der
Riucken krimmt sich, die Zdhne fallen aus, und diese
Miihlen mahlen langsam. Und die dritten Z#hne funk-
tionieren nicht recht. Die letzteren habe ich dem ,Pre-
diger’ zugefligt, da damals sich die Menschen mit den
zweiten begniigen mussten.

Die «Tiiren der Gasse» — das ist der zahnlose Mund —

«schliessen sich». «Die Stimme der Miihle wird leise»:
der Klang der Stimme wird leiser, sie stammelt oder
kreischt. Mit dem Singen ist es aus, auch wenn man
ein wunderbarer Bariton im Miannerchor gewesen ist.
Man «erwacht, wenn der Vogel singt», weil man nicht
mehr schlafen kann und — das fiige ich dem Text
wieder bei — seine Baldriantropfli nimmt, um besser
schlafen zu koénnen.



Und «gedampft sind alle Toéchter des Gesanges», das
heisst das Gehor ldsst nach, und das ist eine besonders
unheimliche Not. Das Gehor vermittelt Gemeinschaft,
und wenn man die Antwort immer wieder wiederholen
muss, ist man geneigt, nur noch das Notigste zu reden.
Im Gesprich an einer Tafelrunde kommt der Schwer-
horige iiberhaupt nicht mehr recht mit. Er vereinsamt.
Vereinsamung aber ist der Vorbote des Todes. Verein-
samung ist das tiefste Elend des Menschen. Schmer-
zen und Leid werden ertrédglicher, wenn man nicht
allein ist. Der Gehorlose aber ist in besonderer Weise
allein — und der Horapparat — wenn er nur nicht alle
Nebengerdusche undifferenziert, lédsterigerweise mit-
geben wtrde!

Und hoéren wir nun ferner den ,Prediger’. Der Alte
«fiirchtet sich vor Miihen». Gewiss! Das Treppensteigen
macht uns Miithe, der Atem will nicht mehr.

«Der Mandelbaum bliiht», d. h. wohl, die Haare fallen
aus, die rotliche Kopfhaut schimmert durch, die Glatze
zeigt sich. Da mogen falsche Zopfe und Pertlicken nach-
helfen, aber sie dndern nichts.

«Die Heuschrecke wird beladen.» Da machte man fri-
her eine elegante Flanke iiber jeden Zaun und jetzt
klagt man, dass einen die Beine nicht mehr tragen. Die
Esslust vergeht. Biss man frither munter in den Apfel,
so isst man jetzt ein wenig Apfelmus oder sonst ein
Mus und legt den Loffel bald wieder auf die Seite.

Und all dies geschieht in der relativen Néhe der Stunde
— um wieder mit dem ,Prediger’ zu reden: «da der sil-
berne Strick reisst und die goldene Schale zerbricht.»
Der silberne Strick des Lebens, an dem das Licht des
Lebens wie in goldener Schale héngt; aber eben diese
Schale zerschellt. «Der Eimer zerfdllt an der Quelle,
und das Rad bricht am Born.» Das Schopfrad, mit dem
man den Eimer aus dem Ziehbrunnen zieht, zerbricht,
der Eimer stiirzt in die Tiefe, das Ende ist da.

So sieht der Prediger Salomo den Betagten und so
sehen wir ihn. Die biblische Sicht nimmt die Dinge wie
sie sind und verschénert sie nicht mit falschem Fir-
nis. Was entnehmen wir diesem biblischen Text? Ich
mochte viererlei erwdhnen:

1. Was ist der alternde Mensch? Was bin ich? Ein
Grenzanwohner. Der junge Mensch wahnt sich mitten
in der Flle der Zeit, der Horizont der Grenze bleibt von
ihm wenig beachtet. Er lebt aber somit in einer T&u-
schung; die Wahrheit, dass das menschliche Leben be-
grenzt ist, tibersieht er. Vielleicht denkt der Alte auch
nicht daran, aber er wird an einem fort an diese Wahr-
heit erinnert, dass des Menschen Leben siebzig oder
achtzig Jahre wihret. Die Begrenzung des Lebens ist
aber eine furchtbare und fruchtbare Wahrheit. Furcht-
bar, weil im Tod des Menschen eine Welt zusammen-
bricht. Es stirbt da nicht bloss einer, es ist nicht nur
einer weniger von den Millionen von Menschen. Dazu
kommt eben die Wahrheit, dass dieser eine ein ein-
maliger ist. Friedrich Wilhelm Joseph von Schelling,
der zu seiner Zeit der erste Denker in Deutschland war
— so steht es wenigstens auf seinem Denkmal in Bad
Ragaz — hat nach dem Tode seiner Frau Karoline,
einer allerdings aussergewohnlichen Frau, geschrieben:
«Etwas derartiges kommt nie wieder!» Das konnen wir
aber an jedem Totenbett sagen. Auch das beste Leben
ist begrenzt, und jedes Menschenleben ist etwas Be-

sonderes, etwas Einmaliges, etwas nie Da-gewesenes
und doch begrenzt, geht doch zugrunde.

2. Was ist der Betagte? Ein Mensch, der keine Zukunft
mehr hat. Das gehort zum Leben. Die Vergangenheit
wird, wihrend wir leben, von Tag zu Tag grosser und
die Zukunft von Tag zu Tag kleiner. Auch in dieser
Beziehung steht der Betagte im Lichte der Wahrheit.
Er weiss um das dunkle Geheimnis der Zeit. Zeit glie-
dert sich in Vergangenheit, Gegenwart und Zukunft.
Die Vergangenheit ist nichts, denn sie ist nicht mehr. Sie
ist erfroren und erstarrt in der Unabénderlichkeit. Die
Zukunft ist auch nichts; wir kennen sie nicht. Wir wis-
sen nur eines von ihr: Wie werden wir in hundert Jah-
ren aussehen! Sprechen wir lieber nicht davon. Das ist
unsere Zukunft. Diese ihre gewisse Tatsache ruickt fiir
den Alten Jahr um Jédhrlein, Tag um Tag nédher, un-
aufhaltsam. Im Raum konnen wir uns bewegen. In der
Zeit kénnen wir uns nicht bewegen. Und die Gegen-
wart — sie ist iiberhaupt nichts, sie vergeht im Nu. Sie
ist nur die Verwandlung der Zukunft in Vergangen-
heit.

Diese Wahrheit lastet iiber dem Betagten. Nehmen wir
aber etwas von der biblischen Sicht voraus, so miissen
wir beifiigen, dass es nur eine wirkliche Zeit gibt,
die verdient, ernst genommen zu werden, und das ist
Gottes Zeit. Und was ist Gottes Zeit? Ewige Gegen-
wart. Vor ihm ist alles Vergangene gegenwirtig und
alles Zukiinftige desgleichen. Und wir leben durch diese
Gotteszeit hindurch — verbo di ernum tuum, durch
dein Heute, wie Augustin gesagt hat. Vielleicht ist der
Betagte auf nichts so sehr wie auf diese Einsicht an-
gewiesen, auf die Erkenntnis, dass wir in der Gegen-
wart Gottes leben, auch in unseren alten Tagen.

3. Was ist ein Betagter? Ein zerfallender Mensch. Auch
dadurch ist er der Wahrheit nahe, und wenn wir das
erwigen, nehmen wir auch eine biblische Wahrheit
voraus: Die neugeborenen Kindlein miissen getragen
werden. Sie stehen nicht auf eigenen Filissen. Sie kon-
nen keinen Loffel halten. Man muss ihnen den Schop-
pen geben. Und fiir den Betagten schlédgt die Stunde, da
die eigenen Flsse ihn nicht mehr tragen und in der
er den Loffel nicht mehr selbst halten kann. Er ist, wie
ein kleines Kind, ganz auf die anderen angewiesen. Und
das ist die Wahrheit des Menschen. Was wiren wir
ohne das Angewiesensein, ohne den anderen? Ange-
wiesensein auf Gott, angewiesensein auf den Bruder,
das kennzeichnet zutiefst unser Leben. Wollten wir
tun, als ob wir nicht angewiesen wéiren, so wéire dies
unser Untergang. Absolute Selbstandigkeit des Men-
schen, der auf seinen eigenen Flssen steht, das ist eine
Liige, eine Selbsttduschung, das ist der Tod. Der Be-
tagte ist einer, der immer mehr das Hochste lernen
muss, das dankbare Angewiesensein auf den anderen.
In dieser Wahrheit darf der Betagte leben.

4. Das Leben des alten Menschen ist geprdgt. Er hat sein
Leben gelebt. Sein Geschick pragt sich auf seinem
Gesicht ab. Alte Menschen — Sie sehen wie eitel ich
bin — sind schon. Das entspricht nicht dem ,sensus
communis’, der allgemeinen Meinung. Diese findet
nadmlich den jungen Menschen schon, mit seinem
furchenlosen, runzellosen (langweiligen) Gesicht, mit
der Gewandtheit seiner Bewegung, mit seiner Kraft
und seiner Anmut. Ich wage das Gegenteil zu behaup-
ten. Auf diesem Gesicht eines Betagten steht etwas

303



geschrieben. Wer diese Ziige entziffern konnte, der
wiirde eine ganze Geschichte von Freuden und Leiden,
von Hoffnungen und Enttduschungen, von Torheit und
Weisheit zu lesen bekommen, aber eben eine Ge-
schichte. Das macht das Gesicht der Alten schon. Das
Leben hat sie geprédgt. Ich hoffe, dass Sie mich nun
gern anschauen!

Um wieder in den biblischen Bereich vorzugreifen: dar-
um die geforderte Ehrfurcht. An einem jungen Men-
schen kann man Wohlgefallen haben, der Betagte aber
notigt uns zu mehr als nur zu Wohlgefallen. Er notigt
uns, auch bei Missfallen, zur Ehrfurcht. Darum heisst
es bei 3. Mose, 19,32: «Vor einem grauen Haupte sollst
du aufstehen und die Alten ehren, denn du sollst dich
flirchten vor deinem Gott, denn ich bin der Herr.»
Weil diese Priagung nicht nur etwas Aeusserliches ist,
sondern auch als innere Pridgung des Menschen eine
reiche Erfahrung birgt, tut mir als neunfachem Gross-
vater das Wort aus Hiob 12,12 wohl: «Ja bei den Gross-
vatern ist die Weisheit und der Verstand bei den Alten.»
Und da sollten wir die Alten nicht ehren und die Mah-
nung nicht beachten: «Verachte deine Mutter nicht, wenn
sie alt wird» (Spriiche 23), und die Schoénheit nicht er-
kennen, die das Wort (Spriiche 20,29) anerkennt:
«Graues Haar ist des Alten Schmuck.»? Denn es ist so,
was Jesus Sirach 25,8 sagt: «Das ist der Alten Krone,
wenn sie viel erfahren haben.» So sehen wir das Alter
in unserer Sicht. Gewiss schon iiberleuchtet von der
biblischen Botschaft.

Aber nun weiter. Ich soll die Frage nach dem Alter in
evangelischer Sicht beantworten. Wir haben einiges
davon schon angedeutet.

Der Betagte lebt in der Wahrheit des Menschen.
Die Wahrheit des Menschen ist seine vielfach uber-
tiinchte, aber tatsichliche Hinf#lligkeit. Diesem schwa-
chen und diesem hilflosen Menschen gilt die frohe Bot-
schaft der Gnade und Liebe des Herrn. Der Mensch in
seiner Hilflosigkeit, der wahre Mensch! «Seht, welch
ein Mensch», das ist gesagt von einem Menschen, der
sein Leben verliert, der gerichtet und hingerichtet
wird, dessen Ehre geschindet ist und der nur noch
laut schreien und sein Haupt neigen und sterben
kann und dessen letztes Wort lautet: «Mein Gott, mein
Gott, warum hast du mich verlassen?» Und «dieser
Mensch ist wirklich Gottes Sohn», wie der Hauptmann
am Kreuz bekennt. Gottes Herrlichkeit offenbart sich
nicht im Glanz und ,grandeur de l’homme’, in der
Grosse des Menschen, sondern dort greift Gott ein, wo
der Mensch im Elend und in der Hilflosigkeit ist. Got-
tes Liebe gilt den Schwachen und den Betagten inso-
fern sie eben Schwache sind. Das ist ihr, der Liebe
Gottes, radikaler Gegensatz zu dem, was andere Liebe
nennen. Der Eros Platons ist die Liebe zur ewigen
Idee der Schonheit und zu allem, was dieser Schonheit
zustrebt. Das ist die Liebe nach oben, die Liebe zur
Idee des Guten. Gottes Liebe aber ist die Liebe nach
abwairts, die Liebe zu all dem, was gering und h&ss-
lich und verworfen und verloren ist; das ist der
schwarze Punkt in der Zielscheibe, auf die Gottes Ge-
schoss gerichtet ist. Der Betagte aber ist in der Néihe
des Dunkels, das ist seine Todesnidhe. Dort ist er im
Bereich des Zugriffes des Herrn, der gekommen ist
zu suchen und zu retten, was verloren ist. Todesnéhe
ist darum Gottesnidhe. Dort, wo es mit dem Menschen

304

ganz aus ist, dort greift Gott ganz zu. Das scheint mir
der Sinn der Auferstehungsbotschaft zu sein, das gilt
vom Zerfall des alternden Menschen. Darum ist es
etwas Heiliges um den Betagten.

Wir konnen das moch tiefer sagen: Fiir den Glau-
benden hat das Gesicht des Alten eine Transparenz.

«Was ihr getan habt einem meiner geringsten Briider,
das habt ihr mir getan.» Christus verkleidet sich im
Leidenden, im zerfallenden Menschen. Und wenn wir
jetzt da vor einem Betagten sitzen und ihn anschauen,
dann konnte der Glaube unsere Augen so erleuchten,
dass wir hinter der verginglichen Maske des miide
gewordenen, vielleicht sogar des verwirrten, senilen
Menschen, das Gesicht seines und unseres Herrn er-
kennen, der sich fiir uns mit diesem Alten identifi-
ziert, des Herrn Jesus Christus, der just dadurch, dass
er hinter die Larve des Gesichtes des schwach und alt
gewordenen Menschen leuchtet, uns flir diesen bean-
sprucht. So spiegelt sich im Betagten Christus wider.
Und wir sind aufgerufen, den Herrn zu lieben, indem
wir die Armen, Kranken und die Alten lieben, denn
Christus ist versteckt hinter ihnen. Durch sie wird
Christus transparent. Wir sind aufgerufen zu jener
Liebe nach abwairts, die das Wesen des Herrn unseres
Lebens kennzeichnet. Erste Liebe in evangelischer Sicht
ist Liebe in die Tiefe hinab. Denn es ist etwas Hei-
liges um die Alten. Sie sind der Gegenstand der Liebe
dessen, der in die Hinfalligkeit hinein liebt.

Wer ist dieser Herr, der sich der Alten erbarmt?

Er ist fur sie gestorben und auferstanden, er hat sich
ganz fir sie in den Tod gegeben, damit er den Tod
tiberwinde. Christus setzt sein Leben ein fir den
Schuldigen, Geschiandeten und darum auch fiir den
zerfallenden Menschen. Er lebt nicht an ihm vorbei.
Wir leben am Wertlosen vorbei und greifen nach dem
Wertvollen. Wir blicken uns nicht nach einem Regen-
wurm auf der Strasse, wohl aber nach einem Gold-
stlicklein oder nach einer Banknote. Christus fragt
nicht nach dem Wert dessen, den er liebt. Seine Liebe
ist die Bejahung des Menschen ohne Riicksicht auf
dessen Wert. Er liebt den, der im Lichte der Ewigkeit
Staub und Asche ist. Was wiren wir, was waire ich,
wenn die Liebe Christi abhéngig wire von meinem
Wert? Dann wéaren wir verloren. Er liebt ja den, der
sich gegen ihn auflehnt, er liebt den Menschen in sei-
ner passiven und in seiner aktiven Ohnmacht. Darum
stirbt er flir diesen Menschen mit dem vollen Einsatz
seines Lebens. Das geschieht flir den Betagten. Und
darum, weil das fiir ihn geschieht, ehren wir den hilf-
losen Alten, lieben wir ihn und setzen unsere Kréafte fiir
ihn ein. Er ist uns heilig, weil Christus sich fiir ihn
dahingegeben hat.

4. Wir koénnen es noch anders sagen: Wer ist dieser
Betagte? Ein Mensch, der unserer Hilfe bedarf, weil
Christus ihm geholfen hat. Christus ist, wie wir es
bereits angetont haben, nicht bloss fiir ihn gestorben,
sondern auch fiir ihn auferstanden. Er ist fiir ihn
durch den Tod hindurchgebrochen und hat fiir ihn das
ewige Leben errungen. Darum hat der alte Mensch,
von dem wir gesagt haben, er habe keine Zukunft,
wahrlich eine Zukunft. Die Morgenrdte des ewigen
Tages leuchtet dem alten Menschen insofern und weil



Christus ihn liebt. Jesus ist seine Zukunft. Wer ist der
alte Mensch? Ein Mensch, dessen Zukunft nicht mehr
der Firlefanz irgendwelcher personlicher Hoffnungen,
dessen Zukunft auch nicht das Grauen einer dunklen,
unheimlichen Welt ist, sondern dessen Zukunft durch
den Tod ihm genommen ist, damit Jesus selbst als
seine Zukunft vor ihm stehe. So ist es etwas Heiliges
um den alten Menschen.

Was ist zu tun?

Und nun kénnen wir, nach diesem Blick auf den altern-
den Menschen, in evangelischer Sicht, noch zum zwei-
ten Abschnitt gehen und uns fragen, was uns fiir Auf-
gaben aus dieser evangelischen Sicht erwachsen. Was
haben wir zu tun? Wer wer? Wer sind wir? Wir sind
Glieder der evangelischen Gemeinde.

Ich will aber zuerst ein wenig versuchen zu skizzieren,
was wir als Gemeinde zu tun haben, um hernach mit
ein paar Hinweisen daran zu erinnern, was wir per-
s6nlich tun kdnnen.

Was haben wir als Gemeinde zu tun?

Ich brauche nicht wieder daran zu erinnern, dass wir in
einer Zeit der Ueberalterung leben. Gott sei Dank!
Gott sei Dank haben wir viele Alte unter uns — (ich
rede natiirlich in eigener Sache). Die Lebenserwartung
ist gestiegen. Wir sind dankbar daftir; fiir die Fort-
schritte der Medizin, aber auch dafiir, dass die AHV
auch &dussere Sorgen zu bannen versucht. Ich freue
mich, dass jlingst ein armes altes Fraueli, das das ganze
Elend St. Gallischer Stickereikrisis hinter sich hatte
und nichts auf die Seite gebracht hat, mir neulich
sagte: «Es regnet, ich fahre mit dem Taxi heim.»

Das will aber nicht heissen, dass Betagte trotz der
AHYV keine Sorgen haben. Es wird leider immer selte-
ner, dass die Kinder fiir die Alten sorgen. Manche wol-
len nicht und viele konnen nicht. Ein besonderes Pro-
blem ist dabei die Wohnungsfrage. Die weise Einrich-
tung des Stockli ist den Bernern vorbehalten. Ich weiss
aber nicht, wie sich heute diese Weisheit noch ver-
wirklicht. Die modernen Wohnverhéltnisse sind doch
so, dass die Alten bei den Jungen kein Heim mehr
haben koénnen. Grosse und Preis der Wohnungen —
vor allem in den Stddten — spielen eine Rolle; zudem
ist die Frage, wie Junge und Alte auf so engem
Raum miteinander leben konnen, nicht zu unterschit-
zen. Mit schonen Forderungen und moralischen Rat-
schlédgen ist da nicht geholfen. Die Realitdt der Cha-
raktere und das Generationenproblem sind nicht zu
ubersehende Wirklichkeiten.

Wohin mit den Alten?

Das harte Wort nun gehore ich zum alten Eisen, das
muss verstummen. Darum sind die drei heutigen Arten
der Sorge um ein Heim fiir die Alten dringlich ge-
worden. Wir sollten mehr Alterssiedlungen, mehr
Altersheime und mehr Alterspflegeheime haben. Und
das ist eine Aufgabe der Gemeinde. Die kirchlichen
Steuergelder sollen nicht nur flir die rein kirchlichen
Zwecke, das heisst fiir den Bau von Kirchen, Ge-
meindehdusern und Pfarrhdusern, fiir die Schaffung

von Pfarrimtern verwendet werden. Es ist nicht hoch
genug zu schitzen, wenn private Kreise, getrieben von
der Liebe Christi, Heime fiir Hilfsbediirftige schaffen.
Und es ist ebenfalls zu schidtzen, wenn der Staat,
letztiglich ja in christlicher Verantwortung, hilfreich
zugreift und die Sorgen der Betagten zu bannen sucht.
Es ist in der Kirche aber die Diakonie der Liturgie
gleichzustellen. Es gibt da keine Hierarchie, wobei die
Liturgie hoher und die Diakonie niedriger wéare. Wir
wissen um die hohe Bedeutung der gottesdienstlichen
Anbetung, aber Gottesdienst ist immer auch Bruder-
dienst. Darum sollten Gemeinden oder auch ein paar
Gemeinden zusammen den Betagten ein Heim schen-
ken — sei es ein Heim, in welchem sie selbst noch
hantieren konnen (die Alterssiedlung), sei es ein Heim,
in dem flr sie gesorgt wird (das Altersheim) oder sei
es gar ein Heim, in welchem sie gepflegt werden (das
Alterspflegeheim). Ich glaube auch, dass solche Heime
in sanitdrer und hygienischer Hinsicht modern, dus-
serst modern sein sollten. Wir planen jetzt in St. Gal-
len ein Heim, in welchem selbstverstédndlich in jedem
Zimmer auch die Toilette eingebaut ist. Dass auch
Kantonalkirchen den Gemeinden finanziell zu Hilfe
kommen sollten, scheint mir ebenfalls wichtig zu sein.

Diese Heime sollten wirkliche Heime sein, das heisst,
sie sollten den alten betagten Leuten in ihrer dusseren
Gestaltung und erst recht in personeller Beziehung zu
verstehen geben, dass sie da wirklich daheim sind.
Bedenkt, wie schwer das ist, wenn Betagte ihr person-
liches Heim aufgeben missen; und es ist schitzenswert,
wenn die Haushilfe fiir Betagte eingreift, um den alten
Leuten zu ermoglichen, moéglichst lang in den vier
Wénden zu bleiben, mit all den herrlichen Fotografien
von den Kindern und dem wundervollen Hochzeits-
bild, das da an der Wand héngt. Das gehort zum Leben.
Und nun sollte auch eben, wenn dann der Betagte in
ein Heim kommt, er sich hier wirklich daheim fiihlen.
Und das, meine ich, hat einen tieferen Sinn. Es sollte
das Heim dem Betagten zu verstehen geben, dass der
letzte Sinn und das letzte Ziel des menschlichen Lebens,
das ,Daheim-sein’, das ,Ewig-daheim-sein’, die von aller
Furcht freie ,Geborgenheit’ ist.

Dass in vielen Gemeinden die Betagten auch gesam-
melt werden zu «Altersstubete» ist nicht genug zu
loben. Der Betagte bedarf der Gemeinschaft in beson-
derer Weise. Die Gestaltung dieser Altersstubeten soll
viel Freude und Freundlichkeit ausstrahlen, aber in
ihnen soll auch der Ausblick auf die alles Schwere
tberwindende Herrlichkeit Gottes nicht fehlen. Wir
miussen auch da immer darauf bedacht sein, die Bot-
schaft zu Wort kommen zu lassen, die wahre Heimat
verheisst.

Das scheint mir eine ebenso vordringliche wie schone
Aufgabe einer Kirchgemeinde zu sein. Dass der Alfers-
ausflug fiir manche zu einem beglickenden Erlebnis
wird, das versteht sich von selbst. Und dass ein Auto-
dienst Betagten den Gottesdienstbesuch ermdoglicht, ist
auch ein Segen. Letztlich ist man hier auf Erden ja
nie so daheim wie im Gottesdienst, wo der Mensch die
gottliche Verheissung hort, wo er betet in Gemein-
schaft, singt in Gemeinschaft und fiir diese Gemein-
schaft dankt. Den Alten den Gottesdienst zu ermogli-
chen, das gehort auch zu den Aufgaben einer Kirch-
gemeinde. Das Horen der Radiopredigt mag noch so

305



wertvoll sein, es ersetzt nie den Gottesdienstbesuch.
Und in einem Alterspflegeheim in St. Gallen haben
wir die Direktiibertragung aus der nahen Kirche ein-
gerichtet, damit die pflegebediirftigen Betagten am
Gottesdienst teilnehmen kénnen.

Das Wesentliche aber ist nicht das Heim als Haus —
und wére es mit allem moglichen Komfort versehen —,
sondern es kommt auf die Menschen an, die die Be-
tagten betreuen. Darum gilt es zweierlei zu bedenken:
Erstens: Es fehlt an solchen. Dass eine junge Tochter
Kindleinschwester werden will, ist begreiflich; sind
die Kleinen doch so schnuckig! Aber sich um die Alten
zu bekimmern, das ist nicht so beliebt. Dass eine
Tochter Krankenschwester werden will, ist ebenfalls
zu loben; wie schon ist es, Leiden zu lindern! Aber alte
Leute mit ihren Sorgen und Schrullen, mit ihren Eigen-
heiten und Eigenwilligkeiten, ja auch mit ihrer Un-
sauberkeit ertragen, das ist weniger anmadichelig. Die
Personalfrage wird nur geldst, wenn wir jiingeren und
alteren Menschen diese Verantwortung fir die Alten
um Gottes willen immer wieder aufs Gewissen binden
und ins Herz hinein rufen. Und zweitens: Es kommt
dabei immer darauf an, in welchem Geiste man dem
Betagten begegnet. Uns scheint, das kénne nur von der
Botschaft der Bibel, von der Botschaft des Herrn her,
der das zerfallende Leben derer, die auf den Tod war-
ten, umsorgt, geschehen.

Damit sind wir bei IIb) angelangt (es geht an den
Schluss des Zuges), bei der Frage, was wir personlich
fiir die Alten tun konnen. Vielerlei mochte ich hier
erwihnen. Das gilt fiir alle, die in Heimen mit Alten
zu tun haben, aber auch fir jedes von uns, das unter
seinen Verwandten und Bekannten und Nachbarn alte
Leute kennt und sich fiir sie verantwortlich weiss, um
Jesu willen.

Bei jeder menschlichen Begegnung sitzt der Tod im
Topf, wenn wir den anderen Menschen als Objekt
betrachten. Das darf micht sein. Wir konnen dem an-
deren nur wirklich begegnen, wenn er nicht Gegen-
stand unserer Behandlung und Belehrung ist.

Wir haben den Betagten nicht nach unserem Wunsch
zu modeln, wir sollen ihn nicht erziehen wollen, er
soll voll anerkannt werden als eigenstidndige Person-
lichkeit in seiner Freiheit. Der St. Galler Theologe Adolf
Blatter berichtet in seinen Lebenserinnerungen von
einem Bruder, der korperlich und geistig behindert war,
und schreibt: «Mein Bruder hatte in unserem Hause
immer das Recht, der zu sein, der er war.» Darum
konnen wir nicht ohne scheue Ehrfurcht einem Be-
tagten begegnen, Wir rdumen ihm von vornherein das
Recht der Pridgung ein, die an ihm widerfahren ist
durch sein Schicksal, um die schone Wendung, die Herr
Dr. Cunz gebraucht hat, zu wiederholen: um «sein
Schicksal, wobei sein Schicksal Jesus ist». Sein Ge-
schick und sein Wesen haben ein eigenes Anrecht, aner-
kannt zu werden. Das Dreinreden und Aendernwollen
ist nie vom Guten. Man ldsst auch eine Pflanze wach-
sen, wie sie nach ihrer Art sein und werden soll. Nicht
nur jede Geschichtsperiode hat, wie Leopold von Ranke
gesagt hat, ihre eigene Beziehung zu Gott, sondern
auch jeder Mensch. Und jeder Betagte hat nicht nur
seine eigene Beziehung zu Gott, sondern Gott hat auch
zu ihm seine eigene Beziehung. Das in Ehrfurcht anzu-

306

erkennen ist die Grundvoraussetzung fiir jede Begeg-
nung mit einem betagten Menschen.

Besucht man einen Betagten, so darf ein sonst so
niitzliches Gerdt keine Rolle spielen. Ich meine die
Uhr.

Die Uhr, beim Besuch eines betagten Menschen, darf
keine Rolle spielen. Wir miissen Zeit haben. Nimmt
man nach den ersten paar Sidtzen, die man mit einem
Alten spricht, die Uhr hervor und gibt zu bedenken,
dass man eben keine Zeit habe, so ist die Begegnung
gestort oder zerstort. Gewiss miissen wir unsere Zeit
einteilen und mit ihr haushalten; und das ist eine
Kunst, die wir hochhalten miissen, um unser Leben zu
gestalten. Man kann nicht nur Geld verschleudern, man
kann auch Zeit verschleudern, man kann dem Herr-
gott die Zeit abstehlen, indem man sie unniitz verbringt.
Aber die hohere Kunst als der rechte Zeitgebrauch ist
es, Zeit zu haben wie Ewigkeit. Und in der Begegnung
mit dem hilfsbediirftigen Nédchsten gilt diese Forderung.
Der Betagte soll, wenn wir mit ihm reden, das Gefiihl
haben, dass wir jetzt ganz fiir ihn da sind.

Der Mensch kann horen und reden. Was ist wichti-
ger, das Horen oder das Reden?

Was ist wichtiger, das was Sie tun, oder das, was ich
tue? Zweifellos ist Redenkdnnen eine Gabe des Him-
mels. Das Wort ist die Briicke von Mensch zu Mensch.
Ohne das Wort konnte die Gemeinschaft Gottes mit den
Menschen, aber auch die Gemeinschaft des Menschen
mit dem Menschen nicht bestehen. Aber was Sie jetzt
tun, ist unvergleichlich mehr. Horen ist mehr als Reden.
Horen ist auch schwerer als Reden, vielleicht die viel
grossere Arbeit (auch wenn ich schwitze, das spielt gar
keine Rolle), Sie horen. Darum ist im Gottesdienst ja
das Wesentliche, dass wir horen. Der Ruf nach der
aktiven Gemeinde, bei der einer noch etwas vorlesen
darf, ein Kirchenvorsteher, der scheint mir etwas merk-
wirdig zu sein. Denn die Gemeinde ist ja zu einer
Aktivitdt ohne gleichen aufgefordert, wenn sie horen
muss. Horen ist etwas Aktives. Auch der Pfarrer, der
Gottes Wort verkiindigt, hat nichts Wesentliches zu
sagen, wenn er nicht vorher gehért hat. Darum mis-
sen wir dem Betagten zuhtren konnen, und zwar hell-
horig. Vielleicht erzdhlt er uns belanglose Dinge vom
Wetter und vom Friihling, vielleicht berichtet er auch
jammernd von seinen Beschwerden, oder er erzdhlt
von Erlebtem. Man kann hinter alles das héren. Worte
sind immer Verkleidungen, hinter denen das tiefe Leid
oder auch die heimliche Freude des Menschen zu ver-
nehmen ist, der ja nicht bloss in seiner Beziehung zu
sich und zu den Ereignissen seines Lebens steht, son-
dern zu dem immer Gott in Beziehung steht. Das Ge-
sprach vollzieht sich immer in der Gegenwart Gottes.
Es ist von heimlichem Beten begleitet, wenn wir still
zuhoren und hinter die Worte horen.

Das Zuhoren hebt aber micht die Verpflichtung auf,
zu reden.

Was sollen wir sagen? Wir diirfen nicht so von uns und
unseren Anliegen an einem fort sprechen, dass der
Betagte nicht mehr zu Wort kommt. Es gibt auch solche
Besucher bei Alten, dass der arme Alte ganz uberfah-
ren wird von dem, was der Besucher ihm vorsetzt. Das



wire wie die Ueberschwemmung eines Wildbaches, der
fen den Alten auch in diskreter Weise an unserem
Ergehen Anteil nehmen lassen. Das wéare ein Zeichen
von Vertrauen. Und was konnen Menschen einander
Schoneres schenken als das Vertrauen?

Was haben wir zu reden? Wir dirfen auf die Sorgen,
die der alte Mensch, der alte Bauer oder die alte Frau,
uns anvertrauen, eingehen und so darum ringen, dass
wir ihn verstehen. «Wir sollten Menschen nicht tadeln
und nicht loben, sondern verstehen», hat Baruch Spi-
noza einmal gesagt. Er hat damit allem Beurteilen und
Verurteilen gewehrt. Verstehen heisst némlich, sich
in den anderen hineinversetzen, ihn bejahen. Das ist
eine schwere Aufgabe, aber wir kommen nicht um sie
herum. Damit nehmen wir nicht mehr Anstoss an den
Schrullen und Eigenheiten des Alten, sondern bejahen
heisst lieben. Wir nehmen nicht Anstoss an seiner Ver-
wirrung, sondern wir anerkennen ihn, wie er ist.

Wir haben Worte zu sagen, die ihre heimlichen Wurzeln
in der Liebe haben. Damit taucht nun die Frage auf,
ob wir von Gott zu den Betagten reden oder gar mit
ihnen beten sollen. Das ist etwas Heiliges, und alles

Blumen und Kraut des Gartens zudeckt. Aber wir dir-
Heilige ist etwas zartes. Zartes darf man nicht wie ein
Tollpatsch anfassen; dann konnten wir zum Elefanten
im Porzellanladen werden. Aber Gott kann es schenken,
dass die Begegnung zum Gebet wird. Es kann Stunden
geben, in denen wir zum Gesangbuch greifen, die Bibel
offnen, einen Psalm vorlesen oder die Hénde falten
dirfen. Wer die Hédnde nicht regt, sondern faltet, der
bekennt damit, dass er selbst ein Hilfloser ist. Und in
diesem Bekenntnis wird die Begegnung zu einer echten
Begegnung. Da sitzen nicht mehr zwei Menschen ein-
ander gegeniliber, von denen der eine gut reden hat,
wenn es ihm gut geht und er noch jung ist, so dass sein
Reden unglédubig wird, sondern in dem beide anerken-
nen, dass sie der Hilfe bediirfen — und beide die Hilfe
von dem erwarten, dem alle Dinge moglich sind. Das
ist dann Gesprich unter den Augen Gottes. So bege-
nen wir dem Altfen in evangelischer Sicht.

Ich schliesse mit der schonen Aufforderung wie sie
geschrieben steht im Buche des Jesus Sirach, Kapitel 6,
Vers 35. Da heisst es ganz schlicht: «Sei gern bei den
Alten.»

Zur Diskussion und zum Ueberdenken:

Der bettende Erzieher, die flickende Erzieherin!

Wir besinnen uns heute nicht liber den «betenden Er-
zieher», sondern iiber den Erzieher, der bettet oder zu-
mindest beim Betten mithilft. Wir tiberdenken dazu
folgende Zitate aus der Schrift «Das Heim als Organi-
sation» von Paula Lotmar:

«Ein soeben diplomierter Heimerzieher tritt einen als
Gruppenleiter ausgeschriebenen Posten an. Es zeigt
sich, dass er bis zu einem Drittel seiner Arbeitszeit als
Erzieher zu wirken hat, wahrend zwei Drittel seiner
Zeit dem allgemeinen Reparaturdienst und der Gar-
tenarbeit zufallen. Die Enttduschung des jungen Er-
ziehers bleibt nicht aus.»

«Heimerzieherinnen wurden in einem Erziehungs-
heim fiir Jugendliche oft als Lehrmeisterinnen, zum
Beispiel in der Nidherei, Wischerei, Gértnerei einge-
setzt. Eine Erzieherin betrachtete ihre Aufgabe in
diesem Arbeitsbereich als beendet, wenn keine Mad-
chen bei der Arbeit mithalfen. Die Heimleitung sah es
so, dass die Arbeit zum Beispiel in der Wéscherei
erst beendet sei, wenn das Tagesquantum Wéasche
aufgearbeitet worden war, unabhéngig davon, ob da-
mit eine erzieherische Aufgabe verbunden war oder
nicht.»

Wir sind heute bestrebt, das Heimleben in mdoglichst
vielen Beziehungen dem Familienleben anzupassen.
Das beste Heim — ausser der eigenen natlirlichen Fa-
milie — wird wohl dort geboten werden konnen, wo

am ehesten familidre Atmosphére herrscht, wo der Er-
zieher als Vater, die Erzieherin als Mutter wirkt und
lebt. Es kommt dabei u. a. weniger darauf an, ob der
Erzieher als Vater, die Gruppenleiterin als Mutter ge-
rufen wird, sondern wieviel vaterlichen und miitter-
lichen Geist diese Personlichkeiten ausstromen. Denn
«Name ist Schall und Rauch», das gelebte Sein ist
Vorbild und Beispiel ... oder nicht!

Wir wollen es dem enttiuschten jungen Erzieher zu-
gute halten: Er hat noch nicht erfahren, was Vatersein
bedeutet. Und «Vater werden ist nicht schwer, Vater
sein dagegen sehr!» Papi, spaziere ga! Vati, wie 16st
man diese Rechnungen? Vater, kannst du mir nicht
helfen den «Tell» zusammenzufassen? Papi, wo ist
meine Velopumpe? Vater, konntest du mir noch ein
wenig helfen beim Jaten? Die Tischbeine sind auch
schon wieder locker...konntest du nicht...? Vater —
Papi — Vati. Vater hier, Vater dort, und der Papi
spaziert, pumpt Velo, flickt Schlduche und Tische,
jatet, fangt eine Maus, er himmert und hort Vokabeln
ab, er buffelt Latein und schreibt Aufsiatze — was hat
das alles mit Erziehung zu tun? Denn hiezu ist doch
der diplomierte Erzieher ausgebildet worden?! — Exa-
menfrage!: Wodurch, wo und wann erzieht dieser Er-
zieher, wenn nicht in der Verrichtung dieser vielen
Kleinigkeiten, die seine Kinder an ihn herantragen?
Gibt es denn ein abstraktes Erziehen? Wie eben der
geplagte Vati mit seinen Kindern lebt, hammert, jatet,

307



	Altersfragen in evangelischer Sicht I : sei gern bei den Alten!

