
Zeitschrift: Fachblatt für schweizerisches Heim- und Anstaltswesen = Revue suisse
des établissements hospitaliers

Herausgeber: Verein für Schweizerisches Heim- und Anstaltswesen

Band: 40 (1969)

Heft: 8

Artikel: Altersfragen in evangelischer Sicht I : sei gern bei den Alten!

Autor: Lendi, Chr.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-807109

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 08.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-807109
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


folgreicher führen. Daher braucht es mehr Sonderschulen,

mehr Eingliederungsstätten. Jeder
Schwererziehbare, den es gesellschaftlich einzugliedern
gelingt, ist ein Gewinn für unsere Gemeinschaft. Wir
wären somit schlecht beraten, wenn wir aus Stolz auf
das Erreichte den weiteren Ausbau vernachlässigen
würden. Doch wollen wir stets bedenken, dass der
ausreichende Bestand an Heimen und Anstalten
allein nicht befriedigt. Zur Quantität muss die Qualität
in der baulichen und in der betrieblichen Konzeption,
auf pädagogischem Gebiet, nach der persönlichen Seite
und in der Leitung sich gesellen. Auch in dieser Richtung

dürfen wir höchst erfreuliche Fortschritte
registrieren. Mein verehrter Vorgänger im Amte,
Bundesrat Etter, hatte für die Festschrift zum lOOjähri-
gen Bestehen des VSA das Vorwort beigesteuert und
darin das Wesen der Anstalt unter anderem wie folgt
umschrieben: «Die Anstalt begründet eine eigene Art
von Gemeinschaft, deren Ziel, je nach Aufgabe und
Bestimmung, verschieden ist. In ihrem Wesen aber

ist die Anstalfsgemeinschaft wiederum der Gemeinschaft

der Familie nachgebildet». Die heutige
Auffassung kommt dieser Forderung in schönster Weise
entgegen. Die Heimfamilie ist der bauliche und
betriebliche Kern des modernen Heimes. Letztlich steht
nämlich nicht der Bau und nicht der Betrieb im
Mittelpunkt, sondern der Mensch. Ich greife nochmals
auf das erwähnte Vorwort zurück. Danach entscheidet

im Heimleben der Glaube an das Gute im Menschen,
die Liebe zum Menschen. Diese inneren Werte helfen

über manche Unbill in Ihrer Arbeit hinweg. Sie,
meine Damen und Herren, nehmen dem Staat ernste
Pflichten ab. Wir sind uns dieser Tatsache bewussl
und danken Ihnen für Ihre bedeutenden Dienste zum
Wohle unseres Volkes. Da die Aufgaben, die der Verein

für Schweizerisches Heim- und Anstaltswesen
sich gestellt hat, dauernd und unter immer neuen
Aspekten gelöst werden müssen, wünsche ich ihm
weiterhin erfolgreiches Wirken und Ihnen allen Befriedigung

und Erfolg in Ihrer segensreichen Tätigkeit.

Altersfragen in evangelischer Sicht I:

Sei gern bei den Alten!
Von Pfr. Chr. Lendi, Präsident des Evangelischen Kirchenrates des Kantons St. Gallen *

Ich soll zu Ihnen sprechen über Altersprobleme in
evangelischer Sicht. Der Vorstand unseres Verbandes ist ein
Risiko eingegangen, wenn er einen grauhaarigen Mann
beauftragt hat, über dieses Thema zu sprechen. Läuft er
doch Gefahr, einem senex loquax, einem geschwätzigen
Greis sich ausgeliefert zu haben. Aber vielleicht könnte
es auch ein Vorzug sein, wenn ein Alter vom Alter
spricht; ein Alter, der bereits am eigenen Leib und, wie
Sie bald merken werden, auch an seinem Geiste, das
Alter spürt. Aber um doch noch etwas zu meinen Gunsten

in die Waagschale zu legen, darf ich vielleicht
erwähnen, dass ich beinahe zwei Jahrzehnte eine
Gemeinde im Innern einer Stadt zu betreuen hatte; und
der zur City gewordene Stadtkern ist zu einem grossen
Teil von alten Leuten und nur selten von kinderreichen
Familien bewohnt. Zudem bemühe ich mich seit vielen
Jahren mit um drei Altersheime. So wage ich es doch,
unserem verehrten Vorstand zu entsprechen, als Lük-
kenbüsser.

Ich möchte dabei schlicht von der Frage ausgehen, was
denn ein alternder Mensch sei. Und zwar klar in unserer

Sicht und hernach in evangelischer Sicht, um dann
daraus den Schluss zu ziehen, was uns — und das
heisst der evangelischen Gemeinde und dem einzelnen
— für Aufgaben daraus erwachsen. Damit habe ich die
Gliederung meiner Ausführungen skizziert:

* Vortrag gehalten an der AbgeordnetenVersammlung
des Schweizerischen Verbandes für Innere Mission
und Evangelische Liebestätigkeit am 28. April 1969
in Aarau; Tonbandaufzeichnung.

Was ist ein alternder Mensch?

a) Von uns aus gesehen: Ich habe Ihnen ein Exemplar
dieser Gattung mitgebracht. Sie sehen es vor sich.
Einige unter Ihnen können in den Spiegel schauen und
sie sehen auch einen Betagten oder eine Betagte.
b) Von Gott her gesehen: Es gibt eine biblische Peri-
kope, die unerhört realistisch darstellt, was es um den
betagten Menschen sei. Ich meine die Ihnen ja zweifellos

bekannte Stelle Prediger 12. Da ist die Rede vom
Menschen und «von den Tagen, von denen er sagt, sie
gefallen mir nicht».
Sein Augenlicht lässt nach. «Sonnenlicht und Mond
und Sterne werden trübe», und wenn das Wetter ein
bisschen bessert, kommen wieder Wolken, weil eine
Beschwerde die andere ablöst. Die Hände zittern, der
Rücken krümmt sich, die Zähne fallen aus, und diese
Mühlen mahlen langsam. Und die dritten Zähne
funktionieren nicht recht. Die letzteren habe ich dem
Prediger' zugefügt, da damals sich die Menschen mit den
zweiten begnügen mussten.
Die «Türen der Gasse» — das ist der zahnlose Mund —
«schliessen sich». «Die Stimme der Mühle wird leise»:

der Klang der Stimme wird leiser, sie stammelt oder
kreischt. Mit dem Singen ist es aus, auch wenn man
ein wunderbarer Bariton im Männerchor gewesen ist.
Man «erwacht, wenn der Vogel singt», weil man nicht
mehr schlafen kann und — das füge ich dem Text
wieder bei — seine Baldriantröpfli nimmt, um besser
schlafen zu können.

302



Und «gedämpft sind alle Töchter des Gesanges», das

heisst das Gehör lässt nach, und das ist eine besonders
unheimliche Not. Das Gehör vermittelt Gemeinschaft,
und wenn man die Antwort immer wieder wiederholen

muss, ist man geneigt, nur noch das Nötigste zu reden.

Im Gespräch an einer Tafelrunde kommt der Schwerhörige

überhaupt nicht mehr recht mit. Er vereinsamt.
Vereinsamung aber ist der Vorbote des Todes.

Vereinsamung ist das tiefste Elend des Menschen. Schmerzen

und Leid werden erträglicher, wenn man nicht
allein ist. Der Gehörlose aber ist in besonderer Weise

allein — und der Hörapparat.— wenn er nur nicht alle
Nebengeräusche undifferenziert, lästerigerweise
mitgeben würde!

Und hören wir nun ferner den ,Prediger'. Der Alte
«fürchtet sich vor Mühen». Gewiss! Das Treppensteigen
macht uns Mühe, der Atem will nicht mehr.

«Der Mandelbaum blüht», d. h. wohl, die Haare fallen
aus, die rötliche Kopfhaut schimmert durch, die Glatze
zeigt sich. Da mögen falsche Zöpfe und Perücken
nachhelfen, aber sie ändern nichts.

«Die Heuschrecke wird beladen.» Da machte man früher

eine elegante Flanke über jeden Zaun und jetzt
klagt man, dass einen die Beine nicht mehr tragen. Die

Esslust vergeht. Biss man früher munter in den Apfel,
so isst man jetzt ein wenig Apfelmus oder sonst ein
Mus und legt den Löffel bald wieder auf die Seite.

Und all dies geschieht in der relativen Nähe der Stunde
— um wieder mit dem .Prediger' zu reden: «da der
silberne Strick reisst und die goldene Schale zerbricht.»
Der silberne Strick des Lebens, an dem das Licht des

Lebens wie in goldener Schale hängt; aber eben diese

Schale zerschellt. «Der Eimer zerfällt an der Quelle,
und das Rad bricht am Born.» Das Schöpfrad, mit dem

man den Eimer aus dem Ziehbrunnen zieht, zerbricht,
der Eimer stürzt in die Tiefe, das Ende ist da.

So sieht der Prediger Salomo den Betagten und so

sehen wir ihn. Die biblische Sicht nimmt die Dinge wie
sie sind und verschönert sie nicht mit falschem Firnis.

Was entnehmen wir diesem biblischen Text? Ich
möchte viererlei erwähnen:

1. Was ist der alternde Mensch? Was bin ich? Ein
Grenzanwohner. Der junge Mensch wähnt sich mitten
in der Fülle der Zeit, der Horizont der Grenze bleibt von
ihm wenig beachtet. Er lebt aber somit in einer
Täuschung; die Wahrheit, dass das menschliche Leben
begrenzt ist, übersieht er. Vielleicht denkt der Alte auch
nicht daran, aber er wird an einem fort an diese Wahrheit

erinnert, dass des Menschen Leben siebzig oder
achtzig Jahre währet. Die Begrenzung des Lebens ist
aber eine furchtbare und fruchtbare Wahrheit. Furchtbar,

weil im Tod des Menschen eine Welt zusammenbricht.

Es stirbt da nicht bloss einer, es ist nicht nur
einer weniger von den Millionen von Menschen. Dazu
kommt eben die Wahrheit, dass dieser eine ein
einmaliger ist. Friedrich Wilhelm Joseph von Schelling,
der zu seiner Zeit der erste Denker in Deutschland war
— so steht es wenigstens auf seinem Denkmal in Bad
Ragaz — hat nach dem Tode seiner Frau Karoline,
einer allerdings aussergewöhnlichen Frau, geschrieben:
«Etwas derartiges kommt nie wieder!» Das können wir
aber an jedem Totenbett sagen. Auch das beste Leben
ist begrenzt, und jedes Menschenleben ist etwas Be¬

sonderes, etwas Einmaliges, etwas nie Da-gewesenes
und doch begrenzt, geht doch zugrunde.

2. Was ist der Betagte? Ein Mensch, der keine Zukunft
mehr hat. Das gehört zum Leben. Die Vergangenheit
wird, während wir leben, von Tag zu Tag grösser und
die Zukunft von Tag zu Tag kleiner. Auch in dieser
Beziehung steht der Betagte im Lichte der Wahrheit.
Er weiss um das dunkle Geheimnis der Zeit. Zeit gliedert

sich in Vergangenheit, Gegenwart und Zukunft.
Die Vergangenheit ist nichts, denn sie ist nicht mehr. Sie

ist erfroren und erstarrt in der Unabänderlichkeit. Die
Zukunft ist auch nichts; wir kennen sie nicht. Wir wissen

nur eines von ihr: Wie werden wir in hundert Jahren

aussehen! Sprechen wir lieber, nicht davon. Das ist
unsere Zukunft. Diese ihre gewisse Tatsache rückt für
den Alten Jahr um Jähriem, Tag um Tag näher,
unaufhaltsam. Im Raum können wir uns bewegen. In der
Zeit können wir uns nicht bewegen. Und die Gegenwart

— sie ist überhaupt nichts, sie vergeht im Nu. Sie

ist nur die Verwandlung der Zukunft in Vergangenheit.

Diese Wahrheit lastet über dem Betagten. Nehmen wir
aber etwas von der biblischen Sicht voraus, so müssen

wir beifügen, dass es nur eine wirkliche Zeit gibt,
die verdient, ernst genommen zu werden, und das ist
Gottes Zeit. Und was ist Gottes Zeit? Ewige Gegenwart.

Vor ihm ist alles Vergangene gegenwärtig und
alles Zukünftige desgleichen. Und wir leben durch diese

Gotteszeit hindurch — verbo di ernum tuum, durch
dein Heute, wie Augustin gesagt hat. Vielleicht ist der
Betagte auf nichts so sehr wie auf diese Einsicht
angewiesen, auf die Erkenntnis, dass wir in der Gegenwart

Gottes leben, auch in unseren alten Tagen.

3. Was ist ein Betagter? Ein zerfallender Mensch. Auch
dadurch ist er der Wahrheit nahe, und wenn wir das

erwägen, nehmen wir auch eine biblische Wahrheit
voraus: Die neugeborenen Kindlein müssen getragen
werden. Sie stehen nicht auf eigenen Füssen. Sie können

keinen Löffel halten. Man muss ihnen den Schoppen

geben. Und für den Betagten schlägt die Stunde, da
die eigenen Füsse ihn nicht mehr tragen und in der
er den Löffel nicht mehr selbst halten kann. Er ist, wie
ein kleines Kind, ganz auf die anderen angewiesen. Und
das ist die Wahrheit des Menschen. Was wären wir
ohne das Angewiesensein, ohne den anderen?
Angewiesensein auf Gott, angewiesensein auf den Bruder,
das kennzeichnet zutiefst unser Leben. Wollten wir
tun, als ob wir nicht angewiesen wären, so wäre dies
unser Untergang. Absolute Selbständigkeit des
Menschen, der auf seinen eigenen Füssen steht, das ist eine
Lüge, eine Selbsttäuschung, das ist der Tod. Der
Betagte ist einer, der immer mehr das Höchste lernen
muss, das dankbare Angewiesensein auf den anderen.
In dieser Wahrheit darf der Betagte leben.

4. Das Leben des alten Menschen ist geprägt. Er hat sein
Leben gelebt. Sein Geschick prägt sich auf seinem
Gesicht ab. Alte Menschen — Sie sehen wie eitel ich
bin — sind schön. Das entspricht nicht dem ,sensus
communis', der allgemeinen Meinung. Diese findet
nämlich den jungen Menschen schön, mit seinem
furchenlosen, runzellosen (langweiligen) Gesicht, mit
der Gewandtheit seiner Bewegung, mit seiner Kraft
und seiner Anmut. Ich wage das Gegenteil zu behaupten.

Auf diesem Gesicht eines Betagten steht etwas

303



geschrieben. Wer diese Züge entziffern könnte, der
würde eine ganze Geschichte von Freuden und Leiden,
von Hoffnungen und Enttäuschungen, von Torheit und
Weisheit zu lesen bekommen, aber eben eine
Geschichte. Das macht das Gesicht der Alten schön. Das
Leben hat sie geprägt. Ich hoffe, dass Sie mich nun
gern anschauen!

Um wieder in den biblischen Bereich vorzugreifen: darum

die geforderte Ehrfurcht. An einem jungen
Menschen kann man Wohlgefallen haben, der Betagte aber
nötigt uns zu mehr als nur zu Wohlgefallen. Er nötigt
uns, auch bei Missfallen, zur Ehrfurcht. Darum heisst
es bei 3. Mose, 19,32: «Vor einem grauen Haupte sollst
du aufstehen und die Alten ehren, denn du sollst dich
fürchten vor deinem Gott, denn ich bin der Herr.»
Weil diese Prägung nicht nur etwas Aeusserliches ist,
sondern auch als innere Prägung des Menschen eine
reiche Erfahrung birgt, tut mir als neunfachem Grossvater

das Wort aus Hiob 12,12 wohl: «Ja bei den Grossvätern

ist die Weisheit und der Verstand bei den Alten.»
Und da sollten wir die Alten nicht ehren und die Mahnung

nicht beachten: «Verachte deine Mutter nicht, wenn
sie alt wird» (Sprüche 23), und die Schönheit nicht
erkennen, die das Wort (Sprüche 20,29) anerkennt:
«Graues Haar ist des Alten Schmuck.»? Denn es ist so,

was Jesus Sirach 25,8 sagt: «Das ist der Alten Krone,
wenn sie viel erfahren haben.» So sehen wir das Alter
in unserer Sicht. Gewiss schon überleuchtet von der
biblischen Botschaft.

Aber nun weiter. Ich soll die Frage nach dem Alter in
evangelischer Sicht beantworten. Wir haben einiges
davon schon angedeutet.

Der Betagte lebt in der Wahrheit des Menschen.
Die Wahrheit des Menschen ist seine vielfach
übertünchte, aber tatsächliche Hinfälligkeit. Diesem schwachen

und diesem hilflosen Menschen gilt die frohe
Botschaft der Gnade und Liebe des Herrn. Der Mensch in
seiner Hilflosigkeit, der wahre Mensch! «Seht, welch
ein Mensch», das ist gesagt von einem Menschen, der
sein Leben verliert, der gerichtet und hingerichtet
wird, dessen Ehre geschändet ist und der nur noch
laut schreien und sein Haupt neigen und sterben
kann und dessen letztes Wort lautet: «Mein Gott, mein
Gott, warum hast du mich verlassen?» Und «dieser
Mensch ist wirklich Gottes Sohn», wie der Hauptmann
am Kreuz bekennt. Gottes Herrlichkeit offenbart sich
nicht im Glanz und .grandeur de l'homme', in der
Grösse des Menschen, sondern dort greift Gott ein, wo
der Mensch im Elend und in der Hilflosigkeit ist. Gottes

Liebe gilt den Schwachen und den Betagten insofern

sie eben Schwache sind. Das ist ihr, der Liebe
Gottes, radikaler Gegensatz zu dem, was andere Liebe
nennen. Der Eros Piatons ist die Liebe zur ewigen
Idee der Schönheit und zu allem, was dieser Schönheit
zustrebt. Das ist die Liebe nach oben, die Liebe zur
Idee des Guten. Gottes Liebe aber ist die Liebe nach
abwärts, die Liebe zu all dem, was gering und häss-
lich und verworfen und verloren ist; das ist der
schwarze Punkt in der Zielscheibe, auf die Gottes Ge-
schoss gerichtet ist. Der Betagte aber ist in der Nähe
des Dunkels, das ist seine Todesnähe. Dort ist er im
Bereich des Zugriffes des Herrn, der gekommen ist
zu suchen und zu retten, was verloren ist. Todesnähe
ist darum Gottesnähe. Dort, wo es mit dem Menschen

ganz aus ist, dort greift Gott ganz zu. Das scheint mir
der Sinn der Auferstehungsbotschaft zu sein, das gilt
vom Zerfall des alternden Menschen. Darum ist es

etwas Heiliges um den Betagten.

Wir können das noch tiefer sagen: Für den
Glaubenden hat das Gesicht des Alten eine Transparenz.

«Was ihr getan habt einem meiner geringsten Brüder,
das habt ihr mir getan.» Christus verkleidet sich im
Leidenden, im zerfallenden Menschen. Und wenn wir
jetzt da vor einem Betagten sitzen und ihn anschauen,
dann könnte der Glaube unsere Augen so. erleuchten,
dass wir hinter der vergänglichen Maske des müde
gewordenen, vielleicht sogar des verwirrten, senilen
Menschen, das Gesicht seines und unseres Herrn
erkennen, der sich für uns mit diesem Alten identifiziert,

des Herrn Jesus Christus, der just dadurch, dass

er hinter die Larve des Gesichtes des schwach und alt
gewordenen Menschen leuchtet, uns für diesen
beansprucht. So spiegelt sich im Betagten Christus wider.
Und wir sind aufgerufen, den Herrn zu lieben, indem
wir die Armen, Kranken und die Alten lieben, denn
Christus ist versteckt hinter ihnen. Durch sie wird
Christus transparent. Wir sind aufgerufen zu jener
Liebe nach abwärts, die das Wesen des Herrn unseres
Lebens kennzeichnet. Erste Liebe in evangelischer Sicht
ist Liebe in die Tiefe hinab. Denn es ist etwas
Heiliges um die Alten. Sie sind der Gegenstand der Liebe
dessen, der in die Hinfälligkeit hinein liebt.

Wer ist dieser Herr, der sich der Alten erbarmt?

Er ist für sie gestorben und auferstanden, er hat sich

ganz für sie in den Tod gegeben, damit er den Tod
überwinde. Christus setzt sein Leben ein für den
Schuldigen, Geschändeten und darum auch für den
zerfallenden Menschen. Er lebt nicht an ihm vorbei.
Wir leben am Wertlosen vorbei und greifen nach dem
Wertvollen. Wir bücken uns nicht nach einem Regenwurm

auf der Strasse, wohl aber nach einem
Goldstücklein oder nach einer Banknote. Christus fragt
nicht nach dem Wert dessen, den er liebt. Seine Liebe
ist die Bejahung des Menschen ohne Rücksicht auf
dessen Wert. Er liebt den, der im Lichte der Ewigkeit
Staub und Asche ist. Was wären wir, was wäre ich,
wenn die Liebe Christi abhängig wäre von meinem
Wert? Dann wären wir verloren. Er liebt ja den, der
sich gegen ihn auflehnt, er liebt den Menschen in seiner

passiven und in seiner aktiven Ohnmacht. Darum
stirbt er für diesen Menschen mit dem vollen Einsatz
seines Lebens. Das geschieht für den Betagten. Und
darum, weil das für ihn geschieht, ehren wir den
hilflosen Alten, lieben wir ihn und setzen unsere Kräfte für
ihn ein. Er ist uns heilig, weil Christus sich für ihn
dahingegeben hat.

4. Wir können es noch anders sagen: Wer ist dieser
Betagte? Ein Mensch, der unserer Hilfe bedarf, weil
Christus ihm geholfen hat. Christus ist, wie wir es

bereits angetönt haben, nicht bloss für ihn gestorben,
sondern auch für ihn auferstanden. Er ist für ihn
durch den Tod hindurchgebrochen und hat für ihn das
ewige Leben errungen. Darum hat der alte Mensch,
von dem wir gesagt haben, er habe keine Zukunft,
wahrlich eine Zukunft. Die Morgenröte des ewigen
Tages leuchtet dem alten Menschen insofern und weil

304



Christus ihn liebt. Jesus ist seine Zukunft. Wer ist der
alte Mensch? Ein Mensch, dessen Zukunft nicht mehr
der Firlefanz irgendwelcher persönlicher Hoffnungen,
dessen Zukunft auch nicht das Grauen einer dunklen,
unheimlichen Welt ist, sondern dessen Zukunft durch
den Tod ihm genommen ist, damit Jesus selbst als
seine Zukunft vor ihm stehe. So ist es etwas Heiliges
um den alten Menschen.

Was ist zu tun?

Und nun können wir, nach diesem Blick auf den alternden

Menschen, in evangelischer Sicht, noch zum zweiten

Abschnitt gehen und uns fragen, was uns für
Aufgaben aus dieser evangelischen Sicht erwachsen. Was
haben wir zu tun? Wer wer? Wer sind wir? Wir sind
Glieder der evangelischen Gemeinde.

Ich will aber zuerst ein wenig versuchen zu skizzieren,
was wir als Gemeinde zu tun haben, um hernach mit
ein paar Hinweisen daran zu erinnern, was wir
persönlich tun können.

Was haben ivir als Gemeinde zu tun?

Ich brauche nicht wieder daran zu erinnern, dass wir in
einer Zeit der Ueberalterung leben. Gott sei Dank!
Gott sei Dank haben wir viele Alte unter uns — (ich
rede natürlich in eigener Sache). Die Lebenserwartung
ist gestiegen. Wir sind dankbar dafür; für die
Fortschritte der Medizin, aber auch dafür, dass die AHV
auch äussere Sorgen zu bannen versucht. Ich freue
mich, dass jüngst ein armes altes Fraueli, das das ganze
Elend St. Gallischer Stickereikrisis hinter sich hatte
und nichts auf die Seite gebracht hat, mir neulich
sagte: «Es regnet, ich fahre mit dem Taxi heim.»

Das will aber nicht heissen, dass Betagte trotz der
AHV keine Sorgen haben. Es wird leider immer seltener,

dass die Kinder für die Alten sorgen. Manche wollen

nicht und viele können nicht. Ein besonderes
Problem ist dabei die Wohnungsfrage. Die weise Einrichtung

des Stöckli ist den Bernern vorbehalten. Ich weiss
aber nicht, wie sich heute diese Weisheit noch
verwirklicht. Die modernen Wohnverhältnisse sind doch
so, dass die Alten bei den Jungen kein Heim mehr
haben können. Grösse und Preis der Wohnungen —
vor allem in den Städten — spielen eine Rolle; zudem
ist die Frage, wie Junge und Alte auf so engem
Raum miteinander leben können, nicht zu unterschätzen.

Mit schönen Forderungen und moralischen
Ratschlägen ist da nicht geholfen. Die Realität der
Charaktere und das Generationenproblem sind nicht zu
übersehende Wirklichkeiten.

Wohin mit den Alten?

Das harte Wort nun gehöre ich zum alten Eisen, das
muss verstummen. Darum sind die drei heutigen Arten
der Sorge um ein Heim für die Alten dringlich
geworden. Wir sollten mehr Alterssiedlungen, mehr
Altersheime und mehr Alterspflegeheime haben. Und
das ist eine Aufgabe der Gemeinde. Die kirchlichen
Steuergelder sollen nicht nur für die rein kirchlichen
Zwecke, das heisst für den Bau von Kirchen,
Gemeindehäusern und Pfarrhäusern, für die Schaffung

von Pfarrämtern verwendet werden. Es ist nicht hoch

genug zu schätzen, wenn private Kreise, getrieben von
der Liebe Christi, Heime für Hilfsbedürftige schaffen.
Und es ist ebenfalls zu schätzen, wenn der Staat,
letztiglich ja in christlicher Verantwortung, hilfreich
zugreift und die Sorgen der Betagten zu bannen sucht.
Es ist in der Kirche aber die Diakonie der Liturgie
gleichzustellen. Es gibt da keine Hierarchie, wobei die
Liturgie höher und die Diakonie niedriger wäre. Wir
wissen um die hohe Bedeutung der gottesdienstlichen
Anbetung, aber Gottesdienst ist immer auch Bruderdienst.

Darum sollten Gemeinden oder auch ein paar
Gemeinden zusammen den Betagten ein Heim schenken

— sei es ein Heim, in welchem sie selbst noch
hantieren können (die Alterssiedlung), sei es ein Heim,
in dem für sie gesorgt wird (das Altersheim) oder sei
es gar ein Heim, in welchem sie gepflegt werden (das
Alterspflegeheim). Ich glaube auch, dass solche Heime
in sanitärer und hygienischer Hinsicht modern,
äusserst modern sein sollten. Wir planen jetzt in St. Gallen

ein Heim, in welchem selbstverständlich in jedem
Zimmer auch die Toilette eingebaut ist. Dass auch
Kantonalkirchen den Gemeinden finanziell zu Hilfe
kommen sollten, scheint mir ebenfalls wichtig zu sein.

Diese Heime sollten wirkliche Heime sein, das heisst,
sie sollten den alten betagten Leuten in ihrer äusseren
Gestaltung und erst recht in personeller Beziehung zu
verstehen geben, dass sie da wirklich daheim sind.
Bedenkt, wie schwer das ist, wenn Betagte ihr persönliches

Heim aufgeben müssen; und es ist schätzenswert,
wenn die Haushilfe für Betagte eingreift, um den alten
Leuten zu ermöglichen, möglichst lang in den vier
Wänden zu bleiben, mit all den herrlichen Fotografien
von den Kindern und dem wundervollen Hochzeitsbild,

das da an der Wand hängt. Das gehört zum Leben.
Und nun sollte auch eben, wenn dann der Betagte in
ein Heim kommt, er sich hier wirklich daheim fühlen.
Und das, meine ich, hat einen tieferen Sinn. Es sollte
das Heim dem Betagten zu verstehen geben, dass der
letzte Sinn und das letzte Ziel des menschlichen Lebens,
das ,Daheim-sein', das ,Ewig-daheim-sein', die von aller
Furcht freie .Geborgenheit' ist.

Dass in vielen Gemeinden die Betagten auch gesammelt

werden zu «Altersstubete» ist nicht genug zu
loben. Der Betagte bedarf der Gemeinschaft in besonderer

Weise. Die Gestaltung dieser Altersstubeten soll
viel Freude und Freundlichkeit ausstrahlen, aber in
ihnen soll auch der Ausblick auf die alles Schwere
überwindende Herrlichkeit Gottes nicht fehlen. Wir
müssen auch da immer darauf bedacht sein, die
Botschaft zu Wort kommen zu lassen, die wahre Heimat
verheisst.

Das scheint mir eine ebenso vordringliche wie schöne

Aufgabe einer Kirchgemeinde zu sein. Dass der
Altersausflug für manche zu einem beglückenden Erlebnis
wird, das versteht sich von selbst. Und dass ein Auto-
dienst Betagten den Gottesdienstbesuch ermöglicht, ist
auch ein Segen. Letztlich ist man hier auf Erden ja
nie so daheim wie im Gottesdienst, wo der Mensch die
göttliche Verheissung hört, wo er betet in Gemeinschaft,

singt in Gemeinschaft und für diese Gemeinschaft

dankt. Den Alten den Gottesdienst zu ermöglichen,

das gehört auch zu den Aufgaben einer
Kirchgemeinde. Das Hören der Radiopredigt mag noch so

305



wertvoll sein, es ersetzt nie den Gottesdienstbesuch.
Und in einem Alterspflegeheim in St. Gallen haben
wir die Direktübertragung aus der nahen Kirche
eingerichtet, damit die pflegebedürftigen Betagten am
Gottesdienst teilnehmen können.

Das Wesentliche aber ist nicht das Heim als Haus —
und wäre es mit allem möglichen Komfort versehen —,
sondern es kommt auf die Menschen an, die die
Betagten betreuen. Darum gilt es zweierlei zu bedenken:
Erstens: Es fehlt an solchen. Dass eine junge Tochter
Kindleinschwester werden will, ist begreiflich; sind
die Kleinen doch so schnuckig! Aber sich um die Alten
zu bekümmern, das ist nicht so beliebt. Dass eine
Tochter Krankenschwester werden will, ist ebenfalls
zu loben; wie schön ist es, Leiden zu lindern! Aber alte
Leute mit ihren Sorgen und Schrullen, mit ihren Eigenheiten

und Eigenwilligkeiten, ja auch mit ihrer Un-
sauberkeit ertragen, das ist weniger anmächelig. Die
Personalfrage wird nur gelöst, wenn wir jüngeren und
älteren Menschen diese Verantwortung für die Alten
um Gottes willen immer wieder aufs Gewissen binden
Und ins Herz hinein rufen. Und zweitens: Es kommt
dabei immer darauf an, in welchem Geiste man dem
Betagten begegnet. Uns scheint, das könne nur von der
Botschaft der Bibel, von der Botschaft des Herrn her,
der das zerfallende Leben derer, die auf den Tod warten,

umsorgt, geschehen.

Damit sind wir bei II b) angelangt (es geht an den
Schluss des Zuges), bei der Frage, was wir persönlich
für die Alten tun können. Vielerlei möchte ich hier
erwähnen. Das gilt für alle, die in Heimen mit Alten
zu tun haben, aber auch für jedes von uns, das unter
seinen Verwandten und Bekannten und Nachbarn alte
Leute kennt und sich für sie verantwortlich weiss, um
Jesu willen.

Bei jeder menschlichen Begegnung sitzt der Tod im
Topf, wenn wir den anderen Menschen als Objekt
betrachten. Das darf nicht sein. Wir können dem
anderen nur wirklich begegnen, wenn er nicht Gegenstand

unserer Behandlung und Belehrung ist.

Wir haben den Betagten nicht nach unserem Wunsch
zu modeln, wir sollen ihn nicht erziehen wollen, er
soll voll anerkannt werden als eigenständige Persönlichkeit

in seiner Freiheit. Der St. Galler Theologe Adolf
Blatter berichtet in seinen Lebenserinnerungen von
einem Bruder, der körperlich und geistig behindert war,
und schreibt: «Mein Bruder hatte in unserem Hause
immer das Recht, der zu sein, der er war.» Darum
können wir nicht ohne scheue Ehrfurcht einem
Betagten begegnen. Wir räumen ihm von vornherein das
Recht der Prägung ein, die an ihm widerfahren ist
durch sein Schicksal, um die schöne Wendung, die Herr
Dr. Cunz gebraucht hat, zu wiederholen: um «sein
Schicksal, wobei sein Schicksal Jesus ist». Sein
Geschick und sein Wesen haben ein eigenes Anrecht,
anerkannt zu werden. Das Dreinreden und Aendernwollen
ist nie vom Guten. Man lässt auch eine Pflanze wachsen,

wie sie nach ihrer Art sein und werden soll. Nicht
nur jede Geschichtsperiode hat, wie Leopold von Ranke
gesagt hat, ihre eigene Beziehung zu Gott, sondern
auch jeder Mensch. Und jeder Betagte hat nicht nur
seine eigene Beziehung zu Gott, sondern Gott hat auch
zu ihm seine eigene Beziehung. Das in Ehrfurcht anzu¬

erkennen ist die Grundvoraussetzung für jede Begegnung

mit einem betagten Menschen.

Besucht man einen Betagten, so darf ein sonst so

nützliches Gerät keine Rolle spielen. Ich meine die
Uhr.

Die Uhr, beim Besuch eines betagten Menschen, darf
keine Rolle spielen. Wir müssen Zeit haben. Nimmt
man nach den ersten paar Sätzen, die man mit einem
Alten spricht, die Uhr hervor und gibt zu bedenken,
dass man eben keine Zeit habe, so ist die Begegnung
gestört oder zerstört. Gewiss müssen wir unsere Zeit
einteilen und mit ihr haushalten; und das ist eine
Kunst, die wir hochhalten müssen, um unser Leben zu
gestalten. Man kann nicht nur Geld verschleudern, man
kann auch Zeit verschleudern, man kann dem Herrgott

die Zeit abstehlen, indem man sie unnütz verbringt.
Aber die höhere Kunst als der rechte Zeitgebrauch ist
es, Zeit zu haben wie Ewigkeit. Und in der Begegnung
mit dem hilfsbedürftigen Nächsten gilt diese Forderung.
Der Betagte soll, wenn wir mit ihm reden, das Gefühl
haben, dass wir jetzt ganz für ihn da sind.

Der Mensch kann hören und reden. Was ist wichtiger,

das Hören oder das Reden?

Was ist wichtiger, das was Sie tun, oder das, was ich
tue? Zweifellos ist Redenkönnen eine Gabe des Himmels.

Das Wort ist die Brücke von Mensch zu Mensch.
Ohne das Wort könnte die Gemeinschaft Gottes mit den
Menschen, aber auch die Gemeinschaft des Menschen
mit dem Menschen nicht bestehen. Aber was Sie jetzt
tun, ist unvergleichlich mehr. Hören ist mehr als Reden.
Hören ist auch schwerer als Reden, vielleicht die viel
grössere Arbeit (auch wenn ich schwitze, das spielt gar
keine Rolle), Sie hören. Darum ist im Gottesdienst ja
das Wesentliche, dass wir hören. Der Ruf nach der
aktiven Gemeinde, bei der einer noch etwas vorlesen
darf, ein Kirchenvorsteher, der scheint mir etwas
merkwürdig zu sein. Denn die Gemeinde ist ja zu einer
Aktivität ohne gleichen aufgefordert, wenn sie hören
muss. Hören ist etwas Aktives. Auch der Pfarrer, der
Gottes Wort verkündigt, hat nichts Wesentliches zu

sagen, wenn er nicht vorher gehört hat. Darum müssen

wir dem Betagten zuhören können, und zwar
hellhörig. Vielleicht erzählt er uns belanglose Dinge vom
Wetter und vom Frühling, vielleicht berichtet er auch
jammernd von seinen Beschwerden, oder er erzählt
von Erlebtem. Man kann hinter alles das hören. Worte
sind immer Verkleidungen, hinter denen das tiefe Leid
oder auch die heimliche Freude des Menschen zu
vernehmen ist, der ja nicht bloss in seiner Beziehung zu
sich und zu den Ereignissen seines Lebens steht,
sondern zu dem immer Gott in Beziehung steht. Das
Gespräch vollzieht sich immer in der Gegenwart Gottes.
Es ist von heimlichem Beten begleitet, wenn wir still
zuhören und hinter die Worte hören.

Das Zuhören hebt aber nicht die Verpflichtung auf,
zu reden.

Was sollen wir sagen? Wir dürfen nicht so von uns und
unseren Anliegen an einem fort sprechen, dass der
Betagte nicht mehr zu Wort kommt. Es gibt auch solche
Besucher bei Alten, dass der arme Alte ganz überfahren

wird von dem, was der Besucher ihm vorsetzt. Das

306



wäre wie die Ueberschwemmung eines Wildbaches, der
fen den Alten auch in diskreter Weise an unserem
Ergehen Anteil nehmen lassen. Das wäre ein Zeichen
von Vertrauen. Und was können Menschen einander
Schöneres schenken als das Vertrauen?

Was haben wir zu reden? Wir dürfen auf die Sorgen,
die der alte Mensch, der alte Bauer oder die alte Frau,
uns anvertrauen, eingehen und so darum ringen, dass

wir ihn verstehen. «Wir sollten Menschen nicht tadeln
und nicht loben, sondern verstehen», hat Baruch
Spinoza einmal gesagt. Er hat damit allem Beurteilen und
Verurteilen gewehrt. Verstehen heisst nämlich, sich
in den anderen hineinversetzen, ihn bejahen. Das ist
eine schwere Aufgabe, aber wir kommen nicht um sie
herum. Damit nehmen wir nicht mehr Anstoss an den
Schrullen und Eigenheiten des Alten, sondern bejahen
heisst lieben. Wir nehmen nicht Anstoss an seiner
Verwirrung, sondern wir anerkennen ihn, wie er ist.

Wir haben Worte zu sagen, die ihre heimlichen Wurzeln
in der Liebe haben. Damit taucht nun die Frage auf,
ob wir von Gott zu den Betagten reden oder gar mit
ihnen beten sollen. Das ist etwas Heiliges, und alles

Blumen und Kraut des Gartens zudeckt. Aber wir dür-
Heilige ist etwas zartes. Zartes darf man nicht wie ein
Tollpatsch anfassen; dann könnten wir zum Elefanten
im Porzellanladen werden. Aber Gott kann es schenken,
dass die Begegnung zum Gebet wird. Es kann Stunden
geben, in denen wir zum Gesangbuch greifen, die Bibel
öffnen, einen Psalm vorlesen oder die Hände falten
dürfen. Wer die Hände nicht regt, sondern faltet, der
bekennt damit, dass er selbst ein Hilfloser ist. Und in
diesem Bekenntnis wird die Begegnung zu einer echten
Begegnung. Da sitzen nicht mehr zwei Menschen
einander gegenüber, von denen der eine gut reden hat,
wenn es ihm gut geht und er noch jung ist, so dass sein
Reden ungläubig wird, sondern in dem beide anerkennen,

dass sie der Hilfe bedürfen — und beide die Hilfe
von dem erwarten, dem alle Dinge möglich sind. Das
ist dann Gespräch unter den Augen Gottes. So bege-
nen wir dem Alten in evangelischer Sicht.

Ich schliesse mit der schönen Aufforderung wie sie
geschrieben steht im Buche des Jesus Sirach, Kapitel 6,

Vers 35. Da heisst es ganz schlicht: «Sei gern bei den
Alten.»

Zur Diskussion und zum Ueberdenken:

Der bettende Erzieher, die flickende Erzieherini

Wir besinnen uns heute nicht über den «betenden
Erzieher», sondern über den Erzieher, der bettet oder
zumindest beim Betten mithilft. Wir überdenken dazu
folgende Zitate aus der Schrift «Das Heim als Organisation»

von Paula Lotmar:

«Ein soeben diplomierter Heimerzieher tritt einen als

Gruppenleiter ausgeschriebenen Posten an. Es zeigt
sich, dass er bis zu einem Drittel seiner Arbeitszeit als
Erzieher zu wirken hat, während zwei Drittel seiner
Zeit dem allgemeinen Reparaturdienst und der
Gartenarbeit zufallen. Die Enttäuschung des jungen
Erziehers bleibt nicht aus.»

«Heimerzieherinnen wurden in einem Erziehungsheim

für Jugendliche oft als Lehrmeisterinnen, zum
Beispiel in der Näherei, Wäscherei, Gärtnerei eingesetzt.

Eine Erzieherin betrachtete ihre Aufgabe in
diesem Arbeitsbereich als beendet, wenn keine Mädchen

bei der Arbeit mithalfen. Die Heimleitung sah es

so, dass die Arbeit zum Beispiel in der Wäscherei
erst beendet sei, wenn das Tagesquantum Wäsche
aufgearbeitet worden war, unabhängig davon, ob
damit eine erzieherische Aufgabe verbunden war oder
nicht.»

Wir sind heute bestrebt, das Heimleben in möglichst
vielen Beziehungen dem Familienleben anzupassen.
Das beste Heim — ausser der eigenen natürlichen
Familie — wird wohl dort geboten werden können, wo

am ehesten familiäre Atmosphäre herrscht, wo der
Erzieher als Vater, die Erzieherin als Mutter wirkt und
lebt. Es kommt dabei u. a. weniger darauf an, ob der
Erzieher als Vater, die Gruppenleiterin als Mutter
gerufen wird, sondern wieviel väterlichen und mütterlichen

Geist diese Persönlichkeiten ausströmen. Denn
«Name ist Schall und Rauch», das gelebte Sein ist
Vorbild und Beispiel. oder nicht!

Wir wollen es dem enttäuschten jungen Erzieher
zugute halten: Er hat noch nicht erfahren, was Vatersein
bedeutet. Und «Vater werden ist nicht schwer, Vater
sein dagegen sehr!» Papi, spaziere ga! Vati, wie löst
man diese Rechnungen? Vater, kannst du mir nicht
helfen den «Teil» zusammenzufassen? Papi, wo ist
meine Velopumpe? Vater, könntest du mir noch ein
wenig helfen beim Jäten? Die Tischbeine sind auch
schon wieder locker könntest du nicht...? Vater —
Papi — Vati. Vater hier, Vater dort, und der Papi
spaziert, pumpt Velo, flickt Schläuche und Tische,
jätet, fängt eine Maus, er hämmert und hört Vokabeln
ab, er büffelt Latein und schreibt Aufsätze — was hat
das alles mit Erziehung zu tun? Denn hiezu ist doch
der diplomierte Erzieher ausgebildet worden? —
Examenfrage!: Wodurch, wo und wann erzieht dieser
Erzieher, wenn nicht in der Verrichtung dieser vielen
Kleinigkeiten, die seine Kinder an ihn herantragen?
Gibt es denn ein abstraktes Erziehen? Wie eben der
geplagte Vati mit seinen Kindern lebt, hämmert, jätet,

307


	Altersfragen in evangelischer Sicht I : sei gern bei den Alten!

