
Zeitschrift: Fachblatt für schweizerisches Heim- und Anstaltswesen = Revue suisse
des établissements hospitaliers

Herausgeber: Verein für Schweizerisches Heim- und Anstaltswesen

Band: 37 (1966)

Heft: 8

Artikel: Die feindlichen Brüder : Betrachtungen für die Zeit nach dem 1. August

Autor: Heinrich, W.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-807263

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 27.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-807263
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


FACHBLATT
FUR SCHWEIZERISCHES

HEIM- UND
ANSTALTSWESEN

ff—"
:

: :

üfflm
i:- g :

,ffas3.s?afcililii.-0 r - wSm,
SM.MM

BöB
;:a iiülllfJsSr

is:>

REVUE SUISSE
DES ETABLISSEMENTS HOSPITALIERS

Nr. 8 August 1966 Laufende Nr. 414

37. Jahrgang - Erscheint monatlich

AUS DEM INHALT:

Von der Fürsorge zur Sozialarbeit

VSA-Regionalchronik

Vietnam-Kinder in der Schweiz?

Umschlagbild:
Ferienbild aus dem Toggenburg
Blick vom Aelpli auf die Churfirsten
Aufnahme: Karl Bilger

REDAKTION : Dr. Heinz Bollinger,
8224 Löhningen, Tel. (053) 6 91 50

DRUCK UND ADMINISTRATION: A. Stutz & Co.,
8820 Wädenswil, Telefon (051) 95 68 37, Postcheck 80 - 3204

INSERATENANNAHME: Georges Brücher,
8590 Romanshorn TG, Tel. (071) 63 20 33

STELLEN-INSERATE: direkt an
Stellenvermittlung VSA, Frau Charlotte Buser,
8008 Zürich, Wiesenstrasse 2, Tel. (051) 34 45 75

Die feindlichen Brüder
Betrachtungen für die Zeit nach dem 1. August

Von Prof. Dr. W. Heinrich

Schon seit langem steht die Welt im Zeichen einer
starken Zunahme der Staatsmacht. Dieser Vorgang
scheint unvermeidbar, nachdem sich solche Machtgebilde

und Grosseinheiten, wie es die modernen Staaten
sind, einmal gebildet haben. Der Vorgang ist aber
zugleich auffällig. Dies aus mehreren Gesichtspunkten:
zunächst scheint es ein solches Gebilde wie den modernen

Staat durch die Jahrhunderte hindurch, so etwa
das ganze Mittelalter, überhaupt nicht gegeben zu
haben. Die Aufgaben scheinen in der damaligen sozialen
Welt anders verteilt, die Aufgabenträger andere gewesen

zu sein. Auffällig ist auch, dass der stets
wachsenden Aufgabenfülle des Staates von heute und seiner
geballten Gewalt nicht zugleich auch eine höhere
spirituelle, also innere Macht über die Gemüter seiner Bürger

zu entsprechen scheint. Wenigstens könnte man dies
doch wohl für die jüngeren und jüngsten Abschnitte
der neuzeitlichen Staatenentwicklung vermerken.
Auffallend ist endlich — wiederum wenigstens für den
jüngeren Abschnitt der Staatenentwicklung —-, dass
dieser so zahllose Aufgaben betreuende Staat, an den
sich so unendlich viele Menschen mit ihren Forderungen

und Wünschen wenden und von dem schier alle alles
erwarten, dass dieser Staat eigentlich so wenig geliebt
wird. Fast könnte man — mit einiger Vergröberung -
diese jüngste Entwicklung der politischen Angelegenheiten

so kennzeichnen: Je grösser die Aufgabenfülle
des Staates, desto geringer seine innere Macht über die

221



VSA-Archiv in Zürich

Wir suchen zur Komplettierung der Jahrgänge unseres
Fachblattes

Nummer 9, laufende Nr. 30/31, Jahrgang 1934 des

Fachblattes für Heimerziehung und Heimleitung.

Wer von unsern Veteranen, aktiven Heimleiterinnen
und Heimleitern ist ein solch treuer Sammler unseres
Fachblattes, dass er uns die fehlende Nummer zur
Verfügung stellen könnte?

* *

Wer unter unsern Veteranen und Mitgliedern verfügt
über interessante Dokumente, den VSA betreffend, die
er dem Sekretariat zur Verfügung stellen könnte, wo
sie dann einem weiteren Kreis von Interessenten
zugänglich wären?

* *

Aus unsern Vorräten an Drucksachen haben wir,
solange Vorrat, gratis abzugeben:
Ueberzählige Einzelnummern und gebundene
Jahrgänge des Fachblattes.

Jubiläumsberichte: Geschichte des Schweizerischen
Armenerziehervereins, erschienen 1914.

100 Jahre Schweizerisches Anstaltswesen, erschienen
1945.

VSA-Prospekte 1962: Beglückende Arbeit, Sinnvolles
Tun.

Interessenten können sich bis Mitte Oktober 1966 auf
dem Sekretariat, Wiesenstrasse 2, 8008 Zürich, melden.
Nachher verfallen die Drucksachen dem Altpapier.
Zürich, Ende Juli 1966 Der Vorstand

Geister der Menschen. Je grösser seine äussere Gewalt,
desto geringer die Liebe der Bürger zu ihm! Natürlich
gibt es noch staatserhaltende Kräfte, Staatsbejahung
und Liebe zum Vaterland! Aber manchmal überkommt
den Betrachter das beängstigende Gefühl, all dies
begänne langsam «unmodern» zu werden.
Der Vorgang der Zunahme der Staatsmacht und der
Vermehrung staatlicher Aufgabenfülle scheint
unvermeidbar. Jedenfalls ist er kaum aus der Geschichte
der Neuzeit wegzudenken. In diesem Zentralisierungsvorgang

entstanden eben jene Gebilde, die uns als
moderne Staaten heute gegenüberstehen. Unendlich
starke Mächte der Geschichte, des realen Seins, wirkten

in dieser Richtung: Der Zerfall der geistigen Einheit

der mittelalterlichen Welt. Der Verfall und die
Erstarrung der Gemeinschaften und kleinen
Lebenseinheiten dieser Welt. Die Notwendigkeit, dass eben
der neuzeitliche Staat zur Bekämpfung der Krisen —
man denke etwa an die Zustände im Herzen Europas
nach dem Dreissigjährigen Krieg — das durch den
Zerfall der kleinen Gemeinschaften entstandene soziale
«Vakuum» ausfüllen und mit seiner Zentralverwaltung
für die nun fehlende Selbstverwaltung der kleineren
Lebenseinheiten von früher einspringen musste.
Von besonderer Bedeutung aber ist es, dass zugleich
mit diesen geschichtlichen Vorgängen eine neue
Sozialtheorie zum Siege gelangte, welche die geistige Patenschaft

zu dieser Entstehung des modernen Staates und
damit zu diesem grossen sozialen Zentralisierungsvor¬

gang übernahm. Und es ist daher auch nicht verwunderlich,

dass diese Sozialtheorie so erfolgreich war, dass
sie einen Siegeszug antrat und in fast allen Geistern
und Gemütern Eingang finden konnte. Es ist bekanntlich

die Soziallehre des Individualismus, die mit
unbedingter gedanklicher Folgerichtigkeit zum Zentralismus
führte.
Diese Soziallehre war der Zeit, in der sie nach langer
geistiger Vorbereitung zum Durchbruch kam, geradezu
auf den Leib geschrieben und erdacht. Man vergass
allerdings im Ueberschwang des Fortschrittes und der
tiefgreifenden Umwandlungen des Gesellschaftsgefüges,
dass es nur eine oberflächliche, ja eine Fehlantwort
war, die der Zeit gegeben wurde: Eine Antwort, die
durchaus nicht alle Fragen wirklich zu lösen
vermochte, die letztlich doch das Wesen des Menschen
und der menschlichen Gesellschaft verkannte, und die
auch nicht für alle Zeiten gültig war.
Dass diese Lehre aber der Grundrichtung der Zeit auf
so weite Wegstrecken zu entsprechen schien, führte zur
masslosen Anwendung ihrer Leitsätze und zu deren
übertriebener Verwirklichung: So wurde der an sich
— schon angesichts des Aufkommens der neuen,
naturwissenschaftlichen Technik und des Wachstums der
Bevölkerungen aller Staaten der Erde — notwendige
Umbau des Sozialwesens statt zur Evolution zur
Revolution. Es blieb nicht bei der Umwandlung des Sozial-
gefüges, sondern es kam zu dessen Zerstörung: Statt
einer Umgliederung haben wir eine Entgliederung,
deren Folgen in allen Teilen der Erde noch nicht
überwunden werden konnten.

Der Individualismus als treibende Kraft

Die hintergründige, die geistig treibende Kraft für die
Ueberwindung der mittelalterlichen Welt der kleinen
Einheiten und für das Aufkommen des Neuen, des

Zuges zu den grösseren Einheiten im gesellschaftlichpolitischen

Leben ist die Soziallehre des Individualismus.

Für diese Lehre ist die einzige Wirklichkeit des

gesellschaftlichen Lebens der Einzelne, das Individuum.

Ob zwar physisch-körperlich zunächst auf die
äussere Hilfe der Mitmenschen angewiesen, ist dieser
Einzelne nach individualistischer Auffassung geistig
selbstgenugsam, selbstwüchsig, autark. Alles was der
Mensch geistig ist, ist er aus sich selbst: Ein absolutes,
aus sich heraus und in sich bestehendes Individuum.
Jedes gesellschaftliche Gebilde, die Gesellschaft selbst
ist für diese Auffassung dann lediglich die Summe der
selbständigen Individuen, ist die nachträgliche äusser-
liche Verbindung der Einzelnen. Daher ist das Verhältnis

des Einzelnen zur Gesellschaft nützlichkeitsbestimmt.
Bringt es dem Einzelnen Vorteile, geht er gesellschaftliche

Verbindungen ein; bringt es ihm Nachteile, bleibt
er ausserhalb solcher Bindungen. Das Ausmass der
Bindung als eines unlustbetonten Freiheitsverzichtes ist
immer dadurch bestimmt, um wieviel das Gewicht des
durch die gesellschaftliche Bindung erreichten Lustoder

Nützlichkeitszuwachses jenes der Unlust übertrifft.

Für die reine und folgerichtig durchdachte
Auffassung des Individualismus erbringt das Gesellschaftsoder

Gemeinschaftsleben dem Einzelnen nichts Wesentliches,

denn jene vernünftige Geistigkeit, die das Wesen
des Menschen ausmacht, ist vom einzelnen Ich selbst
bestimmt.

(Fortsetzung auf Seite 225)

222



(Fortsetzung von Seite 222)

Die feindlichen Brüder

Die politischen Hauptgrundsätze, die gesellschaftlichen
Baugesetze des Individualismus sind daher: Als erster
und wesentlicher die Freiheit, denn das geistig autarke
Individuum ist seinem Wesen nach frei. Der zweite
Grunddsatz ist jener der Gleichheit. Es handelt sich
bei der Gesellschaftstheorie des Individualismus um
geschichtlich weit zurückliegendes Gedankengut: Es

entstand als Gegenbewegung gegen das durch die Antike

geprägte christlich-abendländisch-mittelalterliche
Weltbild. Für dieses waren Welt und Gesellschaft eine
vielfältige Einheit und gegliederte Ganzheit (unitas
multiplex), in deren Mittelpunkt der in einer strengen
Hierarchie von Gemeinschaften lebende, durch diese
Gemeinschaften hindurch mit dem Metaphysischen
verbundene Mensch stand. Nachdem dieses Weltbild einmal

erschüttert worden war (nicht zuletzt durch den
Kampf zwischen Kaiser und Papst und durch hinter
diesen Vorgängern liegende tiefgründige Ereignisse)
kommt gegen das scholastische Weltbild der Nominalismus

auf, dem die Ideen keine Wesenheiten, sondern
nur noch Begriffe, blosse Namen sind. Schliesslich der
Empirismus, der alles Wissen ausschliesslich auf das

durch die äusseren Sinneswahrnehmungen Erfahrbare
begründet. Individualismus und Darwinismus sind dann
die Krönung dieser Geistesbewegung und Geisteshaltung:

Das Individuum als reines Naturwesen ist die
letzte Wirklichkeit, vom Tier durch das Vermögen der
durch die Auslese im Kampfe ums Dasein hervorgereizten

Vernunft unterschieden. Hinsichtlich der
Erkenntnis gesellschaftlicher Gebilde gilt, dass doch nur
die Einzelnen sinnlich wahrnehmbar und daher das

Wirkliche an ihnen seien: Die Kirche sei die Summe
der Gläubigen, der Staat sei die Summe der Bürger.
Bezüglich des Handelns und Verhaltens des Einzelnen
gegenüber gesellschaftlichen Gebilden gilt, dass es

durch Vernunftüberlegungen Nützlichkeitserwägungen
Lust- und Unlustvergleiche bestimmt sei.

Auch lehrgeschichtlich reicht diese individualistische
Gesellschaftslehre weit zurück. Bereits 1324 lehrt Mar-
silius von Padua: Die Kirche sei die Gesamtheit der
Gläubigen (während sie nach früherer Auffassung der
mystische Leib Christi — corpus Christi mysticum —
gewesen war), der Staat sei bestimmt durch die
Volkssouveränität, durch die Summe der Staatsbürger. —

Althusius findet dann (1603), der Staat beruhe auf dem

freiwillig eingegangenen Vertrage seiner Bürger. Die
Vernunft des Einzelnen sei die eigentliche schöpferische
Kraft in der Welt. Die erste systematische individualistische

Staats- und Gesellschaftslehre entwirft dann
Hobbes (1651), der zufolge der Ausgangszustand der
menschlichen Gesellschaft, der Kampf aller gegen alle
(bellum omnium contra omnes), durch einen Staatsvertrag

beendet würde. Locke (1689) legt einen Vertrag
zwischen Bürgern und Herrscher zugrunde. Bei
Montesquieu (1748) ist dann die Lehre von der Volkssouveränität

ganz entfaltet. Rousseau (1762: Du contrat
social — Vom Gesellschaftsvertrag) lehrt die
unbedingte Vervollkommnungsfähigkeit des Menschen bei
Verwirklichung von Freiheit, Gleichheit und allgemeiner

gleicher Volkserziehung.

In der französischen Revolution des Jahres 1789 werden

dann die neuen politischen und wirtschaftlichen
Zustände endgültig verwirklicht, indem man nun durch
Abschaffung der Stände und Zünfte ja überhaupt aller
Zwischengebilde zwischen dem einzelnen Staatsbürger
und dem Staat als die einzige Organisation des Lebens
begründet wissen will. Es sei nicht behauptet, dass
dieser Weg der abendländischen Menschheit — ja unter
ihrer Führung schier der gesamten neuzeitlichen —
vermeidbar gewesen wäre: Er musste wohl, nachdem
gewisse hintergründige Ereignisse einmal eingetreten
waren, gegangen werden, und es wird dieser grosse
geschichtliche Abschnitt der Menschheit nicht ohne
tieferen Sinn gewesen sein. Auch muss in aller Klarheit

gesehen werden, dass die Lebenseinheiten und das
Lebensführertum des Mittelalters allmählich in
Privilegien, äusseren Rechten und im Feudalismus erstarrte
und zum Schlüsse längst nicht mehr auf echter
Leistung, auf Gegenseitigkeit, auf Dienst- und
Treueverhältnissen beruhte. Nur müssen die Einseitigkeit dieser
revolutionären Vorgänge und deren Konsequenzen
beklagt werden. Aber auch diese Klage soll nicht darin
bestehen, dass wir glaubten, alles zurückwenden zu
können. Im Gegenteil: Es müssen die Ereignisse klar
anvisiert werden. Es muss wohl auch erkannt werden,
dass wir heute am Ende dieses Weges stehen und ein

neuer Abschnitt beginnt, ja bereits begonnen hat.

Man ist versucht, die Aufeinanderfolge der geschichtlichen

Epochen folgendermassen zu sehen, was unter
gewissen Gesichtspunkten zugleich auch einer
Sinnerfassung dieser Vorgänge nahekäme. Das Mittelalter
ist die Setzung (These): Es ist die Sozialwelt der kleinen

Gemeinschaften, der kleinen Einheiten. Diese
Gesellschaft ist vielmittig, dezentralistisch, also nach vielen

kleineren Lebenseinheiten gefügt; es obwaltet der
Vorrang der Gemeinschaft. Nur innerhalb dieser
entfaltet sich Individualität. Die Einheit dieser Zeit soll
innerlich-geistig verbürgt werden: Es gibt grosse
überwölbende Einheiten, aber nicht als zentralistische
Macht- und Grossorganisationen, sondern als geistige
Gemeinschaften, in denen Einzelne und Stände innerlich

rückverbunden sind.

Die Neuzeit bildet die Entgegensetzung (die Antithese):
Es ist die Welt der Grosseinheiten. Sie strebt zur Ein-
mittigkeit, zum Zentralismus. Das Beherrschende in
ihr war erst die Individualität, dann das Individuum
und schliesslich das Kollektiv im Zentralismus von
heute. Ihre Einheit wird äusserlich-machtmässig
gesucht. Die Aufgaben der überschaubaren Lebenseinheiten

sind durch Grossorganisationen aufgesogen: In
ihnen ist der Einzelmensch nicht mehr innerlich
rückverbunden, sondern als isolierter von ihnen äusserlich
beherrscht.

Die Inseinssetzung (die Synthese) ist das Zusammenwirken

von Gemeinschaft und Individualität, ihre richtige

Aufgabenteilung: Das Streben nach einer Gemeinschaft

von Individualitäten. Diese Synthese beginnt im
gegenwärtigen Zeitabschnitt, der erfüllt ist von der
sich teils bereits vollziehenden, teils noch versuchten
Wiederentdeckung der kleinen sozialen Einheiten innerhalb

der Grossgebilde, der erfüllt ist von dezentralisierenden

Gegenbewegungen gegenüber der würgenden

225



Einengung alles Menschlichen durch die Massengebilde
von heute, gegenüber den alles persönliche Leben
gefährdenden Zugriffen von Zentralismus und
Kollektivismus. Wenn sie gelingt, ist diese Wiederbegründung
der kleinen Gemeinschaften nicht Flucht, nicht die
Resignation des «Ohne uns», vielmehr Wiederverleben-
digung unserer sozialen Welt.

Die Lehre des individualistischen Naturrechts

Nach der Lehre des Individualismus sind Freiheit und
Gleichheit die Baugesetze des Gemeinwesens. Da das
Individuum geistig und wesenhaft autark oder selbst-
wüchsig, daher auch selbstgenugsam ist, ist die absolute

Freiheit das unveräusserliche Naturrecht des
Menschen. Der Staat kann daher — entweder geschichtlich
oder logisch, also dem Wesen der Sache nach — nur so

erklärt werden, dass die Einzelnen in Freiheit, also aus
eigener Entscheidung auf diese ihre unbegrenzte Freiheit

entweder ganz oder teilweise verzichten. Das
geschieht im Gesellschafts- oder Staatsvertrag. Die
isolierten Einzelnen setzen den Staat ein. Dieser von ihnen
eingesetzte Staat steht den einzelnen Staatsbürgern
unmittelbar und als einzige Organisation des Lebens
gegenüber: «Ein Volk — eine Regierung» lautete der
diesbezügliche Grundsatz der Französischen Revolution.

Alle übrigen Gemeinschaftsgebilde — zwischen
dem einzelnen Staatsbürger und der Staatsspitze —
sind nicht begründbar und daher für das individualistische

Naturrecht auch nicht vorhanden. Sie werden
daher in der Französischen Revolution aufgelöst.
Man hat zwar in dieser Zeit noch ein Gefühl für die
Bedeutung dieser kleineren, nichtstaatlichen
Gemeinschaften. Sogar Montesquieu, den wir als einen der
Wortführer der revolutionären Lehre kennenlernten,
meint: Es sei Aufgabe des Adels, als Zwischengewalt
das Verfallen in einen «état populaire ou despotique»
zu verhindern, weshalb die lokalen Grundobrigkeiten
als Schutzwehr gegen Massendemokratie und
bürokratisches Regiment erhalten bleiben sollen. Dieser
«état populaire ou despotique» von Montesquieu, dieser
Volks- oder Despotenstaat, ist die erste Vorwegnahme
des Begriffs «Volksdemokratie».
Wenn aber alle kleineren Gemeinschaften, wenn die
Zwischenkörper (corps antermédiaires) zwischen
Einzelnen und Staat nicht begründbar sind und abgeschafft
werden, dann müssen die vielfachen Verrichtungen, die
alle die früher vorhandenen unzähligen Gemeinschaften

und Organisationen getragen hatten: Familie und
Grossfamilie, Nachbarschaft und Dorfschaft, Zünfte
und Hansen, Stadt- und Städtebünde, Grundherrschaften

und Klöster, Universitäten und Kirchen, alle diese

Verrichtungen müssen allmählich vom Staate übernommen

werden. Die Begriffe der neuzeitlichen Staatslehre,
wonach der Staat als Repräsentant der Volkssouveränität

omnipotent sei, müsste daher abgewandelt werden:

Statt «omnia potens», das heisst «alles könnend»,
müsste man eher sagen «omnia faciens», das heisst
«alles tuend»: Eben der Staat als die einzige Organisation

des gesellschaftlichen Lebens.
Dieser streng folgerichtige Gedankengang in der Staatslehre

des Individualismus führt zu dem unrettbaren
Zentralismus des neuzeitlichen Staates. Von diesem
Gesichtspunkte ist das ununterbrochene Anwachsen
der Staatsaufgaben unvermeidlich. Aber ebenso
unvermeidbar ist auch das von der modernen Finanzwissen¬

schaft entdeckte Anwachsen der Staatsausgaben. Es ist
daher sehr folgerichtig, wenn Marx, der ja in allen
seinen Lehrstücken die Grundsätze des Individualismus
übernimmt, fordert: Wenn alle Verrichtungen Staäts-
verrichtungen sind und daher alle Ausgaben Staatsausgaben,

dann müssen auch alle Einnahmen dem Staate
zufallen, weshalb es keine Privatwirtschaft und keine
privaten Betriebe mehr geben dürfte, sondern alle
Wirtschaft Staatswirtschaft und alle Betriebe mit ihren
Einnahmen staatliches und später — nach dem Absterben

des Staates — gesellschaftliches Eigentum werden
müssten. Diese Folgerichtigkeit ist das Geheimnis der
Wirksamkeit Marxens!

Auswirkungen des Individualismus auf den Staat

Die Staatslehre des individualistischen Naturrechts mit
ihren politischen Hauptgrundsätzen der Freiheit und
Gleichheit fasst den Staat als die einzige Organisation
des Lebens auf. Der Staat als die einzige Organisation
des Lebens aber bedeutet: Radikaler Zentralismus.
Dieser Zentralismus wird schon dadurch heraufgeführt,
dass alle die kleineren Gemeinschaften, die aus Antike
und Mittelalter überkommen waren und die als
Zwischengebilde zwischen Einzelnen und Gesellschaft bzw.
Staat früher unzählige Aufgaben durchgeführt hatten,
verkümmerten und schliesslich aufgehoben werden
sollten. Soweit sie aber aufgelöst wurden, mussten die
bisher von ihnen getragenen Verrichtungen nun durch
staatliche Behörden übernommen werden. Soweit diesen

Zwischengebilden infolge des individualistischen
Grundsatzes der Unteilbarkeit der Volkssouveränität
jede Art von Autonomie und Selbstverwaltung innerhalb

des Staates abgesprochen wurde, verkümmerten
und verfielen sie: Sie vegetierten als Restbestände
eines einstmals blühenden gesellschaftlichen Lebens weiter.

Denn die völlige Beseitigung der kleineren Gemeinschaften

und Lebenseinheiten war ja unmöglich. Schon
dies war ein Beweis für die Wesens- und Lebenswidrigkeit

der individualistischen Gesellschaftslehre.
Deren Unzulänglichkeit erwies sich aber auch dadurch,
dass, entgegen der Lehre vom Staate als der einzigen
Organisation des Lebens, viele der von früher
überkommenen Zwischengebilde mit ihren Aufgaben erhalten

blieben und dass überdies zahlreiche neue
Organisationen und Gemeinschaften entstanden, wenn auch
mehr oder weniger zufällig, wild gewachsen, durch
neue, ebenfalls rein individualistische Ideologien
geprägt — man denke an die Lehre vom Klassenkampf.
Es war schon ein Widerspruch der neuzeitlichen
individualistischen Gesellschafts- und Staatslehre, die vom
Grundsatz der Freiheit ausging, dass sie diese Freiheit
nur für den Einzelnen, nicht aber für Gemeinschaften
und Körperschaften sehen wollten — ein Umstand,
demzufolge der Demokratismus der individualistischen
Staatslehre geradezu in Gegensatz zum Gedanken des
Rechtsstaates kommen musste. Aber als schier noch
gefährlicher erwies die der individualistischen Staatstheorie

unentbehrliche, aber völlig wirklichkeitsfremde
Annahme einer Einheitlichkeit und Einheit des
Volkswillens. Dieser hauptsächlich auf Rousseau zurückgehende

Grundsatz schliesst nicht nur die Annahme in
sich, der «Allgemeinwille» «Wille des Volkes»
«Wille aller» liesse sich durch allgemeine Abstimmung
bei Ausschluss jeder Art von Zwischenkörpern, also
auch unter Ausschluss von Parteien ermitteln, son-

226



dern er enthält auch die Lehre von der Souveränität
der jeweiligen Mehrheit.
Bei radikaler Folgerichtigkeit — und wer verbürgt in
der menschlichen Geschichte für deren Ausschluss —
kann dies sowohl den Verzicht auf jede Art von
Qualifikation der Inhaber der Gesetzgebungsmacht hinsichtlich

ihres Wissens und Könnens als auch die Ein-
schmuggelung eines absolutistischen, diktatorischen
Elementes in die Demokratie in sich sehliessen. Wir
kennen dieses Element ja auch aus den «plebiszitären»
oder sogenannten «Volksdemokratien» und erinnern
uns an das eben erwähnte prophetische Wort Montes-
quieus vom «état populaire ou despotique» Volksoder

Despotenstaat.
Ein besonderer Widerspruch zwischen der Lehre des
Individualismus vom Staate und der staatlichen
Wirklichkeit zeigt sich hinsichtlich der politischen Parteien.
Da ja die vom Individualismus geforderte völlig freie
Willensbildung von unten her durch Willensentscheidung

der Individuen als der staatsbürgerlichen Atome
unmöglich ist, müssen die politischen Parteien aushelfend

entstehen und einspringen. Diesen Parteien haftet
daher vom Standpunkt der individualistischen Staatslehre

eine gewisse Zwiespältigkeit an: Einerseits
verhelfen sie der wesenswidrigen und wirklichkeitsfremden

Konstruktion dieser Lehre, der Staatswille sei aus
der Masse der staatsbürgerlichen Individuen unmittelbar

her- und abzuleiten, überhaupt erst dazu, für die
politische Praxis brauchbar zu werden. Die Parteien
ermöglichen ja dadurch, dass sie sich zwischen dem
Staatsbürger und dem Staate einschalten und dem Bürger

sagen, was er wollen soll, erst eine politische
Willensbildung. Andererseits liest man in den meisten
Verfassungsurkunden der modernen Staaten von dieser
Bedeutung des Parteiwesens nichts. Oftmals sind die
Parteien in diesen Verfassungsurkunden überhaupt
nicht genannt oder nur nebenbei. Sie sind trotz ihrer
bedeutungsvollen Aufgabe in der modernen Demokratie
keine öffentlich-rechtlichen Einrichtungen, vielmehr
private Vereine, oder nicht einmal dies. (Aehnlich wie
in vielen Ländern auch die für das wirtschaftliche und
gesamte öffentliche Leben so wichtigen Gewerkschaften

rechtlich sonderbarerweise keine öffentlich-rechtlichen

Einrichtungen, sondern private Vereine sind.)
Die Tatsache, dass die Staatskonstruktion des
individualistischen Naturrechtes einerseits die Parteien nicht
kennt, die staatspolitische Wirklichkeit sie aber auf
Schritt und Tritt braucht, bringt es mit sich, dass den
Parteien eine gewisse Anonymität anhaftet (mit allen
damit gegebenen Nachteilen, wie zum Beispiel
mangelnder Verantwortung, Nicht-Offenliegen der
Finanzierungsquellen des Parteiwesens, Unklarheit hinsichtlich

der Art und Weise der Willensbildung und
Führerbestellung in ihnen, Möglichkeit des Entstehens und
Bestehens grundsätzlich staatsfeidlicher, zum Beispiel
antidemokratischer Parteien), dass ausserdem die
politischen Parteien Wesenszüge des Wildgewachsenen in
sich tragen, was wiederum zu jener im heutigen Leben
so stark hervortretenden Radikalisierung führt: Zur
Stärkung radikalerer Parteien mit vorwiegend die
Masseninstinkte ansprechenden Programmen, zum
Vordringen radikaler Kräfte innerhalb der Parteien.
Schon diese Tatsachen beweisen, dass es leider nicht
nur theoretische Schwierigkeiten sind, die der
individualistischen Staatslehre anhaften: etwa nur mangelnde
Geschlossenheit oder Widerspruchslosigkeit oder feh¬

lende Uebereinstimmung mit der gesellschaftlichen
und politischen Wirklichkeit. Es sind im Gegenteil
ernste praktische Gefahren für Gesellschaft und Staat
selbst, die durch diese Lehre heraufgeführt werden.
Und dies noch dazu in einer Zeit der an sich schon —
infolge zahlreicher anderer Tatsachen und Vorgänge —
bestehenden tiefgreifenden Wandlungen des abendländischen

Gesellschaftskörpers.
Aber die Zergliederung der Schwierigkeiten des
neuzeitlichen Staatswesens ist noch nicht vollständig: Wie
wir sehen, läuft die diesem Staatswesen zugrundeliegende

Lehre des Individualismus auf einen radikalen
Zentralismus und damit auf die Ausschaltung, ja
Zerstörung aller Zwischenkörperschaften, aller kleineren
Gemeinschaften und sozialen Einheiten mit arteigenen
Aufgaben und Selbstverwaltungsbefugnissen hinaus.
Bei folgerichtiger Durchführung kam es dann dazu,
dass die das Staatsvolk repräsentierende Körperschaft,
also das Parlament, in diesem nun völlig zentralistisch
gewordenen Staate alles regeln soll und daher auch
alles verstehen muss.
Wir erwähnten bereits diesen Zug der individualistischen

Staatslehre zum Verzicht auf jede Art von
Qualifikation der Inhaber der Gesetzgebungsmacht
hinsichtlich ihres Wissens und Könnens. So erklärt sich
uns —• selbst bei nicht restloser, weil in Wirklichkeit
unvollziehbarer Anwendung dieser Staatslehre — der
heute im Parlamentarismus obwaltende Zug zur Ueber-
lastung des Parlaments und der Parlamentarier —
wenigstens der wertvollsten Kräfte unter diesen, die in
zahllosen Ausschüssen ihre Arbeitskräfte ruinieren
müssen; von denen jeder eigentlich die umfassendsten
Fach- und auch Rechtskenntnisse besitzen müsste, die
aber andererseits vom demokratischen Standpunkte
gar nicht Erfordernis der Wählbarkeit sind, ja sein
dürfen. Dieser Zug zur Ueberlastung des zentralen
Parlaments als der alleinigen Quelle von Recht und
Gesetz —- vielfach bis zur Regelung von allen Einzelfragen

wirtschaftlicher und sonstiger Art — führt zu
grossen Schwierigkeiten: Die Interessengegensätze
prallen in voller Schärfe und vielfach unsachlicher
Politisierung an der Spitze, in der gesetzgebundenen
Körperschaft selbst aufeinander; jede Einzelfrage kann
sofort zum parteipolitischen Zankapfel werden. Der
Gesetzgebung fehlt vielfach — das ist in keiner Weise
ein Vorwurf gegen die einzelnen beteiligten Menschen,
sondern lediglich eine Zergliederung der mit diesem
System und mit dieser Organisation wesenhaft
gegebenen Schwierigkeiten — die nötige Sachkundigkeit,
die Lebensnähe, auch die Stetigkeit, welche gerade die
Wirtschaft an Stelle der heute üblichen, dauernden
Veränderungen der Gesetzgebung so dringend brauchte.
Es fehlt dieser Gesetzgebung infolge ihres Zentralismus
die Anpassungsfähigkeit an die Sacherfordernisse der
einzelnen Lebenskreise und die Einzelfälle des sozialen
Lebens, sie uniformiert und nivelliert: es fehlt ihr auch
die Uebersichtlichkeit und Verständlichkeit, so dass

sich schliesslich nur noch hochspezialisierte Fachleute
in den Lose-Blatt-Ausgaben der Gesetze und in den
vielen Hunderten von Gesetzesparagraphen auskennen.
Dazu kommt die durchaus begreifliche und naheliegende

Tatsache, dass alle die verschiedenen Lebenskreise

und Gruppen des gesellschaftlichen Lebens,
besonders die sogenannten Interessengruppen der
Wirtschaft, bemüht sind und dies auch sein müssen, ihre
Sacherfordernisse und Interessen in der Gesetzgebung

227



und daher im Parlament und bei den politischen
Parteien durchzusetzen. Da sich kein Lebenskreis und
keine gesellschaftliche Gruppe mehr echter Selbstverwaltung

erfreut, so gibt es ja auch keinen anderen
Weg, für die eigenen Lebenserfordernisse und Interessen

zu sorgen, als eben den, das Parlament und die
politischen Parteien in der Richtung seiner eigenen
sozialen und wirtschaftlichen Interessen zu beeinflussen.
(Dresbach sagt, es bürgere sich immer mehr die
Vorgangsweise ein, dass die Vorstände der Interessenverbände

mit dem zuständigen Fachminister die Gesetze
aushandeln, so wie internationale Verträge zwischen
zwei Mächten beschlossen werden. Dem Parlament
falle dann lediglich die Aufgabe zu, diese Abmachungen

zu ratifizieren wie eben einen Staatsvertrag. «Wir
haben weder eine Repräsentativ-Demokratie noch
einen Ständestaat, sondern einen Zwitter.»
Auch die Zwischengebilde zwischen dem einzelnen
Staatsbürger und dem Staate, die kleineren sozialen
Einheiten konnten durchaus nicht zum Verschwinden
gebracht werden, es sind im Gegenteil zahlreiche neue
solche Gebilde und Gruppen entstanden — man denke
an Gewerkschaften, die Unternehmerverbände,
Genossenschaftsverbände, Kartelle, aber auch Kriegsopfer-,
Flüchtlings-, Rentnerverbände und dergleichen
Vereinigungen. Sie sind alle dauernd bemüht — und müssen

dies auch sein —, die Gesetzgebung in ihrem Sinne
zu beeinflussen. Dadurch steht das Parlament fast
ausschliesslich unter dem Einfluss sozialer und wirtschaftlicher

Interessen und kann sich der politischen
Integration, also der eigentlichen Staatsaufgabe, der
Vereinheitlichung und des Ausgleiches, gar nicht widmen.
Dazu kommt noch, dass das Parlament schon seinem
Gründungsakte und seiner Geschichte zufolge alles
eher denn eine Körperschaft und Einrichtung zur
Repräsentanz und Symbolisierung der Einheit des
Gemeinwesens sein kann, ist es doch geradezu als
Gegeninstanz gegen diese die Einheit des Staates verkörpernde

Staatsspitze entstanden und gedacht gewesen.
Heute werden immer zahlreichere Stimmen laut, die in
diesem —• aus den Sacherfordernissen des
Gesellschaftskörpers heraus — durchaus begreiflichen
Vordringen der Interessenverbände sowie der sozialen und
wirtschaftlichen Einrichtungen und in deren immer
stärkeren Machtansprüchen gegenüber den politischen
Parteien eine ernste Gefahr, ja eine schicksalshafte
Bedrohung der Demokratie sehen. Wenn — wie es

heute geschieht — wirtschaftliche Organisationen, zum
Beispiel in manchen Staaten die Gewerkschaften, sich
in gewissen Lagen stärker erweisen als das Parlament,
so ist es nicht nur begreiflich, dass die Rufe einer
Lösung dieses Gegensatzes zwischen Parteien und
Verbänden heute nicht mehr verstummen, sondern auch
die Gefahr eintritt, dass die Gewerkschaften sich aus
Vertretungskörperschaften zum Schutze der Arbeitnehmer

in staatliche Organe gegen diese Arbeitnehmer
verwandeln, was einen weiteren, ja entscheidenden
Schritt zum radikalen Staatszentralismus in sich
schliesst. (Wenn diese krisenhafte Erscheinung von
einigen unzulänglich gebildeten Verfassern «korporative
Demokratie» genannt wird, so ist das eine völlige
Verkennung des korporativen Prinzipes, das auf
Dezentralisierung und nicht auf Zentralismus hinausläuft.)
Die Darstellung der Grundlagen des neuzeitlichen
Staatswesens bliebe lückenhaft, ja ungerecht, vergässe
man der Beamtenschaft oder Bürokratie. Sie ist neben

den Parteien die tragende Säule dieses Staates, ja sie

war es schon vor den politischen Parteien, denn in
seinem ersten geschichtlichen Abschnitt, im
fürstlich-absolutistischen Territorialstaat, wurde dieser neuzeitliche

Staat — nach der Ablösung des Lehens-, Stände-
und Feudalstaates •— eben durch Beamte verwaltet.
Obwohl mit ihren Leistungen im Staate von heute
ebenso unentbehrlich wie etwa die Parteien, teilt die
Bürokratie mit diesen das Schicksal, dass sie von der
strengen folgerichtigen Konstruktion der individualistischen

Staatslehre her unbegründbar und mit dem
individualistischen Demokratismus daher unvereinbar
erscheint. Ja die Bürokratie trägt an diesem Schicksal
noch viel schwerer als die Parteien, vielleicht gerade
deshalb, weil sie traditionsmässig weiter zurückreicht
als die Parteien.
Aber viel schwerer als der — immerhin im Bereiche
des Theoretischen bleibende — Widerspruch zur
individualistisch-demokratischen Staatslehre, in dem sich
die Bürokratie befindet, wiegt in der Wirklichkeit dieses

Staatswesens der jeder Bürokratie anhaftende
Abstand von den sachlichen und fachlichen Belangen des

wirtschaftlichen, sozialen und kulturellen Lebens mit
allen den damit verbundenen Gefahren der Schematisierung,

der Lebensfremdheit, der Gleichmacherei, des

juristischen Formalismus, auch der teueren bürokratischen

Amtsführung anstatt der billigen Selbstverwaltung.

Der Beamte waltet als Fremder im Fremden; der
Führer der kleinen Lebenseinheit von früher aber war
Lebensführer, ein Lebensführertum, dem sich die
selbstverwaltungsmässige Geschäftsführung doch in
hohem Masse anzunähern vermag.
So steht zwar die Bürokratie den tragenden Grundsätzen

jedes Gemeinwesens und allen öffentlichen
Lebens, nämlich jenen der Sachverständigkeit und der
Leistung, noch näher als die politischen Parteien. Aber
angesichts des vorherrschenden Zentralismus und der
Allestuerei des neuzeitlichen Staates kann auch sie
diese Grundsätze um so weniger wahren, je mehr
Bereiche dem unmittelbaren Zugriff blosser Machtgruppierungen

anheimgegeben werden; je stärker Einbrüche
des Parteiwesens in eine objektive, über den Parteien
stehende, staatsverpflichtete Beamtenschaft gerade in
der jüngeren und jüngsten Geschichte dieses neuzeitlichen

Staatswesens auch deren bislang erhaltengebliebenen

Traditionskern parteiisch aufzuweichen
vermochten.

Marxismus und Kollektivismus

Auf diese mannigfachen Schwierigkeiten, die sich aus
den Auswirkungen von Individualismus und Zentralismus

für die neue Gesellschaftsverfassung und für die
staatliche Wirklichkeit ergeben, treffen nun noch die
Verschärfungen unserer sozialen und geschichtlichen
Lage von heute durch die Strömungen des Marxismus
und Kollektivismus.
Die Lehre Marxens vom Staate als Klassenstaat ist
eine Abart des Individualismus: Lehrt sie doch — in
Anlehnung an die zweite vom individualistischen
Grundgedanken aus mögliche Staatslehre — die
Herrschaft des Stärkeren über den Schwächeren oder — da
bei Marx gemäss dem historischen und dialektischen
Materialismus alles wirtschaftlich gesehen wird — die
Herrschaft der Kapitalistenklasse als des wirtschaftlich

(Schluss auf Seite 231)

228



(Schluss von Seite 228)

Die feindlichen Brüder
Stärkeren über das Proletariat. Nach einer Uebergangs-
zeit der Umkehrung dieser Kalssenherrschaft — nämlich

einer Zeit der Diktatur des Proletariats über die
nach Beseitigung des kapitalistischen Systems
dahinschwindende Kapitalistenklasse — könne, so lehrt
Marx, der Zukunftskommunismus als die Epoche einer
klassen- und auch staatslosen Gesellschaft verwirklicht

werden. Der Staat wird überflüssig, da seine
Aufgabe, nämlich die Herrschaft einer wirtschaftlichen
Klasse über die andere, im sozialistisch-kommunistischen,

also im nichtkapitalistischen System
dahingeschwunden sei. Diese Zukunftsgesellschaft Marxens, als
die freie Assoziation der Individuen, stellt dann lehr-

Patenschafts- und Pflegekinderaktionen und durch
Beratungsstellen mit Erfolg beschritten. Als neutraler
Staat verfügt die Schweiz nicht nur über günstige
Voraussetzungen zur Ermöglichung ähnlicher Hilfen in
Vietnam, sondern auch zur Förderung einheimischer
vietnamesischer Sozialwerke. All diese Hilfsaktionen in
Vietnam oder auch in einem ihm benachbarten Staat
verdienen die tatkräftige moralische und vor allem
auch materielle Unterstützung durch das Schweizervolk.
2. An die Versetzung von Kindern aus notleidenden
Gebieten zu Pflegeeltern und Adoptionswilligen in
anderen Ländern darf erst gedacht werden, wenn ihnen
im Heimatstaat keine wirksame Hilfe geboten werden
kann. Solche Plazierungen sind mit äusserster Sorgfalt
vorzubereiten. Es muss Gewähr geboten sein, dass die
Kinder nicht nur pflegerisch und erzieherisch geeigneten

Wahleltern anvertraut, sondern auch in Milieus
plaziert werden, in welchen ihrem Charakter, ihrer
Konstitution, ihrer Weltanschauung und ihren Traditionen

volles Verständnis entgegengebracht wird. Die
Vermittlung von Kindern aus weitabgelegenen Gebieten

soll darum nur unter Aufsicht und Mitwirkung
geeigneter staatlicher oder privater Jugendschutzinstitutionen

und -hilfswerke (Jugendämter,
Vormundschaftsbehörden, Pflegekinderaufsichten usw.)
durchgeführt werden.
Aufgrund dieser Erwägungen beschloss die
Vollversammlung der Schweizerischen Landeskonferenz für
Soziale Arbeit einstimmig:
a) Die Landeskonferenz begrüsst alle Anstrengungen,
die dahin gehen, Kindern aus notleidenden Gebieten,
wie Vietnam, in ihrem Heimatstaat, oder sofern dies

nicht möglich sein sollte, in einem ihm benachbarten
Staat, die nötige Pflege, Fürsorge und berufliche
Förderung zu gewähren. Sie lädt die schweizerische
Bevölkerung herzlich ein, die schweizerischen und
internationalen Hilfswerke, die in diesem Sinne wirken, moralisch

und nach Kräften auch materiell zu unterstützen.
b) Die Landeskonferenz lädt die Träger der öffentlichen
und privaten Jugendhilfe ein, vor ungeeigneten
Kinderplazierungen und insbesondere Adoptionen in der
Schweiz abzuraten, umgekehrt aber Pflegeeltern, die
trotz den angedeuteten Schwierigkeiten Kinder aus
weitabgelegenen Gebieten aufnehmen, nach Möglichkeit

beizustehen.

mässig den Niederschlag der dritten vom Individualismus

aus möglichen Staatsauffassung dar, nämlich —
neben der individualistisch-naturrechtlichen Lehre
vom Staatsvertrag und neben der Herrschaftslehre des
Macchiavellismus — die Staatsverneinung des
Anarchismus.

Der wahre Gegensatz der Sozialideen

Wir sehen also: Zu jenen Krisen, die hauptsächlich
Auswirkungen des Individualismus in Gesellschaft und
Staat der Neuzeit darstellen, vor allem zur Krise des
Zentralismus von heute, kommt noch ein weiterer
Krisenstrom hinzu, nämlich die Krise infolge des
Kollektivismus: Infolge des Kollektivismus als Lehre, wie er
durch den durchaus auf individualistischen
Voraussetzungen aufbauenden Marxismus begründet wurde
und des Kollektivismus als Lebenseinstellung und vor
allem als politische Macht. Diese Krise hat besonders
deswegen weltweite Ausmasse angenommen, weil sie
mit anderen Krisenströmen verquickt ist: Mit dem
russischen, ja dem slawischen überhaupt, ferner mit der
asiatischen Emanzipation und mit der Krise des
Kolonialismus, Tatsachen, auf die wir hier nicht näher
eingehen können, die aber ähnliche geistige Krisengründe
haben wie die abendländische Krise selbst.
Es ist aber bei der Beurteilung dieser Lage eine ungemein

entscheidende Erkenntis — als solche ein erster
Schritt zur Ueberwindung dieser mehrfachen,
zusammenwirkenden Krisenströme: Dass Individualismus
und Kollektivismus in der gleichen Front stehen. Sie

sind nicht etwa Gegensätze, sondern Brüder. Sie stammen

aus der gleichen Wurzel. Sie sind beide sozialer
Atomismus. Wir sehen ja auch, dass das Lehrgebäude
Marxens durchaus auf individualistischen Lehrstücken
und Voraussetzungen begründet wurde (eine Tatsache,
die übrigens bei der Zergliederung der Wirtschaftslehre
Marxens noch deutlicher zutagetritt).
Wenn die Gesellschaft einmal nicht mehr aus echten
Gemeinschaften besteht, wenn die kleinen
Gemeinschaften, die kleineren und deshalb innigen sozialen
Lebenseinheiten aufgelöst und der soziale Körper in
isolierte Individuen zerrieben ist, muss dieser Flugsand

der Individuen wieder zusammengepresst werden
— das ist wenigstens eine der möglichen Sichten und
Reaktionen. Es gibt allerdings —• wie noch zu zeigen
sein wird — auch eine ganz andere Sicht der Dinge
und eine echte Gegenbewegung.
Der Individualismus wird geschichtlich folgerichtig
durch den Kollektivismus abgelöst, schier müsste man
sagen: fortgesetzt.
Daher kann auch die Ueberwindung des Kollektivismus
nicht einfach durch einen neuen Individualismus und
Liberalismus erfolgen. Auch nicht durch etwas, das

zwischen Kollektivismus und Individualismus läge.

Denn dazwischen liegt nichts anderes als der Ueber-
gang von dem einen in den anderen. Ein Uebergang,
den wir selbst erlebt haben und immer wieder erleben.
Daher gibt es auch keinen dritten Weg! Nur etwas

Neues, das den wahren Gegensatz zu beiden, gegen
Individualismus und Kollektivismus darstellt, kann
dieses verhängnisvolle Brüderpaar überwinden.
Daher liegen die Dinge leider auch nicht so einfach,
dass man sagen könnte: Wir müssen den Wettbewerb

231



in der Wirtschaft wieder herstellen, den Kollektivismus,

Zentralismus und Bürokratismus uns genommen
haben, dann wäre der Kampf gewonnen. Das ist ein
tiefer Irrtum, der die wahren, die geistigen
Zusammenhänge verkennt. Es geht zunächst gar nicht um die
Wirtschaft oder um sie allein. Daher geht es auch gar
nicht um die Frage, ob Wettbewerbswirtschaft oder
nicht. Es geht um ganz andere Entscheidungen, daher
liegen auch die Aufgaben ganz anders.

Die Aufgaben unserer Zeit

Es gilt das wahre Gegengift gegen Individualismus
und Kollektivismus zugleich zu finden. Es ist dies, Gott
sei Dank, keine völlig neue Aufgabe, allerdings eine
den Menschen immer wieder neugestellte.
Die heutige Menschheit ist auch nicht völlig ohne
Vorbilder oder Mithelfer, besonders nicht ohne eine
entsprechende geistige Tradition im Hinblick auf diese

Aufgabe. Sie steht aber mehr gefährdet als vielleicht
andere Zeiten in der geistigen Ueberwindungslinie
gegen diese Welten des Individualismus und Kollektivismus.

Aber sie steht in einer geistigen Linie, in einer
Front mit altehrwürdigen Kräften!
Aber machtvoller denn je zeigen sich neben diesen
verbündeten Kräften aus der Tradition in unserer Gegenwart

allenthalben Durchbrüche neuer Erkenntnisse,
neuer Geisteshaltungen und Lebensformen.
Heute stehen wir an einer völligen Wende; fast könnte
man sagen: In einem Gegenumbruch gegen jenen
Umbruch, der unsere abendländisch-christliche
Gesellschaftsordnung im Zeichen des Individualismus,
Zentralismus und Kollektivismus bis auf die Grundfeste
erschüttert hat.
Der Prozess des Umbruches des ursprünglichen,
überkommenen dezentralistischen Gefüges —• der
mittelalterlichen, aber weit in die frühkapitalistische, ja in
die hochkapitalistische Zeit hineinragenden Sozialwelt
der kleinen Gemeinschaften, der kleinen Einheiten —
dauert zwar heute infolge des einmal erlangten
Schwergewichtes der verwirklichten Grossorganisationen noch

an, aber die Gegenkräfte sind am Werke, so stark,
dass man fast gegen die individualistische und
kollektivistische Revolution eine «konservative Revolution»
erstehen sehen könnte.
Diese Gegenkräfte sind wirksam: Teils als Folge einer
neuen geistigen Einstellung, teils als Selbstheilung des

in der Krise verletzten und gefährdeten gesellschaftlichen

Lebens, teils aber auch in der bewussten
Gegenbewegung gegen die durch den Zentralismus
heraufgeführten Zerstörungen in Gesellschaft, Staat,
Wirtschaft, Wirtschaftsverbänden und Betrieben.
Diesen im Gegenumbruch wirksamen neuen Ideengehalt

der Zeit gilt es zur vollen Bewusstheit zu erheben!
Es sind in ihm drei grosse Ströme wirksam: Die
Erkenntnis der gegnerischen Welt, der alten Welt des

Individualismus und Kollektivismus, die ursprünglich
mit einem Freiheitsprogramm auszog und in der
Bedrohung, ja Vernichtung der Freiheit endigte und der
die Maske heruntergerissen werden muss.
Der zweite Strom ist die Erkenntnis des Ideengehalts
der eigenen Welt und die Vertiefung dieser Erkenntnis
bis zur unbeirrbaren Anwendung aller aus ihr sich
ergebenden Leitsätze: Das muss immer mehr zur
Herausbildung jenes Konzeptes führen, auf Gründ dessen
die zerstörenden Kräfte gehemmt und unterdrückt, die

positiven Kräfte aber gefördert werden können und
müssen.
Der dritte Strom wird dann eben die mit der Förderung

aller positiven Tendenzen sich einstellende
Entfaltung der eigenen, nichtkollektivistischen und
nichtindividualistischen Lebenshaltung und Lebensform
sein.
Heute zeigen sich überall die bedeutsamsten Ansätze
zu einer Ueberwindung des alten Weltbildes: Gerade
im neuen Weltbild jener Wissenschaften, von denen die
neuzeitliche Revolution teilweise ausging, der
Naturwissenschaften und der Physik.
Alle, sogar die von der gegnerischen Welt getragenen
politischen Bewegungen sind heute zur Anwendung
neuer gesellschaftspolitischer Leitsätze teilweise
übergegangen. Selbst in Systemen, die ihrer geistigen
Herkunft nach zentralistisch und kollektivistisch sind,
werden heute —• unbekümmert um die ursprüngliche
Theorie — dezentralistische Grundsätze verwirklicht.
Um so sorgsamer gilt es heute auf der Hut zu sein!
Um so dringender tut not: Entschlossene geistige
Bewusstheit und ein klares geschlossenes Konzept!

Ite&eï dett y$laat

Der Staat beruht so wenig auf einem blossen

Vertrag als der Mensch. Hebbel

Staat ist eine Männersache, ist Sorge um
die Erhaltung des Ganzen. Spengler

Staat heisst das kälteste aller kalten
Ungeheuer. Nietzsche

Der Staat, die Wiege der Menschlichkeit,
ist ihr Sarg geworden. Börne

Der Staat ist die Wirklichkeit der
sittlichen Idee. Hegel

Der Staat darf nicht Selbstzweck sein,
sondern das Mittel der Vergeistigung.
Er ist es aber nicht, das ist sein Fluch.

Bosshart

Der Staat darf nicht lenken, er soll
Bedingungen schaffen, aber nicht Individualitäten

formen. Wilson

Der Staat kann nichts anderes geben als

Recht, denn sein einziges Mittel ist der
Zwang. Grillparzer

Ein kleiner Staat muss heute eine moralische

Grösse sein, wenn er das Recht zum
Fortbestand haben will. Hilty

Nicht was wir gestern waren, sondern was
wir morgen gemeinsam sein werden, vereint

uns zum Staat. Ortega Y Gasset

232


	Die feindlichen Brüder : Betrachtungen für die Zeit nach dem 1. August

