
Zeitschrift: Fachblatt für schweizerisches Anstaltswesen = Revue suisse des
établissements hospitaliers

Herausgeber: Schweizerischer Verein für Heimerziehung und Anstaltsleitung;
Schweizerischer Hilfsverband für Schwererziehbare; Verein für
Schweizerisches Anstaltswesen

Band: 26 (1955)

Heft: 1

Artikel: Die Strafe in der Erziehungsanstalt und im Elternhaus

Autor: Wirz, Wolf

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-809210

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 08.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-809210
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Die Strafe in der Erziehungsanstalt und im Elternhaus

An der Problematik der Strafe und ihren
praktischen Auswirkungen in der Erziehungsanstalt
erkennen wir die grundsätzliche Differenz
zwischen Elternhaus und Anstaltskollektiv.

1. Zur ethischen und psychologischen Grundlage
der pädagogischen Strafidee

Strafe ist immer die Folge einer Schuld. Bei der
sog. «unschuldigen» Strafe handelt es sich dann um
eine «vermeintliche» oder um eine aus irgend
einem Grunde «unterschobene» Schuld.

Schuld ist nur möglich, weil sich der Mensch
als sittliches Wesen frei entscheiden kann.

Mit der Schuld, die sich der Mensch durch
falsche Entscheidung für sein Handeln (Handeln im
weitesten Sinn, sozialen Handelns, auch Denkungs-
art) aufgeladen hat, kann die Reue entstehen. Sie
muss nicht unmittelbar auf die Einsicht in die
Schuld folgen. Sie ist vielmehr ein mit der
Schuldeinsicht verbundener weiterer Schritt im Sinne
einer «innern Umkehr». —• (Andererseits gibt es
eine Art «Reue», die nicht mit eigentlicher Schuld
im Sinne eines «schuldhaften Tuns» in einem sozialen

Zusammenhang verbunden ist. Es kann mich
z. B. «reuen» ein hinterher als wertlos empfundenes
Buch gekauft oder einen Gegenstand verkauft oder
verschenkt zu haben usw.; dabei wurde niemandem
etwas zuleide getan. Diese Art «Reue» sei hier aus
den Ueberlegungen ausgeschlossen.) — Gleichzeitig
schämt sich der Mensch seiner Handlung.

Scham ist jedoch nicht mit Reue gleichzusetzen,
denn sie ist nicht an die Schuld auf Grund einer
tatsächlichen Handlung gebunden, wie die Reue,
welche der Schuld immer erst folgt. Die Scham
zeigt sich aus dem sittlichen Wesen des Menschen
als «Regulativ», als «Warner» oft schon vor einer
falschen Entscheidung. Sie ist der Ausdruck dafür,
dass der Mensch im Grunde genommen das Gute
«will». Damit ist sie zu tiefst in der Freiheit seiner
sittlichen Entscheidung verankert. Scham und Reue
sind die Folgen des Gewissens, als Wissen um sich
selbst und um die Existenz des Guten.

In dieser Weise sind Scham und Furcht (Angst
vor eng miteinander verbunden. (Wir brauchen

hier den Begriff der Angst nicht im Sinne
Heideggers als «Grundbefindlichkeit» des menschlichen

Daseins, sondern es ist die Angst, die sich
vor einer bestimmten Entscheidung [bös oder gut]
fürchtet; d. h. «eine an die Welt verfallene,
uneigentliche und in ihr selbst als solche verborgene
Angst».1

Vor der Entscheidung ist der Mensch «noch
nicht schuldig». Er ist unschuldig. — Die reine
Unschuld ist das Nicht-Wissen.

Die Unschuld (als Nicht-Wissen) wird durch
eine vom Leben an sie gestellte «Frage» gereizt.
Der Mensch wird dadurch vor die Entscheidung
(eine Möglichkeit zur Wirklichkeit zu machen)

1 Heidegger; Sein und Zeit, Def. der Furcht; 6. Aufl.,
1949, S. 189.

gestellt. Damit wird sein Gewissen (als Wissen um
sich selbst und um die Existenz des Guten)
geweckt. Unser Dasein ist durch unser Gewissen
ausgezeichnet. Von ihm her wird der Mensch zur
Entscheidung gedrängt. Furcht und Scham beziehen
sich immer auf etwas Bestimmtes, während reine,
blosse «Angst die Wirklichkeit der Freiheit als
Möglichkeit»2 ist. Damit ist sie die Angst vor dem
Nichts, die Grundstimmung (Bollnow) des Lebens,
wo noch keine Möglichkeit zur Wirklichkeit geworden

ist. Subjektiv gesehen ist so die Stimmung der
Angst das «Selbstischste», die «selbstischste
Unendlichkeit der Möglichkeit, die nicht versuchlich ist,
wie die Wahl, sondern drückend ängstigt (mit ihrer
süssen Beängstigung)».3

Ist der Mensch auf Grund seiner falschen
sittlichen Entscheidung schuldig geworden, so möchte
die echte Reue das Unrecht durch die Sühne «wie-
der-gut-machen». (Im strengen Sinne des Wortes
«sanare»). — Ein äusseres Mittel dazu ist die Strafe;
sie hat jedoch ihrem Gehalte und der Bedeutung
nach einen zweifachen «Sinn». — Einmal kann sie
lediglich als Massnahme der Sozietät zu ihrem
Schutze vor dem Verbrecher aufgefasst werden.
Ihr Hauptanliegen wird so im Kollektiv gesehen.
— Wirklich «sinnvoll» aber, als erzieherische
Massnahme, ist die Strafe erst dann, wenn sie vom zu
bestrafenden Subjekt aus gesehen wird, das positiv
zu ihr steht, sie als «Busse» leistet und damit seine
Tat sühnt.

Wie sich der Mensch vor der Wirklichkeit der
Entscheidung fürchtete, fürchtet er sich vor dieser
Folge der falschen Entscheidung, nämlich der
Strafe.

«Die Angst läuft vorweg, sie entdeckt die Folge,
ehe denn sie kommt, so wie man es an sich selber
spüren kann, dass ein Wetter im Anzug ist; die Folge
kommt näher, das Individuum kommt näher wie ein
Ross, das keuchend anhält an der Stelle, da es einmal
gescheut. Die Sünde siegt, die Angst wirft sich
verzweifelt in der Reue Arm, die Reue wagt das Letzte.
Sie fasst die Folge der Sünde als Strafleiden, die
Verlorenheit als Folge der Sünde».4

Erst jetzt, in der tatsächlichen Leistung des
Strafe-Erleidens aus echter Reue zum Zwecke der
Sühne, verliert sich die Furcht, als Furcht vor der
Strafe selbst und dann als Furcht vor etwas, das
bei Nicht-Leistung der Strafe folgen würde und
das wieder ein Unrecht mit nach sich ziehendem
neuem Leiden wäre. — «Die Furcht vor der Strafe»
ist nicht die Furcht vor der Strafe, sondern sie ist
die Furcht vor dem möglichen Nicht-Leisten der
Strafe. Oder anders: «Furcht vor der Strafe» ist die
Furcht vor der persönlichen Schwäche in der
Leistung, im Durchstehen der Strafe als Ablauf des
Strafvollzuges. Denn die Strafe selber als eigene

2 Kierkegaard; Begriff der Angst; Diederichs, 1952,
S. 40.

3 Ebenda, S. 61.
4 Kierkegaard; Begriff der Angst; Diederichs, 1952,

S. 119.

11



Leistung und damit als Symbol der Sühne bringt
erst die Versöhnung und tilgt damit das Unrecht.

Wenn man die Entstehung der sinnvollen Strafe
in ihren entscheidenden Stationen des Weges
(Lagen) darstellen will, so kann dies mit folgender
Begriffreihe geschehen:

Sinnzusammenhang der Strafe als Konsequenz der
sittlichen Entwicklung

Ausgang:
Unschuld als allgemeine Unwissenheit.

Abwandlung:
(Der Mensch wird dabei als Synthesis des

Seelischen und Leiblichen im Geist verstanden;
Kierkegaard; Begriff der Angst, S. 41.)

Frage an die Unschuld vom sozialen Leben her;
erst einmal zu allem Anfang der sittlichen
Entwicklung des Menschen überhaupt; dann als
immerwährende akute Fragestellung im fortgeschrittenen

Stadium seiner Entwicklung.

Scham und Furcht vor möglicher Fehlentscheidung

als Wirklichkeit (als Folge der Gewissensregung).

Reue auf Grund der praktischen Fehlentscheidung,

Fehlhandlung.

Wille zur Sühne als Wiederherstellung der
«berechtigten» Wirklichkeit.

Strafbedürfnis als Wille zur Tilgung der Schuld
in Form einer Strafe, die als Symbol der Sühne
aufgefasst wird.

Furcht vor der Möglichkeit des Nicht-Leistens
der Strafe als symbolische Sühne-Leistung.

Versöhnung als Folge freiwilliger, positiver
Uebernahme der Strafe; damit Befreiung von
jeglicher mit dem ursprünglichen Un-Recht
zusammenhängenden Furcht.

Schlusszustand:
Als wiederhergestellte «Unschuld», jedoch nicht

mehr als allgemeine Unwissenheit. Sie steht in der
Folge latent vor der Problematik der sittlichen
Lebensfrage überhaupt, ist wissend und hat damit
die Grundstimmung der Angst.

*

Wenn die Strafe in diesem Sinnzusammenhang
begriffen wird, so ist klar, dass sie notwendig zur
sittlichen Entwicklung des Menschen gehört. Nicht
aber die Strafe, die ohne Willen des Menschen von
aussen kommt, sondern jene, welche er sich selber
aus seinem «Strafbedürfnis» auferlegt. Für den
Pädagogen ist dabei entscheidend, zu wissen, dass

für das Kind (je nach seinem Entwicklungsstande)
Schuld und die damit zusammenhängende Strafe
als Wiedergutmachung Verschiedenes bedeuten
können. Es ist pädagogisch ausserordentlich wichtig,

das Mass dieses Strafbedürfnisses im Kinde zu
kennen. Ebenso die Form der Strafe der im
kindlichen Strafbedürfnis liegenden «Strafidee» dem
Kinde anzupassen. Heinrich Meng schreibt:

«Die Bereitschaft zum Strafen, Bestraftwerden und
Sichselbstbestrafen wird in der gleichen Zeit im Kind
erweckt un'd gefördert, in der es von den Erziehern
die ersten sittlichen Gebote empfängt. Mit ihnen
zugleich erfährt es von der Strafgewalt der Erzieher,
auch von der Forderung, so zu handeln, dass es nicht
straffällig werde. Es gleicht sich seinen Erziehern an,
es «identifiziert» sich mit ihnen. Es «übernimmt» also
die Eigenschaften und Verhaltensweisen von ihnen. Das
geschieht zuerst unbewusst und allmählich bewusst
aus dem natürlichen Bedürfnis nach Kontakt und
Anlehnung, der Vorform des Autoritätsbedürfnisses, aber
auch aus Not und aus Angst vor Liebesentzug und
Strafe — und aus Liebe».5

In einem folgenden Beispiel gibt er ein
anschauliches Bild für die Gewissensbildung und
den Kampf um die Entscheidung zwischen Gut und
Böse. Wenn das bei Kindern anfänglich auch in
unbewusster Form vor sich geht, so zeigen doch
ihr Verhalten und das damit verbundene spontane
Reden deutlich den Zwiespalt in ihrer Person.

«Als der Bubi sich in sein Fläschchen eigenmächtig
Tee gegossen hatte und nicht ganz sicher war, wie wir
das aufnehmen würden, sagte er zaghaft: ,Der Bubi hat
mir ,Tinte' gegeben!', redete also von sich gleichzeitig
in der ersten und dritten Person. Kurz darauf fanden
wir ihn bitterlich weinend vor, und auf unsere
bestürzte Frage, was denn geschehen sei, stammelte der
Schelm hervor: ,Der Bubi hat mich gesieht an Haardel'
(Haare), und recht drastisch zupfte er sich noch einmal
am eigenen Haar. In fast keinem Beispiel zeigt sich so
klar, dass das Kind zwei Personen in sich unterscheidet,

ein gutes, braves ,Ich' und einen bösen ,Bubi', dem
alle Entgleisungen und Unarten in die Schuhe geschoben

werden, der stets nur das Böse will und sein
besseres ,Ich' foppt und ärgert.»6

Bei unseren Schwererziehbaren, die in ihrer
moralischen Entwicklung meist zurückgeblieben
oder an eigentliche Psychopathie grenzende,
ausgesprochen gespaltene Persönlichkeiten sind, ist auch
dieses «Strafbedürfnis» ein «anormales». Entweder
ist es nur wenig oder gar nicht festzustellen, auf
kindlicher Entwicklungsstufe stehen geblieben (so
bei vielen Debilen und allen oberflächlichen Typen,
Vagabunden), oder aber es nimmt sehr stark
pathologische Formen an (bei allen reizbaren, nervösen,
gespaltenen Typen masochistischer Prägung, jenen,
die, wie wir es in Olsberg erlebt haben, mit einer
Kugel in der Brust herumlaufen und die Tatsache
des Selbstmordversuches und der damit verbundenen

körperlichen Leiden wiederum ausnützen, um
sich vor der Bewährung im Leben mit praktischer
Arbeit zu drücken).

So ist es wichtig, die Menschen in ihrer
Erziehung von der Furcht und damit letztlich von
der Grundstimmung der Angst zu befreien. Denn
in dieser Angst vereinsamt der Mensch und ist
nicht mehr fähig, aktiv an der Sozietät mitzuarbeiten,

und wird damit auch nicht seiner Bestimmung

als Individuum gerecht. Denn er soll als sol-

5 Meng; Zwang und Freiheit in der Erziehung; Huber,

1945, S. 35.
0 Ebenda, S. 36.

12



ches in natürlicher Auseinandersetzung Glied der
Gemeinschaft werden, gemäss seiner sittlichen
Bestimmung. Darauf weist auch Bollnow in seinem
schönen Buch über die Stimmungen hin:

«Wo aber der Mensch von wirblich echter Trauer
ergriffen wird, die ihn im innersten Wesen erschüttert,
da tritt jederzeit auch die volle Vereinsamung ein
Es ist so, dass die Menschen nur dann, wenn sie sich
in einer hinreichend glücklichen Gesamtverfassung
befinden, auch imstande sind, ihren Aufgaben gerecht
zu werden und die in ihnen liegenden Möglichkeiten
voll zu entfalten Das Leid aber und der Gram
und der Kummer und das Unglück im alierweitesten
Sinn haben die Wirkung, dass sie den Menschen nicht
niur äusserhch von seiner Umwelt abschneiden, sondern
zugleich in ihm selber mit einer beängstigenden
inneren Zwangsläufigkeit die Entfaltungsmöglichkeiten
versichliessen. Sie «verbittern» den Menschen und
führen mit einer fast unentrinnbaren Notwendigkeit
die Neigungen des Misstrauens, des Hasses und des
Neides, ja überhaupt eine kleinliche Gesinnung nach
sich».7

Aus diesem Grunde ist der Streit um die Frage,
ob in der Erziehung der Kinder die Strafe ein
wirklich brauchbares Erziehungsmittel ist,
entschieden. Sie ist eines der wesentlichen Erziehungsmittel,

insofern sie sich in ihrem Vollzug an die
individualpsychologischen Voraussetzungen des
jeweiligen Strafbedürfnisses hält. Der Satz «Die
Strafe hat erst dann einen Sinn, wenn sie begriffen
wird, und dann ist sie auch nicht mehr notwendig!»
hat dahin ausgelegt zu werden, dass sie in der
Weise «nicht mehr notwendig» ist, als sie vom zu
Bestrafenden selber geleistet wird. Sie ist vom
Zögling zur Befreiung von persönlicher Schuld in
dieser oder jener seiner Individuallage angepassten
Form erwünscht und der Erzieher muss ihn
deswegen auch nicht mehr dazu «zwingen». —
Veranlassen und Helfen ist dann die Aufgabe des
Erziehers.

Aus dem gleichen Grunde ist aber auch die
körperliche Züchtigung nicht ein für allemal und
für jeden konkreten Fall abzulehnen. Es kommt
dabei nur auf die «erzieherische Gesamthaltung»
an, wie Allers in seinem grundlegenden Buch über
Heilerziehung schreibt:

«Es wird heute viel geredet von der Gefährlichkeit
der Strafen. Manche möchten die Strafe überhaupt
abschaffen; zu Unirecht, weil das Bewusstsein der
Strafwürdigkeit eines Vergehens zu dien ursprünglichen

Bestimmungsstücken des SchiuMerlebnisses
gehört und die Ausschaltung der Strafe dem unmittelbaren

Erleben zuwiderläuft, daher auch für die
Entwicklung ungünstige Folgen haben kann. Andere wollen.

zumindest die körperliche Züchtigung, auch
leichtesten Grades, unter allen Umständen vermieden wissen.

Darüber zu rechten, ist nicht dieses Ortesi. Man
sollte aber bedenken, das» die — wirklichen oder
vermeintlichen — üblen Folgen der Strafen, auch der
körperlichen, doch unmöglich von diesen an und für
sich herrühen können., weil ja durch Jahrhunderte hiin-

7 Bolilnow; Das Wesen der Stimmungen,; Kloster-
mann, 1943, S. 83.

Unsere Fehlschläge sind lehrreicher als

unsere Erfolge. Henry Ford

durch diese Erziehungsmittel gang und gäbe waren,
ohne dass dadurch die befürchteten Schäden entstanden

wären, ja zum Teil noch geübt werden, ebenfalls
ohne jede Konsequenzen,. Daraus erhellt1, dass es nicht
auf die Strafmassnahme als solche ankomme, sondern
auf die erzieherische Gesarnthaltung, aus der heraus
jene erfolgt, und freilich auch auf die Gesamtgeistig-
keit der Zeit, welche von den zu Erziehenden, älteren
Kindern vor allem oder Jugendlichen, gleich einer sie
umspülenden Atmosphäre aufgenommen wird, aber
auch auf jene innere Einstellung und Gesinnung, welche

durch die vorangegangenen Erziehungsednflüsse
erzeugt worden ist».8

Auch Kunz kommt in seinem aufschlussreichen
Buch «Das Schuldbewusstsein des männlichen
Jugendlichen» nicht zu einer Ablehnung der Strafe
als Erziehungsmittel. Er stellt zwei Hauptforderungen

auf. Einmal, «dass der Knabe nicht mit
unbestimmten Drohungen geängstigt wird, sondern
klar weiss, was er verdient hat» und dann gilt es,
«den Knaben erleben zu lassen, dass es Mut braucht
zum Bekenntnis und Tapferkeit zur Annahme der
Strafe».9

Das Strafproblem ist jedoch mit der Einsicht
in die «Sühne-Strafe» nicht erledigt. Es ist damit
gewissermassen nur von innen betrachtet. Die
Schuld verlangt jedoch nicht nur vom Schuldigen
her nach ihrer Tilgung, sondern vor allem auch von
der Sozietät her. Dieses liegt in ihrem Wesen
begründet, denn die Strafe ist als solche zunächst
eine Einrichtung der Sozietät zum Zwecke des
Schutzes vor unsozialen Individuen und deren
Massregelung. Einschüchterung; Sie wird so zur
Vergeltung und Präventivmassnahme. Es wird dem
Schuldigen gegenüber von aussen her Gerechtigkeit

verlangt. Denn es ist möglich, dass er so
vertrotzt und verstockt ist, dass er seine Schuld nicht
eingestehen will und vielleicht auch nicht einsehen
kann. Und trotzdem verlangt die Schuld nach
Tilgung. Diese Strafe, welche vom Schuldigen innerlich

nicht übernommen wird, die er als reines Uebel
über sich ergehen lassen muss, nennen wir, indem
wir Betschart zitieren, die «reine Strafe». «Es wird
hier, unabhängig von der Dauer der Schuldbeharrung

und der Verstockung, ein Schuldiger bestraft,
bei dem die subjektive Intention auf Schuldlösung
unerfüllt bleibt. Aendert er sich, so tritt ja 'eo ipso
die Sühnestrafe in Kraft».10 Es muss in diesem
Zusammenhang und zum Verständnis der Strafe
überhaupt als für ihren Begriff entscheidend festgestellt
werden, dass sowohl die Sühne-Strafe Wie die reine
gogisch einzig wirksam sein kann, dürfte klar sein.

8 Allers; Heilerziehung bei Abwegigkeit des
Charakters; Benziger, S. 41/42.

9 Kunz; Das Schuldbewusstsein des männlichen
Jugendlichen; Caritas, 1949, S. 183/184.

10 Betischart; Das Wesen der Strafe; Wissenschaft!.
Beilage zuim Jahresbericht der Stiftsschule Eini&iedelin;
Benziger, 1939/40, S. 74.

13



Strafe eine «Vergeltungs-Strafe» Sind, dass aber
im ersten Fall die Vergeltung, wenn auch als Uebel
empfunden, so doch vom Bestraften anerkannt und
darum geleistet werden will, während im zweiten
Fall die Gerechtigkeit nur von der Sozietät her
wieder hergestellt wird. Welche von beiden päda-
Jede, absolut jede Strafe, ist ihrem Wesen nach
schon rein objektiv irgendwie wirksam, soweit sie
vergilt.» So wäre die reine Strafe in bezug auf die
Sozietät wirksam, insofern sie dort Genugtuung»
verschafft. Aber damit ist sie noch nicht eine
Erziehungs-Strafe. Das ist es aber, was sie vom
sittlichen Standpunkt aus sein soll. Darum fährt
Betschart weiter: «Aber in welchem Sinne, in welcher
Eigenschaft sie es tut, das wird erst näherhin
spezialisiert durch die Einstellung des Schuldigen zu
seiner Schuld und damit auch zu deren Strafe.
Deshalb ist man berechtigt zu sagen, Strafe müsse,
soll sie zur vollen Auswirkung gelangen, die
Einstellung (des Schuldigen) wenigstens irgendwie
berücksichtigen».11

In unserem Ueberblick des Sinnzusammenhanges
der Strafe als Konsequenz der sittlichen

Entwicklung des Menschen ist bis hierher ein wesentlicher

Gesichtspunkt noch zu wenig hervorgehoben
worden. Es ist dies die Frage der echten Autorität.
Damit eine «Strafe» überhaupt einen sinnvollen
Verlauf nehmen kann, muss sie von einer Autorität
her nicht unbedingt verhängt und ausgesprochen,
doch jedenfalls anerkannt sein. Denn es ist denkbar,

dass ein zu Bestrafender die Strafe verhängende

Instanz keineswegs als Autorität anerkennt,
sich andererseits der Strafe als Sühne für seine
Schuld doch unterzieht. Diese Autorität ist beim
erwachsenen Menschen nicht an eine Person
gebunden, jedoch in den weitaus meisten Fällen be'i
Kindern und Jugendlichen. Diese Autorität wird
bei den Kindern durch die Bindung ihrer natürlichen

Diebe zu den Eltern geschaffen. Sie ist oft
stark genug, die entstehenden Gefühle des Ressentiments

zu dämpfen, ja sogar völlig abzuwehren. Damit

müssen wir die Strafe in ihrer Erscheinung im
pädagogischen Alltage, in der Weise, Wie sie
gewöhnlich an das Kind herantritt, betrachten.

2. Die Wirklichkeit der Strafe im pädagogischen
Alltag.

Im pädagogischen Alltag ist die Strafe
vorwiegend eine Erscheinungsform der Vergeltung, in
ihrem Vorgehen dem Kinde unangepasst und darum
meistens eine falsche. Wenn sie nicht geradezu
rächenden Charakter annimmt, so ist sie jedenfalls
«autoritär». Sie ist meist eine Antwort der Sozietät
auf ein Geschehen, das nicht geduldet werden
darf; in diesem Zusammenhang für die Zukunft ein
Abschreckungsmittel (nach dem Sprichwort:
«Gebrannte Kinder fürchten das Feuer!»). — In der
Erziehungsanstalt ist sie oft ein «verzweifeltes»
Mittel gegen das zügellose Benehmen der Zöglinge.
Es wird immer dann «gestraft», wenn der Pädagoge
keinen anderen Ausweg mehr sieht, sonst zu seinem
Ziele zu gelangen, wenn seine seelische Belastung,
seine persönlichen Enttäuschungen zu gross gewor-

11 Ebenda, S. 77/78.

den sind. Darum häufen sich die «Strafen» dort, wo
die Autorität des Erziehers im Schwinden ist. Sie
werden im Affekt verhängt.

Es Hilden sich für den pädagogischen Alltag
gewisse «normale» Strafformen aus, die bei besonderen

Anlässen wirksam werden. Sie «untermauern»

so ungeschrieben eine bestimmte Hausordnung.

(Z. B.: Wer ohne Grund zu spät bei Tische
erscheint, der bekommt nichts mehr!) Sie garantieren

diese Hausordnung im undifferenzierten Milieu
mit Konsequenz. Sie sind aber allein dann «wirksam»,
wenn dabei die Belastung des Zöglings grösser ist,
als dessen Freude am Aerger des Erziehers war,
oder wenn sich der Zögling wirklich nicht anderweitig

schadlos halten kann. Strafen sind in dieser
Form willkürlich herbeigeführte unangenehme
Erfahrungen des Zöglings für sein von seifen des
Erziehers aus gesehenes «unrichtiges Verhalten». Sie
werden nich selten zu unüberlegten Gewohnhe'its-
Strafen. Sie sind erzieherisch wertlos, sogar schädlich.

Diese Formen sind aber nicht auf die
Erziehungsanstalt beschränkt. Man trifft sie überall im
Leben an und sehr oft auch 'in der Familie. Sie sind
jedoch im Rahmen des unfreiwilligen» Milieus
einer Erziehungsanstalt besonders folgenschwer, weil
sie da von Instanzen verhängt werden, welche
gerade durch die Art der Verhängung jegliche
pädagogische Autorität verlieren.

Es wird vom Zögling her in diesen Strafen keine
Rechtsordnung anerkannt, wie das bei der Sühnestrafe

der Fall ist, in welcher sich die «innere Freiheit

des Bestraften erfüllt», so dass da die Strafe
«im tiefsten rechtlich und pädagogisch objektiv und
subjektiv sinnvoll»12 ist.

3. Die Strafe in der Erziehungsanstalt im Gegensatz
zur Strafe im Elternhaus.

Hermann Nohl schreibt im oben erwähnten
Aufsatz: «... der Wille zur Sühne ist das sittliche
Apriori, das jede Strafe voraussetzt und
(zugleich) das Ziel, in dem jede Straferziehung mündet».

Dieser Wille zur Sühne, der den Willen zur
Strafe zur Folge hat, kann nur auf der Einsicht in
das Vergehen beruhen. Mit diesem Gedanken sind
wir jedoch noch nicht am Fundament der
sinnvollen Strafe angelangt, denn es ist noch die Frage
zu beantworten, was denn diese Einsicht ermöglicht.

— Was ermöglicht überhaupt die Einsicht in
einen sittlichen Zusammenhang? — Es ist das
Erlebnis der Verantwortung. Es ist jene Verantwortung,

die man für seinen Mitmenschen hat. Ihre
Grundlage ist das reine Gefühl der Liebe, das
ursprüngliche 'sympathetische Gefühl, das innerhalb
eines polaren Verhältnisse® entstehen kann. Dies
ist aber nicht «Liebe zum Menschen um unseret-
willen, damit unser Liebesbedürfnis sich an ihm
befriedige — sondern Liebe zum Menschen um der
Idee des Guten Willen, damit durch den Verkehr
mlit dem andern das Reich des Guten aufgerichtet
werde».13

12 Nohl; «Der Sinn der Strafe» (1925} im Pädagogik
aus 30 Jahren; Sehuite-Bliumke, 1949, S. 169/70.

13 Häberlin; Kleine Schriften; Schweizer Spiegel-
Verlag, 1948, S. 138.

14



Gerade auf dem Grund der natürlichen Liebe
zwischen Kindern und Eltern wird die Strafe vom
Kinde im Elternhaus viel eher angenommen als im
Internat. Denn diese liebende Bindung schliefst
auch die Tendenz zur Versöhnung, Wiedergutmachung

ein, die sich normalerweise bei jedem
Zerwürfnis regen muss. Oder: Wo wirklich geliebt
wird, dort möchte die Liebe auch erhalten bleiben,
ja, sich intensivieren.

In dieser Weise müssen wir verstehen, wie das
Strafe-Erleiden, das zur Strafe-Stehen mit dem
Problem der echten Autorität eng verbunden ist.
Autorität darf nicht «autoritär» sein. Nur ein
Gegenstand selbstloser Liebe kann echte Autorität
verkörpern, und nur von dorther kann auch in
vollem Sinne eine Strafe entgegengenommen werden.

Autorität trägt so die Gemeinschaft und diese
entsteht aus freier Hingabe.

Da diese Voraussetzungen (in der Erziehungsanstalt
nicht von vorneherein vorhanden sind, sondern

bestimmungsgemäss zur nachfolgenden sinnvollen
Erziehung erst einmal geschaffen werden müssen,
jedoch kaum so tiefgründig erreicht werden können,
trägt auch die in der Meinung des «gesunden
Menschenverstandes» vernünftige Strafe ein grosses
Risiko in sich. — Rasch sind sympathetische
Beziehungen in der blossen Form der Sympathie hergestellt;

sie sind aber ebenso schnell durch
unvorsichtige Strafen wieder zerstört. Und nicht nur das:
Es entsteht Misstrauen und Ressentiment.

Aus diesen Gründen ist es auch verständlich,
wenn sich bedeutende Pädagogen immer wieder
gegen die Anwendung der Strafe als Erziehungsmittel

aussprechen. Dies ganz besonders dann, wenn
es sich um eigentliche Sondererziehung handelt.
So beginnt Heinrich Hanselmann sein letztes Kapitel

in seiner «Heilpädagogik»:
«Es ist nicht zufällig, das® ich von der Strafe als

Methode in der Heilpädagogik zuletzt rede. Denn sie
ist tatsächlich in der Heilpädagogik nach meiner
Auffassung das letzte, das was wir meist aus Verlegenheit
tun, wenn uns nichts mehr anderes übrig bleibt. Wenn
wir einen Erzieher antreffen, der sofort straft, sobald
er die sogenannte schlechte Eigenschaft am Kind
entdeckt, dann müssen wir daraus schliessen, dass er

'eben nichts besseres tun kann, zu tun versteht. Die
Strafe ist leider so oft ein pädagogisches Kurzschliuss-
verfahren. Man nimmt viel zu häufig als selbstverständlich

an, dass sue immer ein «Besserung®»- und
Heilmittel sei. Sie ist es tatsächlich ebenso selten. Das
mus® uns klar werden, wenn wir über den Sinn der
Strafe nachdenken und anderseits versuchen, Einblick
zu bekommen über die Auffassung des Kindes vom
Bestraftwenden» ,14

Die Strafe Wird nicht nur wegen der Schwierigkeiten,

die im Kinde selbst liegen, nach Möglichkeit

abgelehnt, sondern vor allem, weil sie von der
Erzieherseite nicht ohne affektive Gereiztheit
durchgeführt werden kann; denn, «wer behauptet,
dass es ihm möglich sei, ohne diesen Affekt (heiliger

Zorn) zu strafen und auch nicht in jenem
niederen (Wut, blinder Zorn, Gereiztheit), der ist ent-

14 Hanselimainn; Einführung in die Heidpädagogik;
Rotapfel 1933, S. 525/26.

weder kein Mensch oder dann ein gefühlsverblödeter».

Und dann ist «der Straf-Erfolg» noch kein
Beweis für die Richtigkeit der angewendeten
Strafart».15

So verlangt Hanselmann ausdrücklich, die
Körperstrafe aus der Erziehung Schwererziehbarer
auszuschliessen. Wer als Erzieher schon 'in die Lage
kam, von der Körperstrafe Gebrauch zu machen
und zugleich auch als Vater an seinem eigenen
Sohn, der kennt für beide Fälle das «nachschleichende»

unbefriedigte Gefühl, der kennt aber auch
den enormen Unterschied dieser nachträglichen
psychischen Belastung, seinem Sohn oder dem
fremden Kinde gegenüber. Der spürt intuitiv, dass

er sich als familienfremder Erzieher in den
allermeisten Fällen einen kaum wieder gut zu machenden

Missgriff hat zu Schulden kommen lassen, während

die Differenz mit seinem Sohn, trotz der
vielleicht unangebrachten Strafe meistens wieder
bereinigt werden kann.

Es ist auch selbstverständlich, dass der
unbeherrschte Erzieher in seiner Eigenschaft als
Strafvollzieher sich vom rein ästhetischen Standpunkt
aus lächerlich macht. An nichts kann sich der Hass
und das Ressentiment eines Zöglings besser
abreagieren, als an den unmöglichen, lächerlichen Bildern
in denen sich der geärgerte Erzieher gelegentlich
vorstellt.

Mit all dem ist aber nichts gegen den heiligen
Zorn des Pädagogen gesagt, der «als Vertreter einer
sittlichen Macht» handelt. Auch da lassen sich
Theorie und Praxis nicht auf einen Nenner bringen.
Es ist das Wesen der pädagogischen Praxis, dass
sie sich für den einzelnen Fall an keine Norm halten

kann. Und wenn sich die Praxis auf Grund
ihrer Theorie allzu ängstlich benimmt, so kann
sie gerade das nicht tun, was in diesem besonderen
Fall der Erziehung Schwererziehbarer geschehen
muss, nämlich die Zöglinge auf den rücksichtslosen
Alltag, mit dem sie nach ihrem Austritt aus der
Anstalt unfehlbar in Berührung kommen werden,
vorzubereiten. Darum muss sie neben der feinen
Differenziertheit des individuellen Lebens ebenso
sehr darauf achten, dass sie den Kontakt mit der
alltäglichen «Unkomplliziertheit» des Lebens der
Gesamtheit aufnimmt. Für die Praxis hedsst das,
nicht zu ängstlich sein. Dr. Wolf Wirz, Olsberg

# * *

Die obenstehende Abhandlung ist ein in sich
abgeschlossener Abschnitt aus deim noch nicht gedruckten

Teil der Zürcher Dissertation von Dr. W. Wirz. Ais
erwünschte Ergänzung werden wir in der nächsten
Nummer noch einen Aufsatz von Dr. Wirz über die
besondere Form der KoMektiivstrafe veröffentlichen.
Die sehr lesenswerte Dissertation hat den' Titel: Von
den psychischen und sozialen Grundlägen der
Anstaltserziehung schwererziehbarer Knaben und
Jugendlicher (Buchdruckerei zur Neuen Aargauer
Zeitung, Aarau). Der gedruckte Teiii enthält vor allem
das Kapitel «Was zeichnet die Erziehung in der
Anstalt besonders1 au®?», wobei in sehr origineller Weise,
u. a. durch ein Schema, die sozial-psychische
Zusammensetzung der Zöglinge in Olsberg erörtert wird

15 Hanselmann'; Einführung In die Heilpädagogik;
Rotapfel 1933, S. 530 und 531.

15


	Die Strafe in der Erziehungsanstalt und im Elternhaus

