
Zeitschrift: Fachblatt für schweizerisches Anstaltswesen = Revue suisse des
établissements hospitaliers

Herausgeber: Schweizerischer Verein für Heimerziehung und Anstaltsleitung;
Schweizerischer Hilfsverband für Schwererziehbare; Verein für
Schweizerisches Anstaltswesen

Band: 24 (1953)

Heft: 3

Artikel: Die Erfassung der Persönlichkeit des Anstaltszöglings

Autor: Moor, Paul

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-808716

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-808716
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Die Erfassung der Persönlichkeit des Anstaltszöglings

Von Prof. Dr. Paul Moor, Zürich

Der moderne Strafvollzug stellt sich unter
pädagogische Gesichtspunkte; die Umerziehung des
Strafgefangenen ist ihm ein wesentliches Anliegen.
Eine der wichtigsten pädagogischen Grundregeln
aber lautet: Der erzieherischen Behandlung hat
die Erfassung der Persönlichkeit voranzugehen.
Das Ziel solcher Erfassung ist, den zu Behandelnden

erst einmal zu verstehen. Auf dem Grunde des

gewonnenen Verständnisses baut die Umerziehung
auf.

Solche Erfassung der Persönlichkeit vollzieht
sich in zwei Schritten: Dem Sammeln von
Tatsachenmaterial als dem ersten Schritt folgt die
Deutung dieses Tatsachenmaterials als zweiter;
erst das Interpretieren der Tatsachen führt zum
Ziel des Erfassens, zum Verstehen.

Beim Feststellen der Tatsachen handelt es sich
aber nicht einfach um das, was man unter einer
Tatbestandesaufnahme versteht. Auch sie gehört
dazu, ist aber für die Erziehung nicht das
Wesentliche. Es geht eben jetzt um die Persönlichkeit
als Ganzes und nicht nur um ein einzelnes
Verhalten; nicht nur um ihr Vergehen, sondern um
ihr ganzes Sein und Wesen. Dieses aber erkennen
wir gerade in dem, was erzieherisch wichtig ist,
viel besser aus den alltäglich wiederkehrenden

'Verhaltensweisen, als aus dem einmaligen
Versagen. Grundsätzlich ist es schon richtig, dass in
jedem einzelnen Verhalten, ja schon in jeder
kleinsten und unbedeutendsten Regung der ganze
Mensch drin steckt mit allen seinen Eigenschaften
und also auch daraus zu erkennen wäre für
denjenigen, der die durchdringende und umfassende
Kraft und Fähigkeit des Verstehens besässe. Da
aber kein Mensch über diese grosse Begabung
verfügt, sind wir darauf angewiesen, das
Tatsachenmaterial erst zu suchen, zusammenzutragen,
zu sammeln, aus dem heraus wir dann das
Verständnis gewinnen können.

Es gibt drei Wege, auf welchen man das
Tatsachenmaterial zum Zwecke der späteren Deutung

gewinnen kann. Wir bezeichnen sie als
Prüfung, Untersuchung und Beobachtung. Jedes dieser

Worte bezeichnet eine ganze Gruppe von Arten

des Vorgehens. Insbesondere gibt es heute
eine unübersehbar gewordene Anzahl von Methoden,

einen Menschen psychologisch zu prüfen und
ebenso nimmt die Zahl der Untersuchungsmethoden

noch beständig zu. Es gibt aber auch
verschiedene Arten des Beobachtens und wir werden
diejenige, welche pädagogisch bedeutsam ist, von
den andern unterscheiden müssen.

Die Methoden der Prüfung sind heute allgemein

bekannt unter dem Namen der Tests. Wir
verstehen unter einem Test im strengen Sinne des
Wortes eine Aufgabe, welche eine bestimmte und
zum voraus bekannte Lösung besitzt. Die Prüfung
besteht einfach in der Feststellung, ob diese
Lösung gefunden wird oder nicht. Aus solchen Tests
sind insbesondere alle Arten von Intelligenzprü¬

fungen zusammengesetzt, ebenso alle sogenannten
Eignungsprüfungen.

Betrachtet man einen solchen Test genauer, so
sieht man, dass er immer nur einen einzelnen Zug
erfasst, nie die Intelligenz als ganze und erst
recht nicht die ganze Persönlichkeit. Je exakter
ein Test ist, desto enger ist der Ausschnitt der
Wirklichkeit, den er erfasst. Aber auch eine Häufung

von Testuntersuchungen führt eben nur zu
einer Ansammlung von Einzeltatsachen. Diese
Tatsachen stehen nicht nur unverbunden nebeneinander,

sondern sie führen auch als solche nie zu
einer Erfassung der Persönlichkeit; dazu bedarf
es erst noch ihrer Deutung. Diese aber liefert der
Test nicht; um sie muss sich der Testende selber
bemühen. Der Test vereinfacht das Verstehen
nicht, sondern er kompliziert es, indem er in die
Vielfältigkeit der wirklichen Bedingungen hineinführt

und einem die ganze Schwierigkeit eines
angemessenen Verständnisses vor Augen führt;
und der Test nimmt einem die- Verantwortung für
die Beurteilung eines Menschen nicht ab, sondern
führt einen tiefer in diese Verantwortung hinein,
lässt sie einen in ihren Einzelheiten klar erkennen.

Nun sind wir aber in der Praxis auf die von
der Psychologie ausgebildeten Testmethoden gar
nicht angewiesen. Wir können nämlich aus jeder
kleinen, aber alltäglich wiederkehrenden
Einzelsituation einen Test machen. Wir brauchen dazu
nur eben auf sie zu achten und uns aus unseren
Erfahrungen mit der Zeit einen Masstab abzuleiten,

wie sich unsere Leute in der Regel in dieser
Situation verhalten. Noch weiter kommen wir,
wenn wir dazu auch wissen, wie sich intelligente,
glücklich veranlagte und wohlerzogene Menschen
in den gleichen Situationen benehmen. Wie einer
auf das Wecken oder auf das Lichterlöschen
reagiert, wie er die Arbeit beginnt und wie er sie
verlässt, wie er sich verhält, wenn sein Nebenmann

sich gut hält, und wie, wenn er versagt,
diese und hundert andere Dinge können zu eigentlichen

Tests werden. Es gibt darin so viele
Möglichkeiten, dass jeder, der sie auswerten will, sich
bald dazu gezwungen fühlt, einige wenige
auszuwählen, auf die er besonders achtet, weil er sonst
Gefahr läuft, im Allzuvielen sich zu verlieren.
Auch hier gilt, dass einem ein Test umsomehr
einträgt, je länger man ihn anwendet, je mehr
man durch Erfahrung in seiner Situation sehen
gelernt hat. Aber auch hier ist daran zu erinnern,
dass man damit nur eben Tatsachen sammelt, aber
den betreffenden Menschen noch nicht versteht.
Wenn zwei dasselbe tun, so sind sie deswegen
noch nicht gleich. Die Aufgabe der Deutung ist
in jedem Fall erst noch zu lösen; und nur die
Zuverlässigkeit der Feststellungen wird gewährleistet

dadurch, dass ich so aus alltäglichen
Situationen Tests zu machen versuche.

Dies aber erkennen wir schon hier: Solches
Prüfen ist nicht etwas, was besonderer Veranstal-

84



tungen bedarf — jetzt mache ich einmal das, um
zu sehen, was er dann macht — solcher besonderer
Vorkehrungen bedarf es gar nicht. Der Alltag bietet

genug Gelegenheiten. Ich stelle den, den ich
«testen» will, nicht auf die Probe und ich lasse ihn
auch nicht einfach machen. Sondern während ich
ernsthaft mit ihm zusammen lebe und arbeite,
schaut etwas in mir gleichzeitig zu und registriert
in der Stille, was es an den ausgewählten Orten
festgestellt hat. Dass es so bei der Erfassung der
Persönlichkeit von allem Anfang an einer inneren
Haltung bedarf, die sich mitten im Gang des
alltäglich Notwendigen zu distanzieren und ruhig und
klar Feststellungen zu machen vermag, das will
gelernt sein.

Es ist eine Aenderung eben dieser inneren
Haltung, was uns von der Prüfung zur Untersuchung
führt. Wo ich einen Menschen prüfe, da tue ich
es aus überlegener Haltung; ich weiss, wie man
sich richtigerweise in einer Situation zu verhalten
hätte, und ich stelle einfach fest, ob der andere
das Richtige einhält oder ob er es nicht einhält.
Was aber tue ich dann, wenn er es nicht einhält?
Sage ich dann einfach, mit ihm sei nichts
anzufangen, und einen, der sich so aufführe, könne
ich nicht brauchen? Das hiesse, alle erzieherische
Absicht aufgeben. Wo ich bereit bin, die erzieherische

Aufgabe auf mich zu nehmen, da werde ich
fragen: Wie meint er es denn eigentlich? Wie denkt
er, was fühlt und was will er eigentlich? Ich
werde versuchen, ihn ernst zu nehmen, so wie er
ist, nicht weil ich seine Art für die richtige halte,
sondern einfach, weil sie wirklich so ist. Denn
von dieser Wirklichkeit muss ich ja ausgehen, mit
ihr muss ich beständig rechnen, wenn ich ihn
erziehen will. Die Erziehung sucht nach einem Weg,
der von dem ausgeht, was ist, und zu etwas
hinführt, was besser ist. Dazu muss sie erst einmal
kennen, was da ist; und darum genügt ihr die
Prüfung, die Feststellung aus der überlegenen
Haltung dessen, der weiss, was recht ist, nicht,
sondern sie bedarf dazu einer anderen Art von
Feststellung, der Feststellung aus der Haltung dessen,

der dem andern auf gleicher Ebene begegnet,
der es wagt, ihn ebenso ernst zu nehmen, wie sich
selber, weil es ihm als Erzieher ja doch um die
Erfüllung des Lebens des anderen geht, und der
weiss, dass der andere in seinem Leben Dinge
erfahren hat, die ihm selber nicht begegnet sind
und die er darum durch ihn erst noch kennen zu
lernen hat. Jeden Versuch, dem andern in solcher
Haltung zu begegnen und aus solcher Haltung heraus

Feststellungen über ihn zu machen, nennen
wir im Unterschied zur Prüfung nun eben eine
Untersuchung.

Untersuchend in diesem Sinne begegnet der
Arzt seinem Patienten im Explorationsgespräch.
Er kann uns darum gerade dort, wo wir selber
in der Untersuchung allzu sehr nur eine
Tatbestandesaufnahme zu sehen gewohnt sind, als
korrigierendes Vorbild dienen. Es gibt aber auch eine
beständig noch wachsende Zahl von psychologischen

Untersuchungsmethoden, welche die geschilderte

Haltung der Untersuchung verlangen. Man
nennt sie heute gewöhnlich auch Tests, trotzdem
sie wesentlich mehr sind als blosse Prüfungsauf¬

gaben; wir meinen die sogenannten «Projektions-
Tests», also allen anderen voran den Formdeutversuch

von Hermann Rorschach, und in seinem
Gefolge Sceno-Test, TAT, Farbpyramidentest,
Baumtest, Szondi-Test und andere. Sie alle
erwarten nicht eine bestimmte Lösung, sondern lassen

der Wahl und Gestaltung des Untersuchten
einen freien Spielraum offen und verlangen vom
Untersucher, dass er das, was zutage tritt, als
etwas aus sich selber zu Begreifendes auffasse
und annehme.

Aber auch hier wieder sind wir nicht auf diese
psychologischen Methoden angewiesen, sondern
haben in alltäglich sich bietenden Situationen
Gelegenheit zu solcher untersuchenden Art der
Erfassung. Ja, man darf wohl sagen, dass diese
alltägliche Ausübung die rechte Handhabung der
Projektions-Tests vorbereitet und vorbereiten
muss; denn in ihr übt sich das Wichtigste, eben
die entsprechende innere Haltung. — Erziehung
besteht doch immer darin, dass Erzieher und Zögling

einen Weg gemeinsam gehen; und wo das

gelegentlich einmal nicht recht geraten will, da

pflegt man zu sagen: «Me muess halt rede mit-
enand!» Dieses «Reden-miteinander» ist eben die
Situation, in welcher wir innerlich die Haltung
einnehmen, aus welcher alles untersuchende
Erfassen hervorgeht. Da also, wo wir uns einfach
unterhalten über irgend etwas, da ferner, wo wir
miteinander diskutieren über eine Sache und
gemeinsam uns über sie klar zu werden versuchen,
da, wo wir uns gemeinsam überlegen, wie wir eine
Arbeit am besten anpacken — und wenn es nur
aus ein paar kurzen Bemerkungen bestünde, in
welchen wir uns aber gegenseitig ernst nehmen —
da, wo wir verschiedener Meinung sind und ernsthaft

nach einer Verständigung suchen, aber auch
noch da, wo ich vom anderen etwas verlange, zu
dem er nicht bereit ist, wo ich es ihm zu erklären
und mundgerecht zu machen versuche, indem ich
aus allen seinen Einwänden, ja noch aus seiner
Ablehnung nichts anderes heraushöre und nichts
anderes berücksichtige, als eben die noch notwendige

Art der Erklärung, die er braucht... überall
da begegne ich dem anderen eben nicht bloss als
der Ueberlegene, nicht bloss als der, der es weiss
und der es kann, sondern nehme seine Art ernst,
so ernst, wie der Bildhauer die Sprödigkeit seines
Materiales ernst nehmen muss, ja noch viel
ernster: So ernst, wie eben nur der Erzieher seinen
Zögling ernst nehmen kann, von dem er weiss,
dass er seinen Weg ja selber gehen muss, dass
dies nur Schritt vor Schritt geschehen kann, und
dass sich nichts so sehr rächt, wie wenn ich ihn
dazu verleite, moralisch über seine Verhältnisse
zu leben, das Gute schon zu tun, ohne noch innerlich

reif zu sein dafür.
Gehen wir nun zur Beobachtung über, so taucht

vielleicht die Frage auf, ob denn das, was wir
Untersuchung und Prüfung genannt haben, nicht
an manchen Stellen, besonders aber dort, wo es

in alltäglichen Situationen seine Feststellungen
macht, auch schon Beobachtung sei oder doch in
sie übergehe. In der Tat werden diese Dinge oft
auch schon Beobachtung genannt. Wenn wir hier
mit dem Wort «Beobachtung» noch etwas ande-

85



res bezeichnen wollen, so geschieht dies darum,
weil wir dort, wo wir in der Praxis «Beobachtung»
für notwendig erachten, eben tatsächlich auch
etwas anderes erwarten als nur Prüfung und
Untersuchung, ohne uns freilich immer klar zu
machen, was dies nun eigentlich sei. Von dieser Aus-
senseite her gesehen, unterscheidet sich aber
Beobachtung bereits sehr stark von den beiden bisher
behandelten Methoden des Erfassens dadurch, dass
sie eben da helfen soll, wo die beiden andern
versagen oder zum mindesten nicht ausreichen.
Prüfung und Untersuchung sind in der Sprechstunde
möglich. Wo aber ein Fall in der Sprechstunde
unklar bleibt, da ordnen wir Beobachtung an, der
nun also die schwierigsten und am schwersten zu
eruierenden Erfassungsaufgaben zugemutet werden.

Das, was sie befähigen soll, diese schwierigsten

Aufgaben zu lösen, ist zunächst einmal die
längere Zeit, die für sie zur Verfügung gestellt
wird. Dies also wäre das Erste: Unter Beobachtung
verstehen wir ein Erfassen, das ein grösseres Ganzes

ist, kein einzelnes Tun, wie Prüfung und
Untersuchung es sind, sondern eine Kette von
Geschehnissen, die sich über einen längeren
Zeitabschnitt hinzieht.

Damit verbindet sich sofort ein Zweites. Dauert
Beobachtung längere Zeit, so dürfen während dieser

Zeit die Arbeit, das geordnete Leben und die
erzieherische Beeinflussung nicht aufhören.
Beobachtung löst diese Dinge nicht ab und unterbricht
sie nicht, sondern muss sich in ihnen drin
vollziehen. Nun könnte freilich erst nach Abschluss
der Beobachtung gesagt werden, wie das Leben
des Beobachteten geordnet werden muss, wie er
arbeiten kann, auf welche Weise und auf welches
Ziel hin er zu erziehen ist. Alle diese Dinge blieben

darum im Stadium des blossen Versuches,
solange die Beobachtung noch andauert. Pädagogische

Beobachtung vollzieht sich darum im
Erziehungsversuch, im Versuch, ein rechtes und
geordnetes Leben zu führen, im Versuch, Arbeit zu
leisten. Das ist aber nicht so zu verstehen, dass
in der Beobachtungszeit der Zögling selber alles
probieren darf, was ihm einfällt, und entsprechend

alles auch wieder liegen lassen, wenn es
ihm nicht mehr passt. Nur wenn wir es wagen,
ihm erzieherisch etwas zuzumuten, bekommen wir
auch etwas zu sehen, was erzieherisch von Bedeutung

ist. Wohl aber wissen wir für uns selber,
dass wir ja eigentlich noch nichts wissen. Darum
bleiben wir selber ganz im stillen uns bewusst,
dass alles, was wir verlangen, und jeder unserer
Eingriffe erst etwas Vorläufiges sein kann. Unsere
Führung ist darum während der Beobachtungszeit
eine besonders behutsame, nachdenkliche, besinnliche.

Und weil unser Zögling diese Zurückhaltung
nicht spüren darf, weil er sich in bestimmter
Weise geführt fühlen muss, darum ist diese
Behutsamkeit im Beobachtenden etwas Inneres,
etwas in seiner Tiefe sich Abspielendes. Beobachten
ist nicht möglich, ohne dass der Erzieher sich in
seinem Erziehen auf eine tiefere und intensivere
Weise in Anspruch genommen fühlt. In der
Beobachtung ist der Erzieher nicht weniger, sondern
mehr engagiert, stärker beteiligt. Nur dadurch
kann sie uns dasjenige Tatsachenmaterial liefern,

das zum Verstehen führt auch noch dort, wo das
Verstehen am schwierigsten ist; dazu müssen wir
uns in den andern Menschen hinein versetzen,
müssen verspüren, wie es ihm in seiner Haut
zumute ist, müssen in uns noch einmal erleben, vor
was für Schwierigkeiten er steht und wie er vor
seinen Schwierigkeiten steht. Dann erst, wenn
wir das können, vermögen wir wirklich zu helfen.
Erst dann kann unser Eingreifen mehr sein als
nur ein äusseres Bearbeiten und unser Erziehungsplan

mehr als eine fremde Zumutung. Wenn das
Beobachten unseren erzieherischen Absichten dienen

soll, dann muss es ein Teilnehmen sein am
Leben des andern, so wie wenn es um unser eigenes

Leben ginge.
Es ist eine ganz äusserliche und pädagogisch

falsche, zum mindesten aber ihren Zweck nicht
erfüllende Auffassung vom Beobachten, die da
meint, wir müssten, um beobachten zu können,
den andern sich selber überlassen und uns
ausschalten. Dies tut die naturwissenschaftliche
Beobachtung; und sie gewinnt damit das, was in ihrem
Bereiche zu gewinnen ist. Aber pädagogische
Beobachtung sucht eben etwas anderes und muss
darum auch etwas Andersartiges sein. Sie kommt
zu ihrem Ziele nur dort, wo ich mit meinem
Innersten am Leben des andern teilnehme, wo ich es

mit meinem Herzen spüre, um was es dem andern
in seinem Leben geht. Das führt freilich die grosse
Gefahr mit sich, dass die Feststellungen, die ich
aus meinem teilnehmenden Erleben schöpfe, leicht
unsachlich werden, umso unsachlicher, je
unreifer mein teilnehmendes Herz eben ist. Aber
diese Gefahr der Unsachlichkeit kann nicht
dadurch bestanden werden, dass ich mich in
distanzierende, sachliche Methoden flüchte. Durch sie
bekäme ich zwar sachliche Ergebnisse, aber er-
fasste nicht mehr das, was eben nur dem
teilnehmenden Herzen sich erschliesst. Zur Sachlichkeit

in der pädagogischen Beobachtung komme ich
nur dadurch, dass ich es nie aufgebe, mich selber
zu einem sachlichen Menschen zu erziehen.

Als Letztes ist schliesslich .noch beizufügen,
dass in der Beobachtung nicht mein Urteil über
den zu Erfassenden wichtig ist, sondern allein das
sich wirklich ereignende Vorkommnis als solches.
In der Beobachtung erst recht geht es darum,
festzustellen, wie ein Mensch ist, und nicht sofort
wieder abzuschätzen, wie weit er von dem
entfernt ist, was er nach meiner Meinung eigentlich
sein sollte. Es geht nur um die Tatsache und nicht
um die Werturteile. Daher gilt als Regel für alles
Beobachten, dass nur wirkliche Begebenheiten zu
schildern sind.

Prüfung, Untersuchung und Beobachtung
liefern uns das Tatsachenmaterial, dessen Interpretation

dann zum Verstehen führt. Dieser Interpretation
haben wir uns nun zuzuwenden. Dabei

begegnen wir zunächst verschiedenen Arten des
Verstehens. Die einfachste Art ist das beurteilende
Verstehen: Ich dringe verstehend ein in den Sinn
all der festgestellten Tatsachen, vermag ihren
Zusammenhang zu begreifen und kann mir ein Bild
von der Innerlichkeit des andern Menschen
machen; ich vermag ihn richtig zu beurteilen, ich
vermag ihm gerecht zu werden. Die Kehrseite

86



solchen beurteilenden Verstehens aber ist, dass es

mir aber auch dazu dienen kann, die schwachen
Stellen meines Gegenübers aufzuspüren und sie
auszunützen. — Wesentlich tiefer greift dasjenige
Verstehen, das dort gemeint ist, wo gesagt wird,
verstehen heisse verzeihen. In solchem verzeihenden
Verstehen versetze ich mich gleichsam in die Lage
des andern, spüre die Verantwortung, die er trägt,
spüre zugleich, was diese Verantwortung von mir
verlangt hätte, und weiss etwas davon, dass

Versagen menschlich ist. Verzeihendes Verstehen
befähigt mich, Rücksicht zu nehmen und taktvoll zu
sein. Seine Kehrseite aber ist, dass es ebenso gut
zur Indifferenz führen kann, zum achselzuckenden
Resignieren. — Das tiefste Verstehen aber
entspringt aus derjenigen Liebe, die nicht blosses
Begehren und auch nicht nur sittliche Selbstüberwindung

ist, sondern Ergriffenheit des Herzens
durch das Wunder der Begegnung mit dem andern
Menschen. Solches liebende Verstehen vermag
anzunehmen, was ihm begegnet, so wie es ist,
wie immer es sei. Seine Kehrseite und Gefahr aber
ist, dass es absinken kann in blosse Verliebtheit
und Vernarrtheit. Das tiefste Verstehen ist ein
Lieben unter gleichzeiiger Anerkennung des Negativen;

oder: Das liebende Verstehen sieht das
Positive noch durch das Negative hindurch. Verliebtheit

aber sieht das Negative so, als ob es selber
das Positive wäre.

Das liebende Verstehen, das den andern
anzunehmen vermag, so wie er ist, mit dem, was
ihm gegeben, und mit dem, was ihm aufgegeben
und verheissen ist, das streben wir an. Erst wo es

erreicht ist, kann das verzeihende Verstehen nicht
mehr gleichgültig werden und das beurteilende
nicht mehr zum Mittel der Ausnützung. Klare
Beurteilung und moralische Mitverantwortung
gehören aber zur vorstehenden Liebe immer mit
dazu; eben sie bewahren sie davor, verschwommen

und kraftlos zu werden.
Dies musste vorausgesagt werden, wenn wir

uns noch den Methoden des Verstehens zuwenden
wollen. Denn sie sind für sich allein nicht wichtig
und haben ihre ganze Bedeutung nur daher, dass
sie Wege darstellen, auf welchen jenes eigentliche

Verstehen wachsen und reifen kann. Wir
stellen im Folgenden diese blossen Methoden des
Verstehens nicht systematisch und grundsätzlich
dar, sondern begnügen uns damit, sie in konkreter
und anschaulicher Weise vor Augen zu führen und
zwar am Beispiel der Faulheit.

Wie können wir Faulheit, Trägheit, Arbeitsscheu

verstehen? Auf welche Weisen lassen die
gesammelten Tatsachen über faules, träges,
arbeitsscheues Verhalten sich interpretieren? — Wir
tun bei solchen Fragen immer gut, gleichzeitig
nach dem Positiven zu fragen, hier also: Wie
kommt es, dass ein Mensch fleissig ist, rührig und
arbeitsam? Wie bauen sich die Eigenschaften des
Fleisses und der Arbeitsamkeit auf? Wenn wir
dies verstehen könnten, dann wüssten wir, was
dem Faulen und Arbeitsscheuen fehlt und was wir
ihm durch unsere Erziehung also geben müssen.

Da finden wir denn zunächst einmal als
einfachste Tatsache, dass diejenigen Menschen faul
sind, die es nicht gewohnt sind, tätig zu sein. Für

sie ist jede Arbeit eine viel grössere Zumutung
und Anstrengung als für diejenigen, die in einer
Umgebung aufgewachsen sind, in welcher immer
etwas getan wurde. Man kann an Müssigang
gewöhnt sein. Aber noch schlimmer als schlechte
Gewohnheiten ist das Fehlen von guten Gewohnheiten.

Und darum wird das eine der wichtigsten
Fragen sein, die wir mit Hilfe des gesammelten
Tatsachenmateriales zu beantworten versuchen:
Wo überall fehlt es an den nötigen guten Gewohnheiten?

Gewohnheiten aber sind das Aeusserlichste,
was wir vorfinden können. Meist ist Arbeitsscheu
nicht etwas so einfaches, dass sie aus dem Fehlen
von Arbeitsgewöhnung allein schon vollständig
verstanden werden könnte. Meist verbindet sich
damit ein Zweites, aus dem sich bereits mehr
verstehen lässt. Die natürlichen Antriebe eines
Menschen, seine Wünsche und Interessen, sein Begehren

und sein Gelüsten haben es nicht gelernt,
sich einer Anforderung zu unterziehen. Wo sich
ein Bedürfnis meldet, da will es auch gleich
befriedigt sein; und darum kann man bei der Arbeit,
die etwas anderes verlangt und das Bedürfnis, das
andere Interesse, den auftauchenden Wunsch warten

heisst, nicht bleiben, sondern wird beständig
wieder abgelenkt und bringt es zu keiner Leistung.
Nur dort können wir für eine Arbeit da sein und
bei ihr aushalten, bis sie fertig ist, wo unsere
natürlichen Antriebe gelernt haben, auf ihre
Befriedigung zu warten, bis sie wieder an der Reihe
sind, wo ihnen solches Warten oder gar Verzichten

zu etwas Selbstverständlichem geworden ist,
das gar nicht mehr als so quälend empfunden wird,
wir sagen kurz: Wo die natürlichen Antriebe
befriedet sind. — Darum ist dies der zweite Weg,
der zum Verstehen führen kann, dass wir unser
Tatsachenmaterial daraufhin untersuchen, ob es

uns etwas darüber auszusagen vermöge, wie weit
die natürlichen Antriebe befriedet worden oder
unbefriedet geblieben sind, wie weit der Mensch
gelernt hat, auf die Befriedigung seines Wünschens
und Begehrens zu warten.

Abermals einen Schritt tiefer gelangen wir,
wenn wir daran denken, dass jede Arbeit von
uns verlangt, dass wir uns einer Aufgabe, einer
sachlichen Forderung unterziehen. Arbeitsscheu
und Faulheit kann daher rühren, dass es einem
Menschen überhaupt noch nicht aufgegangen ist,
dass gerade dadurch etwas zu gewinnen ist, und
dass das Leben dadurch reicher werden kann, dass

man für etwas da ist, auf seine Bedürfnisbefriedigung
verzichtet und im Dienste einer Aufgabe

Opfer bringt. Diese Möglichkeit geht nur dem auf,
der es wagt, sich für eine Aufgabe einzusetzen;
und erst nachdem er es gewagt hat, kann er spüren,

dass er einen neuen Bereich des Lebens
betreten hat, den Bereich des Sittlichen, des
Moralischen, des Geistigen. Arbeitsscheu in einem
entsprechend tieferen Sinne sind alle diejenigen,
denen dieses Tor nie aufgegangen ist, beispielsweise
weil ihre Umgebung kein freudiges, sondern höchstens

ein seufzendes Arbeitsleben geführt hat. Sie
müssen durch unsere eigene echte Aufgabefreudigkeit

erst neugierig und Tat-begierig gemacht
werden, in unser Arbeitsleben hineingezogen und

87



auf diese Weise der Erfahrung teilhaftig werden,
dass man da etwas gewinnen kann, wo man
Opfer bringt.

Aber selbst wo Arbeitsgewöhnung, befriedete
Antriebe und Aufgabewilligkeit vorhanden sind,
kann es noch fehlen. Denn erst wo man oft und
immer von neuem wieder sich für eine Aufgabe
eingesetzt hat, erwächst in einem die standfeste
innere Haltung, die in den Störungen und
Anfechtungen durchzuhalten vermag. Diese innere
Haltung, die Arbeitsgtesmrumg, kann nur langsam
durch die in Gang gekommene Arbeit selbst
erwachsen. Auch nach ihr müssen wir die gesammelten

Tatsachen befragen.
Mit ihr aber schliesst sich eine erste Reihe

von Tatsachen ab, auf die wir durch die bisher
erwähnten Versuche, zu verstehen, geführt werden.

In fehlenden guten Gewohnheiten, unbefrie-
deten Antrieben, ungereiftem Arbeitswillen,
wankender Arbeitsgesinnung zeigt sich, dass der
Arbeitsscheue nicht gerüstet ist für die Lebensaufgabe.

Von den besonderen Komplikationen, welche
im Bereich dieser Erscheinungen auftreten können,

ist hier nicht zu sprechen; wir erwähnen als
wichtigste nur die Gehemmtheit und die Neurose,
um damit anzudeuten, dass der Aufbau des
Arbeitswillens unter Umständen nicht nur eine
pädagogische Aufgabe ist, sondern dass gleichzeitig
oder vorangehend auch noch eine psychotherapeutische

Aufgabe sich stellen kann.
Fleiss und Arbeitsamkeit aber beruhen nicht

nur auf dem Arbeitswillen, auf dem Gerüstetsein
für die Lebensaufgabe, sondern auch auf dem
Vorhandensein eines Lebensinhaltes. Zum Lebensinhalt

aber wird uns nur das, was uns innerlich
zu ergreifen und zu verwandeln vermag. Ein
Mensch, dessen Gefühl verschlossen oder abge¬

stumpft ist, dessen Herz und Gemüt nichts
bewahrt und sich durch nichts gebunden weiss, oder
der am oberflächlichen Genuss hängen bleibt,
sodass sein Lebensinhalt keine Tiefe gewinnen kann,
den weder Freude noch Staunen, weder Liebe
noch Glaube zu beschwingen vermag, dessen Herz
wird auch nie überfliessen und überströmen.
Darum aber wird seine Arbeit im besten Falle nur
etwas sein, das er sich abgerungen hat, das
darum leicht störbar ist und immer in Gefahr,
abzubrechen. Auch hier können sich Komplikationen
einstellen, hauptsächlich dadurch, dass ein Ersatz
für den fehlenden Lebensinhalt gesucht werden
muss, der dann doch nicht zu halten vermag, was
er halten sollte, darum beständig gesteigert werden

muss und schliesslich masslos wird; die
Süchtigkeit ist die wichtigste seelische Störung, die
hier erst behoben werden muss, bevor der Aufbau

eines Lebensinhaltes möglich wird.
Damit sind die wichtigsten Richtungen, in

welchen nach einer Möglichkeit des Verstehens
gesucht werden kann, wenigstens angedeutet. Ist
aber auf solche Weise ein Verständnis erreicht,
dann kann die Erfassung zum Abschluss gebracht
werden durch die Aufstellung eines Erziehungsplanes.

Er enthält:

Das generelle Ziel: Der notwendige innere
Aufbau als solcher.

Das individuell mögliche Ziel: Die bleibenden
Schwächen des inneren Aufbaues und die
Notwendigkeiten der Ergänzung durch den
äusseren Halt.

Das momentan dringliche Ziel: Der Ort der
grössten Not und der Anfang der
Erziehungsarbeit.

Aus der Praxis der Persönlichkeitserfassung in der Strafanstalt

Von Emil Reich, Direktor der kantonalen Strafanstalt Regensdorf

Motto:
Man kann nicht die Persönlichkeit
eines Menschen erfassen und ihn
gestalten, wenn man sich selber als
Barbar bestehen lässt.

Das Verständnis für die Persönlichkeit des
Kriminellen ist für die Gestaltung des Strafvollzuges
von massgebender Bedeutung. Ohne genaue Kenntnis

der charakterlichen Struktur des Kriminellen
ist es nicht denkbar, auf ihn während der
Freiheitsentziehung so einzuwirken, dass er als
resozialisiert aus dem Strafvollzug entlassen werden
kann. Dass eine wirksame erzieherische Einfluss-
nahme auf den Gefangenen überhaupt nur möglich

ist, wenn wir dessen Eigenart, seine Anlagen,
seine Entwicklung kennen und auf die sich daraus
ergebenden Beeinflussungsmöglichkeiten Rücksicht

nehmen, wissen wir aus der Theorie sehr wohl. Es
handelt sich aber hier nicht darum, wohlabgewogene

theoretische Ausführungen zu machen,
sondern einen Blick in die Praxis zu werfen, um zu
erkennen, welche Möglichkeiten und Mittel uns
beim heutigen Stand unseres Strafvollzuges zur
Verfügung stehen.

In vielen Fällen wissen wir vom Verurteilten,
der in unserer Strafanstalt seine Freiheitsstrafe
antritt, bereits einiges über seine Persönlichkeit
und seine Entwicklung.

Handelt es sich um Rückfällige, die bereits einmal

eine Freiheitsstrafe in unserer Anstalt verbüsst
haben, so kennen wir ihn meist persönlich. Ein
erneutes Studium seiner Personalakten, vornehmlich
der Prognose, die wir über seine zukünftige
Entwicklung vor der Entlassung aus unserer Anstalt
aufzustellen pflegen, geben uns im Zusammenhang

88


	Die Erfassung der Persönlichkeit des Anstaltszöglings

