Zeitschrift: Fachblatt fir schweizerisches Anstaltswesen = Revue suisse des
établissements hospitaliers

Herausgeber: Schweizerischer Verein flir Heimerziehung und Anstaltsleitung;
Schweizerischer Hilfsverband fur Schwererziehbare; Verein fur
Schweizerisches Anstaltswesen

Band: 20 (1949)

Heft: 4

Artikel: Die Menschheit am Scheidewege : ist ein Ausweg aus dem heutigen
moralischen Chaos moglich? [Schluss]

Autor: Zurukzoglu, St.

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-809384

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 14.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-809384
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Wolfsrachen, Hasenscharte, Klumpfuss, Stammeln
und Stottern bei rechtzeitiger Behandlung fast
immer ganz geheilt werden. Liahmen, Blinden und
Tauben oder anderswie korperlich Behinderten
kann eine passende Schulung helfen, angemessene
Arbeit auszufithren. Ertragt die Gesellschaft leich-
ter Enttduschte oder Verbitterte oder besinnt sich
jeder einzelne von uns darauf, dass wir unsere
Aufgabe darin sehen sollten, dem infirmen Bru-
der so zu helfen, damit er sich selber helfen kann?
Diese Gewissensfrage stellte Frl. von Erlach am
Schluss ihrer Ausfiihrungen.

Die Entwicklung des Anstaltswesens umriss
Vorsteher A. Bircher, Blindenanstalt in Spiez.
Vor mehr als hundert Jahren wurden da und dort
aus privater Initiative Anstalten gegriindet. Eine
zweite Welle zeigte sich in den 70er Jahren des
letzten Jahrhunderts. Doch waren weniger wissen-
schaftliche Erkenntnisse, sondern echte Menschen-
liebe in jenen Anstalten vorherrschend. Viele Ge-
brechliche blieben sich selber iiberlassen, die An-
stalten anderseits waren isoliert und schlossen sich
erst spater zu Fachverbidnden zusammen. Als Ko-
ordinationsstelle wurde die Schweiz. Vereinigung
fiur Anormale (heute Pro Infirmis) gegriindet, wo-
durch nicht nur in einer Vereinigung der ver-
schiedenen Bestrebungen das Ziel besser umris-

sen werden konnte, sondern auch den Anstalten
viel Arbeit abgenomimen wurde.

Aus allen Voten, sei es in den Begriissungswor-
ten durch den bernischen Sanitédtsdirektor Dr. Gio-
vanoli, der die ebenso wohlwollende als tatkraf-
tige Einstellung des Kantons Bern hervorhob, wie
aus den Ausfiihrungen von Frl. von Erlach und
Herrn Bircher entnahm man, wie wichtig und
notwendig eine enge Zusammenarbeit aller Kreise
an diesem grossen Werke ist. Die letztjdhrige Kar-
tenspende ergab Fr. 784 840.89. Davon wurde an
130 Anstalten ein Betrag von Fr. 149 000.— aus-
gerichtet, 13 Verbédnde erhielten Fr. 135 504.—, 10
Werkstédtten Fr.15000.—, um nur einige Zahlen
ZU nennen.

In einigen sympathischen Worten sprach Dr.
Heinrich Fueter liber das Werden des unter dem
Patronat von Pro Infirmis hergestellten Filmes
«... Und Dein Bruder?» Mit Recht nannte ihn
Dr. Fueter einen warmen und gléubigen Appell
an uns alle. Ohne sentimental zu sein oder sich
zu starker Schwarz-Weiss-Malerei zu bedienen,
arbeitet der Film das Wesentliche heraus, und man
darf den Hersteller und die Condor-Film S. A. in
Zirich zu diesem von mitfiihlender Menschlichkeit
durchpulstem Streifen begliickwiinschen. rw.

Die Menschheit am Scheidewege

Ist ein Ausweg aus dem heutigen moralischen Chaos moglich?

Von Dozent Dr. St. Zurukzoglu, Bern

Nun ist das Streben nach der Wert- und Heils-
gewissheit durch das heute herrschende Chaos
der Welt- und Lebensanschauungen aufs schwer-
ste gefdhrdet. Der kompasslose Mensch wird im-
mer hdufiger, und der Seelenarzt oder Psycho-
therapeut kann von dem aus dieser Wirrnis sich
ergebenden Leiden vieles erzdhlen. In unserem
beziehungsarmen und gemeinschaftsfeindlichen
oberfldchlichen Gesellschaftsleben wird dariiber
wenig gesprochen; die Menschen gehen verstidnd-
nislos aneinander vorbei, ohne von ihrem Innen-
leben viel zu verraten. Trotzdem werden ihre
Probleme Ausgangspunkte von seelischen Kon-
flikten oft schwerster Art, die zur Neurotisierung
der Menschheit, d.h. zur Vermehrung der soge-
nannten nervosen Menschen in der Welt beitra-
gen. Wir sehen also: die Gesundheitslehre be-
schéftigt sich mit den gleichen Problemen wie die
Philosophie, und der Seelenarzt und iibrigens auch
der Erzieher miissen nach Mdoglichkeit versuchen,
aus dem Chaos und dem Nihilismus herauszu-
kommen. Vielfach haben Seelenidrzte und Aerzte
iiberhaupt die Losung dadurch gefunden, dass sie
problemarmen und suggestiv beeinflussbaren Men-
schen eine ihrem eigenen seelischen Wesen ent-

136

(Schluss)

sprechende Weltanschauung geschickt beizubrin-
gen verstanden. Diese Art der Ueberwindung von
Schwierigkeiten ist eine rein praktische und be-
rithrt die Losung des Problems an sich nicht. Die
herrschende Atmosphére des radikalen Zweifels
fordert aber die Kritik, und man kann es erleben,
dass die Storungen wieder auftreten und die Erfolge
zunichte machen. Die von uns vorgeschlagene Lo-
sung dagegen kdnnte die Bestrebungen nach Wert-
sicherung stirker unterstiitzen und dauerhaftere
Heilungserfolge zustandebringen. Der Seelenfrie-
den, nach dem sich jeder Mensch sehnt und dessen
Verwirklichung die vornehmste Aufgabe der Ge-
sundheitspflege ist, soll die Leitidee aller psycho-
hygienischen Bestrebungen sein. Das Einiiben
und sich Einstellen auf die humanitdre Haltung
und das Beachten der daraus folgenden Spiel-
regeln sollen nicht nur das Ziel der Erziehung
der Jugend, sondern auch der Ausweg aus den
Schwierigkeiten der Erwachsenen sein. Nur die
humanitére Haltung vermag den unvermeidlichen
Konflikten, die das Leben mit sich bringt, die
Spitze abzubrechen, den Kampf aller gegen alle
auf eine friedliche Grundlage zu stellen und aus
ihm einen Wettbewerb zu machen. Die kamerad-



schaftliche Haltung im Militdrdienst, die sport-
liche Fairness vermag diese Haltung deutlicher
zu kennzeichnen. Nun ist aber zuletzt noch die
Frage zu stellen, ob unsere Losung auch die Heils-
gewissheit, also nicht nur die Wertgewissheit, zu
bringen vermag. Da sie keine metaphysische L&-
sung ist, kann sie kaum die Sicherheit und die
absolute Gewissheit bringen, nach denen der
Mensch verlangt. Dieser Umstand soll aber nicht
zum Schluss verleiten, dass sie keine gute ist.
Wir wollen ja nur die Grundlage fir das soziale
Leben und flir die mitmenschlichen Beziehungen
schaffen, eine Grundlage flir den Aufbau einer
Kulturethik gewinnen. Unsere Ldésung will ein
menschenwiirdiges Dasein filir alle Menschen ver-
wirklichen helfen. Ist diese einmal auf dem Wege
des Werdens begriffen, so steht der Errichtung
eines hoheren metaphysischen Ueberbaues nichts
entgegen. Bei diesem handelt es sich aber um
solch subtile und zarte Erlebnisse, dass man am
besten daran tut, sie dem Einzelnen und den be-
sonders dazu geeigneten Gemeinschaften zu iiber-
lassen. Uebrigens sind die Aussichten auf ihre all-
gemeine Anerkennung gering, so dass sie kaum zu
einer gemeinsamen Basis des Verstdndnisses wer-
den kénnen. Der Gemeinschaft gentigt es, wenn die
von ihr geforderte Haltung bewahrt wird und der
Blick auf das Verbindende und nicht auf das
Trennende gelenkt wird, dass niemand seine Mei-
nung der Gesamtheit mit Gewalt aufzwingen will,
sondern wieder im Sinne einer liberalen geistigen
Haltung, die den Rahmen des Sozialen nicht iiber-
schreiten darf, handelt. Dass diese Einschriankung
im Sinne des Sozialen fiir die Regelung der ma-
teriellen Seite des Lebens Geltung hat, ist nach
allem hier Gesagten wokl klar. Wir sehen also,
dass die Wissenschaft von der Gesundheitspflege
der Seele zu den gleichen Resultaten kommt wie
die Vertiefung des philosophischen Denkens in die
Problematik unserer Zeit. Jedqs, der sein geisti-
ges Auge fir die Beobachtung seelischer und gei-
stiger Schwierigkeiten geschérft hat, wird mit uns
einig sein, dass jeder Mensch wenigstens einmal
in seinem Leben, wenn er vor irgendeinem, ihn
stark beriihrenden Ereignis steht, diese Problematik
empfindet. In seinem Ohr wird die aus den Tiefen
der Seele hervorquellende Frage nachklingen, die
Frage, die man aus ungezdhlten Miindern hort,
heute mehr denn je, die Frage: «Welchen Sinn
hat das Leben?»

V.

Die Gedanken, die ich hier in moglichst knap-
per Form dargestellt habe, sind meines Wissens
in der Gesamtformulierung und in der Eigenart
des Weges, der zu der Losung der lebensanschau-
lichen Probleme eingeschlagen wird, neu. Wenn
man sich aber in der Geistesgeschichte der Mensch-
heit umsieht, sind Verhaltungsweisen von Men-
schen oder Gemeinschaften und moralische Sy-
steme zu finden, die unseren Gedanken sehr nahe
stehen. Einige davon sind auf dem bereits dar-
gestellten Weg der metaphysischen Denkart be-
griindet, sie kommen aber zu gleichen Resultaten,
d.h. zu der Begriindung einer Haltung, die man

die Haltung der Menschlichkeit nennen koénnte.
Bei anderen sind Ansidtze vorhanden, die unserer
Betrachtungsweise so nahe stehen, dass man an-
nehmen mochte, ein Durchdenken der Ausgangs-
punkte konne zu einer Uebereinstimmung mit un-
seren Ansichten fiihren. Das Wesentliche ist aber,
dass trotz der Verschiedenheiten der Begriindung
so viel Gemeinsames mit unseren Anschauungen
in ihren Kerngedanken vorhanden ist, dass wir
nicht verzichten moéchten, kurz darauf hinzuwei-
sen.

Der erste Name, den wir hier erwdhnen moch-
ten, ist Sokrates, und zwar ganz unabhingig von
der platonischen oder irgendeiner anderen Deu-
tung seitens seiner Schiiler. Es ist richtig, dass
wir von Sokrates wenig oder nichts genaueres wis-
sen, dass wir auf seine Anhénger, die ihn ver-
schieden sahen und auch stark idealisiert haben,
angewiesen sind. Trotzdem hat uns die Ueber-
lieferung einige wenige Tatsachen vermittelt, die
wir als rein sokratisch bezeichnen konnen. Ich
meine hier den echten und unermiidlichen Kampf
um die Ethik und einige Tatsachen aus seinem
Leben. Wir greifen wahrscheinlich nicht daneben,
wenn wir sagen, dass sein Leben nichts anderes
war als ein Suchen nach der Wahrheit und dass
er jede ihm als wahr dargebotene Losung, jede
Behauptung iliber das Gute und das Bose mit den
scharfen Augen seiner Kritik zerlegt und zer-
pflickt hat. Das Resultat seines Suchens war nicht
endgliltig, und der einzige Ausspruch, der aus
seinem Munde stammt — wir nehmen an, dass
Plato die Verteidigungsrede nicht so stark ge-
falscht hat — lautet: «Nur eines weiss ich, dass
ich nichts weiss».

Wir glauben nicht, dass die Gegenwart viel
weiter gekommen ist in Bezug auf die Sicherheit
der Problemlosung. Wir sehen vielleicht Kklarer
und wissen etwas mehr auf dem Gebiet des posi-
tiven Wissens. Was aber die Beantwortung der
Fragen nach den letzten Dingen anbetrifft, so
miissen wir mit Faust sagen:

Habe nun ach! Philosophie,

Juristerei und Medizin,

und leider auch Theologie!

Durchaus studiert, mit heissem Bemiihn.
Da steh ich nun, ich armer Tor!

Und bin so klug als wie zuvor!

Wir konnen uns sehr gut vorstellen, dass man
Sokrates, lebte er heute, in einem Caféhaus tref-
fen konnte, um mit ihm ein Gesprédch tiber die
Wahrheit oder die Gerechtigkeit zu beginnen. Wir
glauben, dass er am Ende der Unterhaltung, nach-
dem er aufmerksam die bisherigen Loésungen an-
gehort hitte, lachenden Mundes in aller Ruhe
sagen wiirde: «Wir wissen leider immer noch zu
wenig auf diesem Gebiete, wir wollen das Ge-
spriach spéter weiterfithren, vielleicht belehren
Sie mich dann eines bessern». Das Ergebnis seiner
Betrachtungen und Diskussionen, die ein uner-
miidliches Philosophieren, wie man es vielleicht
bei keinem anderen Denker erlebt und das von

137



echter Leidenschaft und echtem Glauben an die
Moglichkeit eines Fortschrittes getragen war, hat
ihn aber nicht verhindert, sein Verhéltnis zu sei-
nen Mitmenschen und zu seiner Stadt auf einer
gemeinschaftlichen Haltung zu griinden. Fr fihlt
sich mit allen solidarisch, seine Menschlichkeit ist
unendlich gross, und wenn ihn das Gericht zum
Tode verurteilt, weigert er sich, die Stadt, zu der
er gehort, zu verlassen. Indem er den Schirlings-
becher trinkt, bejaht er die Gesetze und die Ge-
meinschaft, die ihn bis ins hohe Alter getragen
haben. Ist seine Haltung nicht &hnlich jener, die
wir als die allein mégliche Losung aus der Krisis
der Gegenwart dargestellt haben, die wir geneigt
waéren, als eine sokratische Haltung zu bezeichnen
und unsere Lebensanschauung als Neosokratismus
— wohlgemerkt nicht Neoplatonismus?

Nach Sokrates ist die Gestalt von Jesus Chris-
tus und das Christentum im Zusammenhang mit
unserem Standpunkt zu betrachten. Jesus erlebt
das Band der Gemeinschaft aus dem religidsen
Erlebnis heraus, indem er alle Kreatur als Ge-
schopf seines himmlischen Vaters, als Geschopf
Gottes ansieht. So kommt er zur alles umfassen-
den Néichstenliebe. Er betont als ethische Grund-
forderung die Solidaritdat, die Achtung vor der
Personlichkeit des Mitmenschen. Er hebt alle Un-
terschiede zwischen den Menschen auf, verlangt
die Anerkennung des Mitmenschen im Sinne der
reinsten Humanitdt. Seine Lehre will nicht spal-
ten, nicht trennen, sondern verbinden. Er lé&sst
den Samariter helfen, trotzdem dieser einem an-
deren Stamme zugehort, er knilipft am Brunnen
ein Gesprach mit der Samariterin an, obschon sie
ihn auf seine Zugehorigkeit zum Judentum auf-
merksam macht; er verspricht dem reuigen Ver-
brecher am Kreuz das Himmelreich; er hebt, mit
einem Wort gesagt, alle menschlichen Schranken
auf. Wenn die Menschen spiter aus seiner Lehre
ein theologisches System gemacht haben, wenn
dieses theologische System sich langsam in Hun-
derte von Gruppen gespalten hat, wenn die Men-
schen und Volker in seinem Namen sich gegen-
seitig bekd@mpft haben und noch immer bek&mp-
fen, dann ist das unserer Meinung nach Verrat
an seiner Grundhaltung, an jener Haltung, die
zwischen den Menschen, zwischen den verschie-
denen Meinungen und Anschauungen vermitteln,
verbinden, aber keinesfalls trennen wollte. Aus
seinem Munde besitzen wir, so weit aus den Evan-
gelien hervorgeht, nichts von einem System, das
den theologischen Systemen der Gegenwart ahn-
lich wére. Er predigte die reine Menschenliebe,
die die alleinige Grundlage fiir das menschliche
Verhalten sein sollte. Auf ihr sollen dann die
Menschen alle ihre Probleme losen; die einzige
Bedingung ist, dass sie den Boden der Mensch-
lichkeit und der Nichstenliebe nicht verlassen.

Auch andere religiose Menschen verkilinden &hn-
liches in unzweideutiger Art und Weise, betonen
das Verbindende und nicht das Trennende. Hoéren
wir, was Ramakrishna sagt:

«Alle Religionen habe ich praktisch erprobt:
Hinduismus, Islam, Christentum, und auch die

138

Pfade der verschiedenen Hindusekten bin ich
gewandelt ... Ich habe gefunden, es ist der-
selbe Gott, dem alle auf verschiedenen Wegen
zustreben ... Einmal sollt ihr alle Religionen
{iben und diese verschiedenen Pfade schreiten

... Ich sehe, wie alle Menschen im Namen der
Religion miteinander streiten: Hindus, Moha-
medaner, Brahmos, Vaishnavas usw. Und sie
bedenken nicht, dass jener, der da heisst Krisha,
auch Civa genannt wird, und dass sein Name
auch ist: Uranfingliche Energie, Jesus oder
Allah! Ein einseitiger Rama, dem tausend Na-
men zukommen!... Das Staubecken hat ver-
schiedene Ghauts (Zugangstreppen). Von der
einen schopfen Hindus Wasser in Kriigen und
nennen es jal, von der anderen schépfen Moslim
das Wasser mit Lederschlduchen und nennen es
pani, von einer dritten die Christen und nen-
nen es water... Werden wir uns darauf ver-
steifen wollen, dieses Wasser sei nicht jal,
sondern pani oder water? Welche Lécherlich-
keit! ... Die Substanz ist eine, aber sie trégt
verschiedene Namen. Und ein jeder sucht die
gleiche Substanz: und verschieden sind nur
das Klima, das Temperament und der Name. ..
Jeder folge seinem Wege! Wenn er aufrichtig,
leidenschaftlich Gott zu erkennen strebt, sei
Friede tber ihm! Er wird ihn schauen!...

Jeder, der eine religiose Lehre vertritt und den
Kern des religiosen Empfindens unterstreicht,
also das, was wir das Ewige in der Religion nen-
nen, und so viel Demut besitzt, einzusehen, dass
sein Glaube den anderen nicht mit Gewalt bei-
gebracht werden kann, ist dazu reif, in unserem
Sinne mit den Anderen, den Andersgldubigen und
den human gesinnten Glaubensunfdhigen, auf
unserer Grundlage praktisch zu arbeiten und zur
Losung der Weltkrisis beizutragen.

Und ein paar Worte Uber Gandhi. Der Tod hat
seine Gestalt verkldrt, und schon ko&nnen wir
seine Bedeutung besser iiberblicken. Seine Hal-
tung den Englidndern und Europa gegeniiber, den
verschiedenen indischen Gruppen und Richtungen
gegeniiber, zeigt deutlich, dass sie mit der uns-
rigen ibereinstimmt. Sein Kampf ist ein freund-
schaftlicher Kampf, und sein letzter Sieg, der
den drohenden Krieg zwischen den zwei indischen
Staaten verhindert hat, beweist, dass diese Hal-
tung Wunder vollbringen kann, wenn sie kon-
sequent aufrechterhalten wird. Die Ausschaltung
der Gewalt, die zu allen Unmenschlichkeiten flihrt,
ist die Grundlage von Gandhis durch die indischen
Religionen beeinflusster Haltung. Sie ist auch
die unsrige. — Zu diesen drei Personlichkeiten
konnte ich viele andere hinzufiigen. Es geniigt,
wenn ich einige wenige Namen fiir viele erwéhne,
so Konfuzius, Leibniz, Spinoza, Kant, Pestalozzi,
Albert Schweitzer. Es ist schade, dass Studien
tiber ihre Anschauungen immer von den Unter-
schieden ausgehen, die zwischen ihnen bestehen,
dass das Verbindende zu wenig betont wird.

Dass so etwas auf politischem und sozialem
Gebiet moglich ist, zeigt die Geschichte eines



L

Volkes. Wir meinen hier den Beweis, den e
Schweizerische Eidgenossenschaft seit ihrem Be-
stehen und durch ihr Bestehen geliefert hat.

Ist es nicht so, dass die Schweizergeschichte
zeigt, dass es moglich ist, Menschen verschiedenen
Stammes, verschiedener Rasse, verschiedener
Kulturkreise, verschiedener Konfessionen, ver-
schiedener Welt- und Lebensanschauung auf der
Grundlage einer Verfassung friedlich miteinander
leben konnen! Die Spielregel oder die Haltung,
die dafiir notig ist, gleicht der unsrigen: Solida-
ritatsgefiihl, Achtung vor der Wiirde des Ande-
ren, Menschenliebe, Verzicht auf Unterdriickung
und imperialistische Ausbeutung Anderer und
emsige Arbeit zur Losung der Probleme, die sich
immer wieder stellen. Dass dieses Ideal nicht im-
mer verwirklicht wird, dass die andere Seite, das
Trennende und zum Kampf Auffordernde, immer
wieder zum Vorschein kommt, dndert nichts an
der Grundforderung. Das ist menschlich, und wir
wiren kritiklose Idealisten, wenn wir an eine an-
dere Moglichkeit glauben wiirden. Die Grund-
richtung des schweizerischen politischen Lebens
weiss um die Bedeutung der eidgendssischen Hal-
tung und darum, dass ihr [deal der Verwirklichung
néher gebracht werden muss. Die Art des Fihlers
und des Denkens, wie sie hier zutage tritt, kénnte
der =zerrissenen Welt ein leuchtendes Beispiel
geben. Wenn Victor Hugo sagte: «La Suisse
aura dans l’histoire le dernier mot...», so glauben
wir, dass von ihm diese Haltung gemeint war. Der
tragende Gedanke der Eidgenossenschaft kann
nicht besser dargestellt werden als durch die Er-
wihnung ihrer grundlegenden Prinzipien. Die
Freiheit, d. h. der liberale Gedanke, der die freie
Meinungsausserung gewéhrleistet, und die Bin-
dung an die verschiedenen oben erwdihnten so-
zialen Grundforderungen sind der Kern einer
Staats- und Rechtsphilosophie, mit der die Exi-
stenz der Schweiz steht und fallt und die in Zu-
kunft, wenn es einmal so weit sein wird, wahr-
scheinlich fir alle Volker Geltung haben wird.
Wir sind selbstverstdndlich nicht so blind, das
noch zu Erreichende und zu Verwirklichende aus
den Augen zu verlieren. Das hindert aber nicht,
das Prinzip restlos zu bejahen und zu versuchen,
soweit die menschlichen Kriafte es erlauben, auf
ihm die Welt neu aufzubauen. Es ist nicht lange
her, seit der franzdsische Schriftsteller Jules Ro-
main in seinem Buch, betitelt «Das Problem Nr. 1»
dhnliche Gedanken aussprach und eine Zusam-
menarbeit zwischen den Intellektuellen und gei-
stigen Fihrern der Welt in diesem Sinne ver-
langt hat. Etwas dhnliches hat auch der deutsche
Philosoph Liebert in seinem Werk «Universeller
Humanismus» gefordert. Die Absicht, in der
Schweiz eine internationale Bewegung «Pro hu-
manite» zu griinden, hat den gleichen Ausgangs-
punkt.

Wir wollen diesen historischen Ausschnitt
schliessen, indem wir darauf hinweisen, dass die
Ideale, die in fritheren Zeiten aufgestellt wurden,
auch fiir unsere Zeit gelten. Das hier Gesagte

bringt Schiller sehr schéon zum Ausdruck in fol-
genden Versen:

«Was erst, nachdem Jahrtausende verflossen,
die alternde Vernunft erfand,

lag im Symbol des Schonen und des Grosser,
voraus geoffenbart dem kindlichen Verstand:.

Wir missen sie nur neu begriinden, den heu-
tigen Forderungen unseres Denkens und Fiihlens
anpassen, um sie den heutigen Menschen zugéng-
lich zu machen. Das ist nur dann moglich, wenn
wir den unbegrenzten Optimismus des metaphy-
sischen Denkens verlassen und eine Art des Den-
kens annehmen, das wir das Denken der Reifezeit
des Menschen nennen mochten. Man kann nicht
immer im Alter der Pubertdt bleiben mit seinem
«ungestimen Tun», wie Goethe sagt, sondern wir
miissen nach einer Entwicklung von vielen tau-
send Jahren endlich zur Besinnung kommen und
als reife Menschen unsere Situation betrachten.
Schaffen wir also eine Plattform, auf welcher sich
Menschen guten Willens sammeln konnten, frei
von jeder einseitigen Dogmatik, mit mehr Demut,
dann ist der Anfang zu einer besseren Zukunft
gemacht. Wenn die Menschheit dazu gebracht
wird, diese Voraussetzung als unbedingten Aus-
gangspunkt ihres irdischen Seins anzuerkennen,
dann ist die Moglichkeit gegeben, aus dem Chaos
und dem Nihilismus herauszukommen. Die Idee
der Solidaritat, der Kultursolidaritdt, der Néchsten-
liebe, der Schicksalsgemeinschaft, ist die Grund-
lage, auf der sich eine neue Welt innerhalb einer
Nation, eines Volkes, innerhalb der Gemeinschaft
der Volker, mit einem Wort bei der Familie bis
zur Menschheit aufbauen ldsst. Geben wir den
Kindern mit dieser Haltung das Beispiel seit der
zartesten Jugend, so ist die Hoffnung vorhanden,
dass sie als Erwachsene es weniger schwer als wir
haben werden, diese Haltung zu bewahren. Was
nun ihr besonderes Kennzeichen ist, werden wir
im folgenden sehen.

VI

Was diese Haltung auszeichnen soll, ist die
Ehrfurcht vor der Kreatur einerseits und die daraus
folgende Liebe und Giite anderseits. Unter Ehr-
furcht verstehen wir den Respekt vor der Wiirde
der Personlichkeit jedes Menschen, der alle Vor-
eingenommenheiten auszuschalten vermag und der
den Kern der wirklichen Menschlichkeit ausmacht.
Dass in dieser Haltung nicht nur der Mensch,
sondern auch jede Kreatur eingeschlossen ist,
scheint selbstversténdlich. Hier begegnen wir uns
mit den Anschauungen Albert Schweitzers tiber
die Ehrfurcht vor dem Leben, mit dem Unter-
schiede, dass wir diese Ehrfurcht anders — und
das ist das Entscheidende — begriinden.

Alle Gemeinschaften, jede beliebige Art der
Beziehungen zwischen Menschen sind Zweck- und
Interessengemeinschaften; alles kann zur Tren-
nung und zur Spaltung fiihren, wenn nicht diesen
Beziehungen und Handlungen das Gefiihl der Ge-
meinschaft vorausgeht, wenn nicht jeder dem an-

139



deren Ehrfurcht vor seinem Menschentum ent-
gegenbringt. Sie, die die Grundlage alles Verhal-
tens bilden soll, ist das verbindende Element zwi-
schen den Menschen aus allen Schichten, Volkern
und Rassen. Aber diese Erziehung zu einer ehr-
furchtsvollen Haltung, die, wie Gandhi sagte,
«nichts Boses bezweckt, sondern iiberzeugen will
und ein Lebenskampf, aber ein freundschaftlicher
ist», erfordert zu ihrer Verwirklichung noch Ge-
nerationen und ist einzig vom guten Willen des
Einzelnen abhéngig. Unendliche Bemiihungen, eine
totale Umstellung unserer Institutionen und vor
allem unserer Schulen, unserer Parteien, unserer
Vereine usw. ist hier notig, um dieses Ziel einer
reifenden, sich auf sich selbst und auf ihre Mog-
lichkeiten besinnenden Vernunft und Menschheit
zu erreichen. Eine Orientierung im Geiste der Ge-
meinschaft, im Geiste der Gewaltlosigkeit ist von-
noten, um die im Menschen liegenden natiirlichen
Gegenkrifte in das Ganze einzubauen, um die
heute auseinander strebenden Menschen, sozialen
Gruppen und Voélker wieder zusammenzubringen
und zu verbinden. Das wird am schnellsten er-
reicht, wenn neben der Ehrfurcht auch die Liebe
zu ihrem vollen Rechte kommt. Liebe, Giite ist
der Weg, der zur Menschlichkeit im personli-
chen Leben und im Leben der Volker fiihrt. To-
leranz ist ihr vornehmstes Ziel. Allerdings nicht
die Toleranz, die alles duldet und in jeder Rich-
tung volle Freiheit gewdhrt, sondern die Toleranz,

Bitte abtrennen!

Bitte der Herausgeber an die Leser:

Sie haben sicher bemerkt, dass in den letzten
paar Monaten das Fachblatt in jeder Hinsicht
einen bemerkenswerten Aufschwung genommen
hat.

Unser Fachblatt ist nicht nur angewiesen auf
das Interesse und Wohlwollen der inserierenden
Firmen, sondern auch auf die Aufmerksamkeit
der Leser.

Da und dort gibt es noch Anstalten oder leitende
Angestellte, wo das Fachblatt noch nicht be-
kannt und eingefiihrt ist. Unter Ihren Freunden
und Bekannten wissen Sie vielleicht solche, und
wir bitten Sie hoflich, uns nachstehend ein paar
Adressen anzugeben.

Abonnement fiir 1 Jahr Fr.10.—
fiir 6 Monate Fr. 6.—
(Gewlinschtes bitte unterstreichen)

Probenummern erbeten an folgende Adressen:

140

die erlaubt, unerschrocken fiir die Verwirklichung
seiner Ziele zu kédmpfen, aber die Meinung des
anderen respektiert, soweit sie das Prinzip der
Menschlichkeit hochhélt. Herbertz hat dies schon
zum Ausdruck gebracht, als er vom «Hohelied der
Toleranz» sprach. Diese Haltung habe ich einmal
als tolerante Intoleranz bezeichnet, und ich glaube,
dass dieser Gegensatz meine Gedanken am besten
zum Ausdruck bringt. Die Liebe, die Glite fiihrt
zur vollen Einsicht in alles Menschliche, in die
Schwédchen und Stdrken des Menschen und zum
festen Willen, wenn nétig, auch einzugreifen, ohne
damit die Wirde des Menschen zu verletzen. Die
Menschheit wird keine Ruhe finden, sie kann nicht
zu einer Erlosung, zu einer Zusammenarbeit kom-
men, wenn sie ihre Gruppeninteressen nicht bei-
seite legt und sich zur Auffassung durchringt, dass
allein der freundschaftliche Kampf, d. h. die Platt-
form der Gemeinschaft die einzige Moglichkeit
bietet, aus ihren schweren Noten herauszukom-
men. Sie braucht dazu ihre Sonderbestrebungen
nicht aufzugeben; jeder kann in voller Freiheit in
wirklich liberalem Sinne seine Studien und seine
Ziele verfolgen. Bei allem aber — und dies ist
der springende Punkt! — darf nie vergessen wer-
den, dass ihn ein geheimnisvolles Band mit den
Mitmenschen, mit der Kreatur verbindet, ein so-
ziales Band, das er nicht zerreissen darf, ohne
damit sich selbst und andere ins Ungliick zu brin-
gen. Dass dieses Band nicht da ist, dass das Be-
wusstsein der Zusammengehorigkeit nur liicken-
haft existiert, zeigt unser Zeitalter, zeigt die Ge-
schichte der Menschheit. Die Tatsache, dass die
Atombombe letzte Auskunft sein soll, ist bezeich-
nend. Gandhi aber, der fiir sein Ideal gestorben
ist, hat gezeigt, dass es auch einen anderen Weg
gibt, den geistigen, den Weg des freundschaftli-
chen Kampfes, den Weg der Menschlichkeit. Zur
Verwirklichung der Forderung nach Ehrfurcht,
Liebe und Giite geniigt der gute Wille allein nicht.
Es muss etwas soziologisch Wichtiges hinzukom-
men, nédmlich, dass die einzelnen Personlichkeiten,
die von diesen Gedanken durchdrungen sind, sich
ganz und gar dafiir einsetzen. Die Humanitdat kann
nur wirklich werden, wenn Personlichkeiten, in
denen dieser Gedanke lebendig ist, nicht allein
dastehen, sondern sich zusammentun, um ihrer
Stimme Gehor zu verschaffen und die Oeffentlich-
keit in ihrem Sinne zu beeinflussen. Es soll er-
reicht werden, dass die humanitdre Haltung zur
Selbstverstdndlichkeit wird. Sie soll stets am An-
fang und Ende jeder Tétigkeit stehen, sie soll
die Gesinnung, der Ton sein, auf welche die
Menschen gestimmt sind, und gleichzeitig die
grundsétzliche Stellung, der Ausgangspunkt, von
dem zu allen Problemen Stellung genommen
wird, von der aus jedes Handeln verrichtet wird.
Sie muss als Wert in jeder Person erstarken und
alle, auch die Trigen, beeinflussen, damit sie in
der Welt Friichte tragen und der Idee der Mensch-
lichkeit zum Siege verhelfen kann.

Aus diesem Geiste heraus mochte ich schlies-
sen mit dem Ausruf:

Humane Menschen aller Linder, vereinigt euch!



	Die Menschheit am Scheidewege : ist ein Ausweg aus dem heutigen moralischen Chaos möglich? [Schluss]

