
Zeitschrift: Fachblatt für schweizerisches Anstaltswesen = Revue suisse des
établissements hospitaliers

Herausgeber: Schweizerischer Verein für Heimerziehung und Anstaltsleitung;
Schweizerischer Hilfsverband für Schwererziehbare; Verein für
Schweizerisches Anstaltswesen

Band: 20 (1949)

Heft: 4

Artikel: Die Menschheit am Scheidewege : ist ein Ausweg aus dem heutigen
moralischen Chaos möglich? [Schluss]

Autor: Zurukzoglu, St.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-809384

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 14.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-809384
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Wolfsrachen, Hasenscharte, Klumpfuss, Stammeln
und Stottern bei rechtzeitiger Behandlung fast
immer ganz geheilt werden. Lahmen, Blinden und
Tauben oder anderswie körperlich Behinderten
kann eine passende Schulung helfen, angemessene
Arbeit auszuführen. Erträgt die Gesellschaft leichter

Enttäuschte oder Verbitterte oder besinnt sich
jeder einzelne von uns darauf, dass wir unsere
Aufgabe darin sehen sollten, dem infirmen Bruder

so zu helfen, damit er sich selber helfen kann?
Diese Gewissensfrage stellte Frl. von Erlach am
Schluss ihrer Ausführungen.

Die Entwicklung des Anstaltswesens umriss
Vorsteher A. Bircher, Blindenanstalt in Spiez.
Vor mehr als hundert Jahren wurden da und dort
aus privater Initiative Anstalten gegründet. Eine
zweite Welle zeigte sich in den 70er Jahren des
letzten Jahrhunderts. Doch waren weniger
wissenschaftliche Erkenntnisse, sondern echte Menschenliebe

in jenen Anstalten vorherrschend. Viele
Gebrechliche blieben sich selber überlassen, die
Anstalten anderseits waren isoliert und schlössen sich
erst später zu Fachverbänden zusammen. Als
Koordinationsstelle wurde die Schweiz. Vereinigung
für Anormale (heute Pro Infirmis) gegründet,
wodurch nicht nur in einer Vereinigung der
verschiedenen Bestrebungen das Ziel besser umris¬

sen werden konnte, sondern auch den Anstalten
viel Arbeit abgenommen wurde.

Aus allen Voten, sei es in den Begrüssungsworten
durch den bernischen Sanitätsdirektor Dr. Gio-

vanoli, der die ebenso wohlwollende als tatkräftige

Einstellung des Kantons Bern hervorhob, wie
aus den Ausführungen von Frl. von Erlach und
Herrn Bircher entnahm man, wie wichtig und
notwendig eine enge Zusammenarbeit aller Kreise
an diesem grossen Werke ist. Die letztj ährige Kar-,
tenspende ergab Fr. 784 840.89. Davon wurde an
130 Anstalten ein Betrag von Fr. 149 000.—
ausgerichtet, 13 Verbände erhielten Fr. 135 504.—, 10

Werkstätten Fr. 15 000.—, um nur einige Zahlen
zu nennen.

In einigen sympathischen Worten sprach Dr.
Heinrich Fueter über das Werden des unter dem
Patronat von Pro Infirmis hergestellten Filmes
« Und Dein Bruder?» Mit Recht nannte ihn
Dr. Fueter einen warmen und gläubigen Appell
an uns alle. Ohne sentimental zu sein oder sich
zu starker Schwarz-Weiss-Malerei zu bedienen,
arbeitet der Film das Wesentliche heraus, und man
darf den Hersteller und die Condor-Film S. A. in
Zürich zu diesem von mitfühlender Menschlichkeit
durchpulstem Streifen beglückwünschen. rw.

Die Menschheit am Scheidewege
Ist ein Ausweg aus dem heutigen moralischen Chaos möglich?

Von Dozent Dr. St. Zurukzoglu, Bern (Schluss)

Nun ist das Streben nach der Wert- und Heils-
gewissheit durch das heute herrschende Chaos
der Welt- und Lebensanschauungen aufs schwerste

gefährdet. Der kompasslose Mensch wird
immer häufiger, und der Seelenarzt oder
Psychotherapeut kann von dem aus dieser Wirrnis sich
ergebenden Leiden vieles erzählen. In unserem
beziehungsarmen und gemeinschaftsfeindlichen
oberflächlichen Gesellschaftsleben wird darüber
wenig gesprochen; die Menschen gehen verständnislos

aneinander vorbei, ohne von ihrem Innenleben

viel zu verraten. Trotzdem werden ihre
Probleme Ausgangspunkte von seelischen
Konflikten oft schwerster Art, die zur Neurotisierung
der Menschheit, d. h. zur Vermehrung der
sogenannten nervösen Menschen in der Welt beitragen.

Wir sehen also: die Gesundheitslehre
beschäftigt sich mit den gleichen Problemen wie die
Philosophie, und der Seelenarzt und übrigens auch
der Erzieher müssen nach Möglichkeit versuchen,
aus dem Chaos und dem Nihilismus herauszukommen.

Vielfach haben Seelenärzte und Aerzte
überhaupt die Lösung dadurch gefunden, dass sie
problemarmen und suggestiv beeinflussbaren
Menschen eine ihrem eigenen seelischen Wesen ent¬

sprechende Weltanschauung geschickt beizubringen

verstanden. Diese Art der Ueberwindung von
Schwierigkeiten ist eine rein praktische und
berührt die Lösung des Problems an sich nicht. Die
herrschende Atmosphäre des radikalen Zweifels
fördert aber die Kritik, und man kann es erleben,
dass die Störungen wieder auftreten und die Erfolge
zunichte machen. Die von uns vorgeschlagene
Lösung dagegen könnte die Bestrebungen nach
Wertsicherung stärker unterstützen und dauerhaftere
Heilungserfolge zustandebringen. Der Seelenfrieden,

nach dem sich jeder Mensch sehnt und dessen
Verwirklichung die vornehmste Aufgabe der
Gesundheitspflege ist, soll die Leitidee aller psycho-
hygienischen Bestrebungen sein. Das Einüben
und sich Einstellen auf die humanitäre Haltung
und das Beachten der daraus folgenden
Spielregeln sollen nicht nur das Ziel der Erziehung
der Jugend, sondern auch der Ausweg aus den
Schwierigkeiten der Erwachsenen sein. Nur die
humanitäre Haltung vermag den unvermeidlichen
Konflikten, die das Leben mit sich bringt, die
Spitze abzubrechen, den Kampf aller gegen alle
auf eine friedliche Grundlage zu stellen und aus
ihm einen Wettbewerb zu machen. Die kamerad-

136



schaftliche Haltung im Militärdienst, die sportliche

Fairness vermag diese Haltung deutlicher
zu kennzeichnen. Nun ist aber zuletzt noch die
Frage zu stellen, ob unsere Lösung auch die Heils-
gewissheit, also nicht nur die Wertgewissheit, zu
bringen vermag. Da sie keine metaphysische
Lösung ist, kann sie kaum die Sicherheit und die
absolute Gewissheit bringen, nach denen der
Mensch verlangt. Dieser Umstand soll aber nicht
zum Schluss verleiten, dass sie keine gute ist.
Wir wollen ja nur die Grundlage für das soziale
Leben und für die mitmenschlichen Beziehungen
schaffen, eine Grundlage für den Aufbau einer
Kulturethik gewinnen. Unsere Lösung will ein
menschenwürdiges Dasein für alle Menschen
verwirklichen helfen. Ist diese einmal auf dem Wege
des Werdens begriffen, so steht der Errichtung
eines höheren metaphysischen Ueberbaues nichts
entgegen. Bei diesem handelt es sich aber um
solch subtile und zarte Erlebnisse, dass man am
besten daran tut, sie dem Einzelnen und den
besonders dazu geeigneten Gemeinschaften zu
überlassen. Uebrigens sind die Aussichten auf ihre
allgemeine Anerkennung gering, so dass sie kaum zu
einer gemeinsamen Basis des Verständnisses werden

können. Der Gemeinschaft genügt es, wenn die
von ihr geforderte Haltung bewahrt wird und der
Blick auf das Verbindende und nicht auf das
Trennende gelenkt wird, dass niemand seine
Meinung der Gesamtheit mit Gewalt aufzwingen will,
sondern wieder im Sinne einer liberalen geistigen
Haltung, die den Rahmen des Sozialen nicht
überschreiten darf, handelt. Dass diese Einschränkung
im Sinne des Sozialen für die Regelung der
materiellen Seite des Lebens Geltung hat, ist nach
allem hier Gesagten wohl klar. Wir sehen also,
dass die Wissenschaft von der Gesundheitspflege
der Seele zu den gleichen Resultaten kommt wie
die Vertiefung des philosophischen Denkens in die
Problematik unserer Zeit. Jed$«, der sein geistiges

Auge für die Beobachtung seelischer und
geistiger Schwierigkeiten geschärft hat, wird mit uns
einig sein, dass jeder Mensch wenigstens einmal
in seinem Leben, wenn er vor irgendeinem, ihn
stark berührenden Ereignis steht, diese Problematik
empfindet. In seinem Ohr wird die aus den Tiefen
der Seele hervorquellende Frage nachklingen, die
Frage, die man aus ungezählten Mündern hört,
heute mehr denn je, die Frage: «Welchen Sinn
hat das Leben?»

V.

Die Gedanken, die ich hier in möglichst knapper

Form dargestellt habe, sind meines Wissens
in der Gesamtformulierung und in der Eigenart
des Weges, der zu der Lösung der lebensanschaulichen

Probleme eingeschlagen wird, neu. Wenn
man sich aber in der Geistesgeschichte der Menschheit

umsieht, sind Verhaltungsweisen von Men-
s'chen oder Gemeinschaften und moralische
Systeme zu finden, die unseren Gedanken sehr nahe
stehen. Einige davon sind auf dem bereits
dargestellten Weg der metaphysischen Denkart
begründet, sie kommen aber zu gleichen Resultaten,
d. h. zu der Begründung einer Haltung, die man

die Haltung der Menschlichkeit nennen könnte.
Bei anderen sind Ansätze vorhanden, die unserer
Betrachtungsweise so nahe stehen, dass man
annehmen möchte, ein Durchdenken der Ausgangspunkte

könne zu einer Uebereinstimmung mit
unseren Ansichten führen. Das Wesentliche ist aber,
dass trotz der Verschiedenheiten der Begründung
so viel Gemeinsames mit unseren Anschauungen
in ihren Kerngedanken vorhanden ist, dass wir
nicht verzichten möchten, kurz darauf hinzuweisen.

Der erste Name, den wir hier erwähnen möchten,

ist Sokrates, und zwar ganz unabhängig von
der platonischen oder irgendeiner anderen Deutung

seitens seiner Schüler. Es ist richtig, dass
wir von Sokrates wenig oder nichts genaueres wissen,

dass wir auf seine Anhänger, die ihn
verschieden sahen und auch stark idealisiert haben,
angewiesen sind. Trotzdem hat uns die Ueber-
lieferung einige wenige Tatsachen vermittelt, die
wir als rein sokratisch bezeichnen können. Ich
meine hier den echten und unermüdlichen Kampf
um die Ethik und einige Tatsachen aus seinem
Leben. Wir greifen wahrscheinlich nicht daneben,
wenn wir sagen,

' dass sein Leben nichts anderes
war als ein Suchen nach der Wahrheit und dass
er jede ihm als wahr dargebotene Lösung, jede
Behauptung über das Gute und das Böse mit den
scharfen Augen seiner Kritik zerlegt und
zerpflückt hat. Das Resultat seines Suchens war nicht
endgültig, und der einzige Ausspruch, der aus
seinem Munde stammt — wir nehmen an, dass
Plato die Verteidigungsrede nicht so stark
gefälscht hat — lautet: «Nur eines weiss ich, dass
ich nichts weiss».

Wir glauben nicht, dass die Gegenwart viel
weiter gekommen ist in Bezug auf die Sicherheit
der Problemlösung. Wir sehen vielleicht klarer
und wissen etwas mehr auf dem Gebiet des
positiven Wissens. Was aber die Beantwortung der
Fragen nach den letzten Dingen anbetrifft, so
müssen wir mit Faust sagen:

Habe nun ach! Philosophie,
Juristerei und Medizin,
und leider auch Theologie!
Durchaus studiert, mit heissem Bemühn.
Da steh ich nun, ich armer Tor!
Und bin so klug als wie zuvor!

Wir können uns sehr gut vorstellen, dass man
Sokrates, lebte er heute, in einem Caféhaus treffen

könnte, um mit ihm ein Gespräch über die
Wahrheit oder die Gerechtigkeit zu beginnen. Wir
glauben, dass er am Ende der Unterhaltung, nachdem

er aufmerksam die bisherigen Lösungen
angehört hätte, lachenden Mundes in aller Ruhe
sagen würde: «Wir wissen leider immer noch zu
wenig auf diesem Gebiete, wir wollen das
Gespräch später weiterführen, vielleicht belehren
Sie mich dann eines bessern». Das Ergebnis seiner
Betrachtungen und Diskussionen, die ein
unermüdliches Philosophieren, wie man es vielleicht
bei keinem anderen Denker erlebt und das von



echter Leidenschaft und echtem Glauben an die
Möglichkeit eines Fortschrittes getragen war, hat
ihn aber nicht verhindert, sein Verhältnis zu
seinen Mitmenschen und zu seiner Stadt auf einer
gemeinschaftlichen Haltung zu gründen. Er fühlt
sich mit allen solidarisch, seine Menschlichkeit ist
unendlich gross, und wenn ihn das Gericht zum
Tode verurteilt, weigert er sich, die Stadt, zu der
er gehört, zu verlassen. Indem er den Schirlings-
becher trinkt, bejaht er die Gesetze und die
Gemeinschaft, die ihn bis ins hohe Alter getragen
haben. Ist seine Haltung nicht ähnlich jener, die
wir als die allein mögliche Lösung aus der Krisis
der Gegenwart dargestellt haben, die wir geneigt
wären, als eine sokratische Haltung zu bezeichnen
und unsere Lebensanschauung als Neosokratismus
— wohlgemerkt nicht Neoplatonismus?

Nach Sokrates ist die Gestalt von Jesus Christus

und das Christentum im Zusammenhang mit
unserem Standpunkt zu betrachten. Jesus erlebt
das Band der Gemeinschaft aus dem religiösen
Erlebnis heraus, indem er alle Kreatur als
Geschöpf seines himmlischen Vaters, als Geschöpf
Gottes ansieht. So kommt er zur alles umfassenden

Nächstenliebe. Er betont als ethische Grund-
forderung die Solidarität, die Achtung vor der
Persönlichkeit des Mitmenschen. Er hebt alle
Unterschiede zwischen den Menschen auf, verlangt
die Anerkennung des Mitmenschen im Sinne der
reinsten Humanität. Seine Lehre will nicht spalten,

nicht trennen, sondern verbinden. Er lässt
den Samariter helfen, trotzdem dieser einem
anderen Stamme zugehört, er knüpft am Brunnen
ein Gespräch mit der Samariterin an, obschon sie
ihn auf seine Zugehörigkeit zum Judentum
aufmerksam macht; er verspricht dem reuigen
Verbrecher am Kreuz das Himmelreich; er hebt, mit
einem Wort gesagt, alle menschlichen Schranken
auf. Wenn die Menschen später aus seiner Lehre
ein theologisches System gemacht haben, wenn
dieses theologische System sich langsam in
Hunderte von Gruppen gespalten hat, wenn die
Menschen und Völker in seinem Namen sich gegenseitig

bekämpft haben und noch immer bekämpfen,

dann ist das unserer Meinung nach Verrat
an seiner Grundhaltung, an jener Haltung, die
zwischen den Menschen, zwischen den verschiedenen

Meinungen und Anschauungen vermitteln,
verbinden, aber keinesfalls trennen wollte. Aus
seinem Munde besitzen wir, so weit aus den
Evangelien hervorgeht, nichts von einem System, das
den theologischen Systemen der Gegenwart ähnlich

wäre. Er predigte die reine Menschenliebe,
die die alleinige Grundlage für das menschliche
Verhalten sein sollte. Auf ihr sollen dann die
Menschen alle ihre Probleme lösen; die einzige
Bedingung ist, dass sie den Boden der Menschlichkeit

und der Nächstenliebe nicht verlassen.
Auch andere religiöse Menschen verkünden

ähnliches in unzweideutiger Art und Weise, betonen
das Verbindende und nicht das Trennende. Hören
wir, was Ramakrishna sagt;

«Alle Religionen habe ich praktisch erprobt:
Hinduismus, Islam, Christentum, und auch die

Pfade der verschiedenen Hindusekten bin ich
gewandelt. Ich habe gefunden, es ist
derselbe Gott, dem alle auf verschiedenen Wegen
zustreben Einmal sollt ihr alle Religionen
üben und diese verschiedenen Pfade schreiten

Ich sehe, wie alle Menschen im Namen der
Religion miteinander streiten; Hindus, Moha-
medaner, Brahmos, Vaishnavas usw. Und sie
bedenken nicht, dass jener, der da heisst Krisha,
auch Civa genannt wird, und dass sein Name
auch ist: Uranfängliche Energie, Jesus oder
Allah! Ein einseitiger Rama, dem tausend
Namen zukommen!. Das Staubecken hat
verschiedene Ghauts (Zugangstreppen). Von der
einen schöpfen Hindus Wasser in Krügen und
nennen es jal, von der anderen schöpfen Moslim
das Wasser mit Lederschläuchen und nennen es

pani, von einer dritten die Christen und nennen

es water Werden wir uns darauf
versteifen wollen, dieses Wasser sei nicht jal,
sondern pani oder water? Welche Lächerlichkeit!

Die Substanz ist eine, aber sie trägt
verschiedene Namen. Und ein jeder sucht die
gleiche Substanz: und verschieden sind nur
das Klima, das Temperament und der Name
Jeder folge seinem Wege! Wenn er aufrichtig,
leidenschaftlich Gott zu erkennen strebt, sei
Friede über ihm! Er wird ihn schauen!...

Jeder, der eine religiöse Lehre vertritt und den
Kern des religiösen Empfindens unterstreicht,
also das, was wir das Ewige in der Religion nennen,

und so viel Demut besitzt, einzusehen, dass
sein Glaube den anderen nicht mit Gewalt
beigebracht werden kann, ist dazu reif, in unserem
Sinne mit den Anderen, den Andersgläubigen und
den human gesinnten Glaubensunfähigen, auf
unserer Grundlage praktisch zu arbeiten und zur
Lösung der Weltkrisis beizutragen.

Und ein paar Worte über Gandhi. Der Tod hat
seine Gestalt verklärt, und schon können wir
seine Bedeutung besser überblicken. Seine
Haltung den Engländern und Europa gegenüber, den
verschiedenen indischen Gruppen und Richtungen
gegenüber, zeigt deutlich, dass sie mit der uns-
rigen übereinstimmt. Sein Kampf ist ein
freundschaftlicher Kampf, und sein letzter Sieg, der
den drohenden Krieg zwischen den zwei indischen
Staaten verhindert hat, beweist, dass diese
Haltung Wunder vollbringen kann, wenn sie
konsequent aufrechterhalten wird. Die Ausschaltung
der Gewalt, die zu allen Unmenschlichkeiten führt,
ist die Grundlage von Gandhis durch die indischen
Religionen beeinflusster Haltung. Sie ist auch
die unsrige. — Zu diesen drei Persönlichkeiten
könnte ich viele andere hinzufügen. Es genügt,
wenn ich einige wenige Namen für viele erwähne,
so Konfuzius, Leibniz, Spinoza, Kant, Pestalozzi,
Albert Schweitzer. Es ist schade, dass Studien
über ihre Anschauungen immer von den
Unterschieden ausgehen, die zwischen ihnen bestehen,
dass das Verbindende zu wenig betont wird.

Dass so etwas auf politischem und sozialem
Gebiet möglich ist, zeigt die Geschichte eines

138



Volkes. Wir meinen hier den Beweis, den :(ie

Schweizerische Eidgenossenschaft seit ihrem
Bestehen und durch ihr Bestehen geliefert hat.

Ist es nicht so, dass die Schweizergeschichte
zeigt, dass es möglich ist, Menschen verschiedenen
Stammes, verschiedener Rasse, verschiedener
Kulturkreise, verschiedener Konfessionen,
verschiedener Welt- und Lebensanschauung auf der
Grundlage einer Verfassung friedlich miteinander
leben können! Die Spielregel oder die Haltung,
die dafür nötig ist, gleicht der unsrigen:
Solidaritätsgefühl, Achtung vor der Würde des Anderen,

Menschenliebe, Verzicht auf Unterdrückung
und imperialistische Ausbeutung Anderer und
emsige Arbeit zur Lösung der Probleme, die sich
immer wieder stellen. Dass dieses Ideal nicht
immer verwirklicht wird, dass die andere Seite, das
Trennende und zum Kampf Auffordernde, immer
wieder zum Vorschein kommt, ändert nichts an
der Grundforderung. Das ist menschlich, und wir
wären kritiklose Idealisten, wenn wir an eine
andere Möglichkeit glauben würden. Die
Grundrichtung des schweizerischen politischen Lebens
weiss um die Bedeutung der eidgenössischen
Haltung und darum, dass ihr Ideal der Verwirklichung
näher gebracht werden muss. Die Art des Fühlens
und des Denkens, wie sie hier zutage tritt, könnte
der zerrissenen Welt ein leuchtendes Beispiel
geben. Wenn Victor Hugo sagte: «La Suisse
aura clans l'histoire le dernier mot ...», so glauben
wir, dass von ihm diese Haltung gemeint war. Der
tragende Gedanke der Eidgenossenschaft kann
nicht besser dargestellt werden als durch die
Erwähnung ihrer grundlegenden Prinzipien. Die
Freiheit, d. h. der liberale Gedanke, der die freie
Meinungsäusserung gewährleistet, und die
Bindung an die verschiedenen oben erwähnten
sozialen Grundforderungen sind der Kern einer
Staats- und Rechtsphilosophie, mit der die
Existenz der Schweiz steht und fällt und die in
Zukunft, wenn es einmal so weit sein wird,
wahrscheinlich für alle Völker Geltung haben wird.
Wir sind selbstverständlich nicht so blind, das
noch zu Erreichende und zu Verwirklichende aus
den Augen zu verlieren. Das hindert aber nicht,
das Prinzip restlos zu bejahen und zu versuchen,
soweit die menschlichen Kräfte es erlauben, auf
ihm die Welt neu aufzubauen. Es ist nicht lange
her, seit der französische Schriftsteller Jules
Romain in seinem Buch, betitelt «Das Problem Nr. 1»
ähnliche Gedanken aussprach und eine
Zusammenarbeit zwischen den Intellektuellen und
geistigen Führern der Welt in diesem Sinne
verlangt hat. Etwas ähnliches hat auch der deutsche
Philosoph Liebert in seinem Werk «Universeller
Humanismus» gefordert. Die Absicht, in der
Schweiz eine internationale Bewegung «Pro
humanité» zu gründen, hat den gleichen Ausgangspunkt.

Wir wollen diesen historischen Ausschnitt
schliessen, indem wir darauf hinweisen, dass die
Ideale, die in früheren Zeiten aufgestellt wurden,
auch für unsere Zeit gelten. Das hier Gesagte

bringt Schiller sehr schön zum Ausdruck in
folgenden Versen:

«Was erst, nachdem Jahrtausende verflossen,
die alternde Vernunft erfand,
lag im Symbol des Schönen und des Grossen,
voraus geoffenbart dem kindlichen Verstand».

Wir müssen sie nur neu begründen, den
heutigen Forderungen unseres Denkens und Fühlens
anpassen, um sie den heutigen Menschen zugänglich

zu machen. Das ist nur dann möglich, wenn
wir den unbegrenzten Optimismus des metaphysischen

Denkens verlassen und eine Art des Denkens

annehmen, das wir das Denken der Reifezeit
des Menschen nennen möchten. Man kann nicht
immer im Alter der Pubertät bleiben mit seinem
«ungestümen Tun», wie Goethe sagt, sondern wir
müssen nach einer Entwicklung von vielen
tausend Jahren endlich zur Besinnung kommen und
als reife Menschen unsere Situation betrachten.
Schaffen wir also eine Plattform, auf welcher sich
Menschen guten Willens sammeln könnten, frei
von jeder einseitigen Dogmatik, mit mehr Demut,
dann ist der Anfang zu einer besseren Zukunft
gemacht. Wenn die Menschheit dazu gebracht
wird, diese Voraussetzung als unbedingten
Ausgangspunkt ihres irdischen Seins anzuerkennen,
dann ist die Möglichkeit gegeben, aus dem Chaos
und dem Nihilismus herauszukommen. Die Idee
der Solidarität, der Kultursolidarität, der Nächstenliebe,

der Schicksalsgemeinschaft, ist die Grundlage,

auf der sich eine neue Welt innerhalb einer
Nation, eines Volkes, innerhalb der Gemeinschaft
der Völker, mit einem Wort bei der Familie bis
zur Menschheit aufbauen lässt. Geben wir den
Kindern mit dieser Haltung das Beispiel seit der
zartesten Jugend, so ist die Hoffnung vorhanden,
dass sie als Erwachsene es weniger schwer als wir
haben werden, diese Haltung zu bewahren. Was
nun ihr besonderes Kennzeichen ist, werden wir
im folgenden sehen.

VI.

Was diese Haltung auszeichnen soll, ist die
Ehrfurcht vor der Kreatur einerseits und die daraus
folgende Liebe und Güte anderseits. Unter
Ehrfurcht verstehen wir den Respekt vor der Würde
der Persönlichkeit jedes Menschen, der alle
Voreingenommenheiten auszuschalten vermag und der
den Kern der wirklichen Menschlichkeit ausmacht.
Dass in dieser Haltung nicht nur der Mensch,
sondern auch jede Kreatur eingeschlossen ist,
scheint selbstverständlich. Hier begegnen wir uns
mit den Anschauungen Albert Schweitzers über
die Ehrfurcht vor dem Leben, mit dem
Unterschiede, dass wir diese Ehrfurcht anders — und
das ist das Entscheidende — begründen.

Alle Gemeinschaften, jede beliebige Art der
Beziehungen zwischen Menschen sind Zweck- und
Interessengemeinschaften; alles kann zur Trennung

und zur Spaltung führen, wenn nicht diesen
Beziehungen und Handlungen das Gefühl der
Gemeinschaft vorausgeht, wenn nicht jeder dem an-

139



deren Ehrfurcht vor seinem Menschentum
entgegenbringt. Sie, die die Grundlage alles Verhaltens

bilden soll, ist das verbindende Element
zwischen den Menschen aus allen Schichten, Völkern
und Bassen. Aber diese Erziehung zu einer
ehrfurchtsvollen Haltung, die, wie Gandhi sagte,
«nichts Böses bezweckt, sondern überzeugen will
und ein Lebenskampf, aber ein freundschaftlicher
ist», erfordert zu ihrer Verwirklichung noch
Generationen und ist einzig vom guten Willen des
Einzelnen abhängig. Unendliche Bemühungen, eine
totale Umstellung unserer Institutionen und vor
allem unserer Schulen, unserer Parteien, unserer
Vereine usw. ist hier nötig, um dieses Ziel einer
reifenden, sich auf sich selbst und auf ihre
Möglichkeiten besinnenden Vernunft und Menschheit
zu erreichen. Eine Orientierung im Geiste der
Gemeinschaft, im Geiste der Gewaltlosigkeit ist von-
nöten, um die im Menschen liegenden natürlichen
Gegenkräfte in das Ganze einzubauen, um die
heute auseinander strebenden Menschen, sozialen
Gruppen und Völker wieder zusammenzubringen
und zu verbinden. Das wird am schnellsten
erreicht, wenn neben der Ehrfurcht auch die Liebe
zu ihrem vollen Rechte kommt. Liebe, Güte ist
der Weg, der zur Menschlichkeit im persönlichen

Leben und im Leben der Völker führt.
Toleranz ist ihr vornehmstes Ziel. Allerdings nicht
die Toleranz, die alles duldet und in jeder Richtung

volle Freiheit gewährt, sondern die Toleranz,

Bitte abtrennen!

Bitte der Herausgeber an die Leser-

Sie haben sicher bemerkt, dass in den letzten

paar Monaten das Fachblatt in jeder Hinsicht
einen bemerkenswerten Aufschwung genommen
hat.
Unser Fachblatt ist nicht nur angewiesen aui
das Interesse und Wohlwollen der inserierenden
Firmen, sondern auch auf die Aufmerksamkeit
der Leser.
Da und dort gibt es noch Anstalten oder leitende
Angestellte, wo das Fachblatt noch nicht
bekannt und eingeführt ist. Unter Ihren Freunden
und Bekannten wissen Sie vielleicht solche, und
wir bitten Sie höflich, uns nachstehend ein paar
Adressen anzugeben.

Abonnement für 1 Jahr Fr. 10.—

für 6 Monate Fr. 6.—
(Gewünschtes bitte unterstreichen)

Probenummern erbeten an folgende Adressen:

Datum: Unterschrift und Adresse:

die erlaubt, unerschrocken für die Verwirklichung
seiner Ziele zu kämpfen, aber die Meinung des
anderen respektiert, soweit sie das Prinzip der
Menschlichkeit hochhält. Herbertz hat dies schön
zum Ausdruck gebracht, als er vom «Hohelied der
Toleranz» sprach. Diese Haltung habe ich einmal
als tolerante Intoleranz bezeichnet, und ich glaube,
dass dieser Gegensatz meine Gedanken am besten
zum Ausdruck bringt. Die Liebe, die Güte führt
zur vollen Einsicht in alles Menschliche, in die
Schwächen und Stärken des Menschen und zum
festen Willen, wenn nötig, auch einzugreifen, ohne
damit die Würde des Menschen zu verletzen. Die
Menschheit wird keine Ruhe finden, sie kann nicht
zu einer Erlösung, zu einer Zusammenarbeit kommen,

wenn sie ihre Gruppeninteressen nicht
beiseite legt und sich zur Auffassung durchringt, dass
allein der freundschaftliche Kampf, d. h. die Plattform

der Gemeinschaft die einzige Möglichkeit
bietet, aus ihren schweren Nöten herauszukommen.

Sie braucht dazu ihre Sonderbestrebungen
nicht aufzugeben; jeder kann in voller Freiheit in
wirklich liberalem Sinne seine Studien und seine
Ziele verfolgen. Bei allem aber — und dies ist
der springende Punkt! — darf nie vergessen werden,

dass ihn ein geheimnisvolles Band mit den
Mitmenschen, mit der Kreatur verbindet, ein
soziales Band, das er nicht zerreissen darf, ohne
damit sich selbst und andere ins Unglück zu bringen.

Dass dieses Band nicht da ist, dass das Be-
wusstsein der Zusammengehörigkeit nur lückenhaft

existiert, zeigt unser Zeitalter, zeigt die
Geschichte der Menschheit. Die Tatsache, dass die
Atombombe letzte Auskunft sein soll, ist bezeichnend.

Gandhi aber, der für sein Ideal gestorben
ist, hat gezeigt, dass es auch" einen anderen Weg
gibt, den geistigen, den Weg des freundschaftlichen

Kampfes, den Weg der Menschlichkeit. Zur
Verwirklichung der Forderung nach Ehrfurcht,
Liebe und Güte genügt der gute Wille allein nicht.
Es muss etwas soziologisch Wichtiges hinzukommen,

nämlich, dass die einzelnen Persönlichkeiten,
die von diesen Gedanken durchdrungen sind, sich
ganz und gar dafür einsetzen. Die Humanität kann
nur wirklich werden, wenn Persönlichkeiten, in
denen dieser Gedanke lebendig ist, nicht allein
dastehen, sondern sich zusammentun, um ihrer
Stimme Gehör zu verschaffen und die Oeffentlich-
keit in ihrem Sinne zu beeinflussen. Es soll
erreicht werden, dass die humanitäre Haltung zur
Selbstverständlichkeit wird. Sie soll stets am
Anfang und Ende jeder Tätigkeit stehen, sie soll
die Gesinnung, der Ton sein, auf welche die
Menschen gestimmt sind, und gleichzeitig die
grundsätzliche Stellung, der Ausgangspunkt, von
dem zu allen Problemen Stellung genommen
wird, von der aus jedes Handeln verrichtet wird.
Sie muss als Wert in jeder Person erstarken und
alle, auch die Trägen, beeinflussen, damit sie in
der Welt Früchte tragen und der Idee der Menschlichkeit

zum Siege verhelfen kann.

Aus diesem Geiste heraus möchte ich schlies-
sen mit dem Ausruf:

Humane Menschen aller Länder, vereinigt euch!

140


	Die Menschheit am Scheidewege : ist ein Ausweg aus dem heutigen moralischen Chaos möglich? [Schluss]

