
Zeitschrift: Fachblatt für schweizerisches Anstaltswesen = Revue suisse des
établissements hospitaliers

Herausgeber: Schweizerischer Verein für Heimerziehung und Anstaltsleitung;
Schweizerischer Hilfsverband für Schwererziehbare; Verein für
Schweizerisches Anstaltswesen

Band: 20 (1949)

Heft: 3

Artikel: Die Menscheit [i.e. Menschheit] am Scheidewege : ist ein Ausweg aus
dem heutigen moralischen Chaos möglich? [Fortsetzung folgt]

Autor: Zurukzoglu, St.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-809374

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 14.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-809374
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Fachblatt für Schweizerisches Anstaltswesen
REVUE SUISSES DES ETABLISSEMENTS HOSPITALIERS

Offizielles Fach-Organ folgender Organisationen:

VSA Verein für Schweizerisches Anstaltswesen
S H V S Schweizerischer Hilfsverband für Schwererziehbare
V A Z Vereinigung der Anstaltsvorsteher des Kantons Zürich
V A B Vereinigung der Anstaltsvorsteher des Kantons Bern
AVBB Vereinigung der Anstaltsvorsteher von Baselland und Baselstadt

Regionalverband Schaffhausen / Thurgau
Mitarbeiter: Inland: Schweiz. Landeskonferenz für soziale Arbeit, Zürich

(Studienkommission für die Anstaltsfrage)
Schweiz. Vereinigung Sozialarbeitender, Zürich
Vereinigung Kinderdorf Pestalozzi, Zürich

Ausland: Vereinigung der Niederländischen Anstaltsdirektoren

März 1949 No. 3 Laufende No. 205

Redaktion: Frl. Regina Wiedmer, Bern,
Terrassenweg 12, Tel (031) 2 33 93

Druck U.Administration: A.Stutz & Co.
Wädenswil, Tel. (051) 95 68 37

Postcheck-Konto VIII 3204

Abonnementspreis: Pro Jahr Fr. 10.—

Ausland Fr. 13.—

20. Jahrgang Erscheint monatlich

Inseraten-Annahme : Louis Lorenz, Zürich Postfach Zürich 22 Tel. (051) 27 23 65 Stellenanzeigen nur an A. Stutz & Co., Wädenswil

Die Menscheit am Scheidewege
Ist ein Ausweg aus dem heutigen moralischen Chaos möglich?*)

Von Dozent Dr. St. Zurukzoglu, Bern

I.
«In irgend einem abgelegenen Winkel des in

zahllosen Sonnensystemen flimmernd ausgegossenen

Weltalls gab es einmal ein Gestirn, auf dem
kluge Tiere das Erkennen erfanden. Es war die
hochmütigste und verlegenste Minute der
,Weltgeschichte', aber doch nur eine Minute. Nach
wenigen Atemzügen der Natur erstarrte das
Gestirn, und die klugen Tiere mussten sterben. So
könnte jemand eine Fabel erfinden und würde
doch nicht genügend illustriert haben, wie kläglich,

wie schattenhaft und flüchtig, wie zwecklos
und beliebig sich der menschliche Intellekt innerhalb

der Natur ausnimmt. Es gab Ewigkeiten, in
denen er nicht war, wenn es wieder mit ihm vorbei

ist, wird sich nichts begeben haben».
Dieses vernichtende Urteil Friedrich Nietzsches

über die Bedeutungslosigkeit des menschlichen
Geistes ist der folgerichtige Schluss einer
nihilistischen Weltanschauung. Diese Worte zeigen
schlagartig den Pessimismus, zu dem das menschliche

Denken in seinen zwei hauptsächlichsten
Bestrebungen, das Sein, die Welt zu ergründen,
und das Seinsollende, die Moral, zu begründen,
kommen kann. Diese Worte bringen den Höhepunkt

einer Krisis zum Ausdruck, die nicht von
heute und nicht von gestern ist, sondern stets das
menschliche Denken nach den «letzten Dingen»,

*) Vortrag gehalten in den philosophischen
Gesellschaften von Basel und Bern, 1949.

das Denken des nach der Wahrheit suchenden
Menschen begleitet. Oft hat die Menschheit im
Laufe ihrer Geschichte gsglaubt, diese kritische
Situation überwunden zu haben, indem eine
bestimmte Lösung, wie z. B. die Verkündung einer
Religion oder einer Weltanschauung, ihren Siegeszug

antrat; bald aber setzt, hauptsächlich in Zeiten,

wo die Freiheit des Denkens respektiert wird,
die Kritik ein, und der Verstand fängt an, das
Behauptete nach seinem Inhalt an Wahrheit zu prüfen.
Aber auch in Zeiten der Unterdrückung der Freiheit

des Denkens sind unterirdische Regungen des
Zweifels festzustellen, die einmal in günstigen
Situationen plötzlich zu akuten Erscheinungen führen,

zu wahren Revolutionen des Geistes. Das
Gesagte zeigt uns aber auch etwas anderes und sehr
wichtiges: nämlich, dass die weit- und
lebensanschauliche Krisis der Gegenwart keineswegs
immer die Folge der grossen Weltkriege ist, sondern
umgekehrt: Krieg und Hass, Entzweiung und Mangel

an Verständnis, Unruhe und Zerfleischung sind
zum grössten Teil der Ausdruck der Relativierung
und Subjektivierung der Werte und im allgemeinen

der Erkenntnis. So wird man leicht zu der
Feststellung gezwungen, dass der ganze Fortschritt
der Menschheit, von dem immer wieder die Rede
ist, zu nichts anderem geführt hat als zum Bankrott

des Geistes. Dies gilt vor allem für die Moral-
krisis, die ihren Höhepunkt in den Aussprüchen:
«Die Religion ist Opium für das Volk» und «Was
nützt, ist gut» gefunden hat. Was die Erkenntnis
des Seins anbetrifft, so ist es mit ihr nicht besser

87



bestellt; die Zweifel, ob es uns möglich ist, über
das Wesen des Seins zuverlässige Aussagen zu
machen, sind noch gross. Es handelt sich hier um
Aufgaben der Philosophie und der unvollendeten
Wissenschaft, die weiterbearbeitet werden sollen,
deren jeweilen vorgeschlagene Lösungen aber
schwer eine Grundlage für eine allgemeine
praktische Verständigung geben können.

Selbstverständlich wollen wir nicht leugnen,
dass wir auf einigen besonderen Gebieten der
Kenntnis der Materie und der Beherrschung der
Natur durch die Technik weitergekommen sind,
ja dass von einem tatsächlichen Fortschritt die
Rede sein kann, der uns erlaubt, unser Schicksal
mit Hilfe der Zivilisation zu verbessern und unser
Leben durch erhöhten Schutz zu verlängern. Aber
alle diese Errungenschaften sind an sich neutral,
sie werden zum Engel oder Teufel, Wohltäter oder
Vernichter, je nachdem, ob der Geist sie zum
Wohle der Menschheit benutzt oder zu deren
Vernichtung. Wenn wir vernehmen, dass einige
wenige Atombomben genügen würden, um grosse
Erdteile unbewohnbar zu machen, so kann
niemand mehr behaupten, dass die Vertiefung der
Erkenntnis der Materie ein Segen für den
Menschen war. Es kommt eben letzten Endes auf den
Geist, auf die Gesinnung an. Wenn aber dieser
Geist in seinem unermüdlichen Suchen nach Wahrheit

zum Resultat kommt, dass es eine bindende
Verpflichtung dem Nächsten gegenüber nicht gibt
und dass jeder nach seinem Gutdünken die stets
wachsende Beherrschung der Materie benützen
darf, so können wir ohne weiteres die heutige
Situation verstehen und wundern uns nicht mehr,
dass viele zur Auffassung kommen, dass alles
erlaubt sei und dass man auf nichts mehr Rücksicht

zu nehmen brauche. Man wird uns erwidern,
dass es noch Menschen und Gemeinschaften gibt,
die sich an die Prinzipien der Humanität halten
und nicht aufhören, unablässig zu mahnen und zur
Einsicht aufzufordern. Leider werden diese Stimmen

nicht gehört; trotzdem tragen sie dazu bei,
dass die Welt nicht ganz im Chaos versinkt. Die
entscheidenden Kräfte lassen sich nicht davon
beeinflussen, und die Katastrophe, von der Nietzsche
sprach, braucht nicht durch das Erkalten unserer
Erde über uns zu kommen, sondern sie kann durch
menschliche Hand ausgelöst werden. Wir können
mit wenigen charakteristischen Worten das
Gesagte zusammenfassen, wenn wir einen bekannten
Aphorismus Dostojewskis etwas ändern: Es gibt
keine Wahrheit — Dostojewski sagte Gott — also
ist alles erlaubt! Der seherische Geist Nietzsche
hat auch hier klar gesehen und den Zustand, in
den wir hineingeraten sind, deutlich genug
beschrieben: «Was ich erzähle, ist die Geschichte der
nächsten zwei Jahrhunderte. Ich beschreibe, was
kommt, was nicht mehr anders kommen kann:
die Heraufkunft des Nihilismus. Diese Geschichte
kann jetzt schon erzählt werden: denn die
Notwendigkeit selbst ist hier am Werke. Diese
Zukunft redet schon in hundert Zeichen, dieses
Schicksal kündigt überall sich an: für diese Musik

der Zukunft sind alle Ohren bereits gespitzt,
unsere ganze europäische Kultur bewegt sich seit
langem schon mit einer Tortur der Spannung, die

von Jahrzehnt zu Jahrzehnt wächst, wie auf eine
Katastrophe los: unruhig, gewaltsam, überstürzt,
wie ein Strom, der ans Ende will, der sich nicht
besinnt, der Furcht hat, sich zu besinnen!»

II.
Wenn wir mit klarem Geist und nüchternem

Verstand die ausweglose Situation, die auf welt-
und lebensanschaulichem Gebiet herrscht und in
welche der Mensch sich selbst hineinmanövriert
hat, überblicken, so müssen wir uns fragen, ob die
heutige Entwicklung als etwas Unabänderliches
hingenommen werden soll, oder ob die Möglichkeit

besteht, sich zu besinnen und doch aus dem
heutigen Chaos, aus dem heutigen Nihilismus
herauszukommen. Wir sind keineswegs die ersten,
die diese Frage stellen; es ist die ewige Frage, die
sich alle Einsichtigen, alle jene, die tief in die
Abgründe der menschlichen Natur und des menschlichen

Geistes, in die Abgründe der menschlichen
Situation, hineingeblickt haben, sich seit uralten
Zeiten gestellt haben und zu beantworten versuchten.

Die Geistesgeschichte der Menschheit zeigt
uns aber, dass alle Bemühungen ihr Ziel nicht
erreichten, sonst ständen wir heute an einem
anderen Platz. Trotzdem muss versucht werden, den
Ausweg zu finden, das rettende Wort zu sprechen.
Der Einsichtige muss zwar feststellen, dass der bisher

eingeschlagene Weg — und auf den allein
kommt es bei der Beantwortung des ganzen
Fragenkomplexes an —• schwerlich zu einem Resultat
führen wird, weil die menschliche Natur und der
menschliche Geist so beschaffen sind, dass auf
diesem Wege eine Rettung fast unmöglich ist. Wir
müssen uns deshalb fragen, warum wir das Ziel
nicht erreichen können.

Betrachten wir vorerst die Gegenwart, dann
wird es uns auch möglich sein, die Bemühungen
der Vergangenheit leichter zu verstehen; es
wiederholt sich nämlich immer das gleiche. Bei der
Beantwortung der grossen Menschheitsfragen
werden gewöhnlich zwei Methoden benützt: der
Weg zurück und der Weg vorwärts. Der Weg
zurück ist jener, der zur Wiederherstellung oder
Wiederbelebung alter Weltanschauungen führt,
ganz gleichgültig, ob es sich um Religionen oder
philosophische Systeme handelt. Der Weg nach
vorwärts dagegen versucht, durch die Zugrundelegung

unserer Kenntnisse aus dem Gebiete der
Naturwissenschaft oder neuerer Auffassungen über
den menschlichen Geist und die menschliche Natur

oder unter Zugrundelegung unserer sozialen
Erlebnisse eine neue Welt- und Lebensanschauung
aufzubauen. Das Charakteristische dieser
Bestrebungen ist aber das: Es wird immer gleich, wie in
der Vergangenheit, der Aufbau eines Systems
vollzogen, das einerseits auf Erkenntnisgrundlagen
ruht, die wandelbar, weil nicht endgültig sind,
und sodann gelangt man zu Schlüssen, die über
das Gesicherte hinausgehen, d. h. metaphysischer
Natur sind. Es ist selbstverständlich, dass wir auf
die Weiterführung solcher philosophischer
Untersuchungen keinesfalls verzichten können und dass
wir in Gegenwart und Zukunft die Forschung
in dieser Richtung hin weiterführen werden.
Feststellen müssen wir aber, dass Aussagen

88



über die letzten Dinge, über das Wesen der
Welt, über Gott und die letzte Bestimmung des
Menschen, die Anspruch auf Absolutheit erheben,
immer Gefahr laufen, negiert, nicht anerkannt zu
werden. So führt dieser Versuch zum Aufbau
einer geistigen Welt zu dem traurigen Ergebnis,
dass immer wieder die Kritik und der Zweifel
einsetzen, die die Relativität oder Unhaltbarkeit
dieser oder jener Annahme, die als Grundstein
des Systems benutzt wurde, erweisen und das
Ganze zu Fall bringen. Dass solche Versuche des
Aufbaus weit- und lebensanschaulicher Systeme
zur Vermehrung des Chaos und der Verwirrung
beitragen, steht ausser Zweifel. Auch ist leicht
zu verstehen, dass besonders scharf denkende,
sehr kritische Naturen leicht zum Nihilismus kommen,

d. h. zu der Ansicht, dass der Mensch
unfähig sei, die Wahrheit zu ergründen und dass
die moralischen Forderungen nichts anderes seien
als willkürliche Satzungen des Stärkeren oder des
Wendigeren. Wir sprechen hier keinesfalls einem
Skeptizismus das Wort, sondern es handelt sich
lediglich um eine kritische Würdigung der Ergebnisse

der Philosophie und der Wissenschaft vom
Standpunkt einer praktischen Philosophie im
Sinn der Gewinnung einer sicheren Grundlage für
den Aufbau einer neuen nationalen und
internationalen Weltkultur, einer Kulturethik.

Der Glaube, das Zeitalter des geistigen Liberalismus

bringe einen Ausweg aus diesem Chaos,
hat sich als trügerisch erwiesen. Die hemmungslose

Freiheit hat nicht zu einer harmonischen
Entwicklung des Denkens geführt; im Gegenteil
hat sie zu einer Lockerung jeglicher Bindung
beigetragen, zu rücksichtslosen geistigen und sozialen
Kämpfen, ja vielfach zur Unmenschlichkeit. So
ist es zu verstehen, dass Tatmenschen, die sich
nicht die Mühe nehmen, die Feinheiten der
Probleme zu studieren, oft von einer unbeschreiblichen
Naivität und Primitivität des Geistes, die unbedingt

eine Rettung um jeden Preis versuchen
wollen, nichts anderes übrig bleibt als die
Unfehlbarkeit einer Lehre, einer Lebensanschauung
zu verkünden und sie durch die Anwendung von
Macht durchzusetzen versuchen. In diesem Sinne
ist der geistige Totalitarismus nicht nur unserer
Zeit, sondern aller Zeiten zu verstehen. Aus der
Alternative, vor der sich der Mensch befindet und
die seinem Wesen entspricht, aus der Pendelbewegung

zwischen dem Suchen einer Wahrheit und
dem Verneinen einer Weltanschauung einerseits
und der willkürlichen Verkündigung und gewaltsamen

Durchsetzung einer Lehre anderseits ist die
Menschheit nicht herausgekommen. Dies liegt
daran, dass alle metaphysischen Systeme, deren
Lösungen auf Annahmen und Schlüssen beruhen,
die nicht bewiesen werden können und die zum
Teil Glaubenscharakter haben, keine Aussicht auf
allgemeine Anerkennung haben, immer wieder in
ihrer Richtigkeit angezweifelt und durch andere
ersetzt werden, die wiederum das gleiche Schicksal

erwartet. Wenn wir versuchen, diese Situation
und ihre Bedeutung klarer zu erfassen, so sehen
wir, dass sie der Ausfluss einer und derselben
Geistesrichtung ist: des materialistisch orientierten

Rational-Empirismus. Es handelt sich hier um

eine Betrachtungsweise, der wir viel verdanken
und die wir innerhalb des Ganzen nicht missen
möchten. Es ist jene Richtung, welche die letzte
Entscheidung über die Wahrheit dem vernünftigen
Denken überlässt, das seinerseits nur solche
Hypothesen und Intuitionen als beweiskräftig
anerkennt, die den Sinnen zugänglich sind oder von
der Erfahrung abgeleitet werden können. Es ist
diese empirisch-positivistische Richtung, die zur
modernen Naturwissenschaft und zur modernen
Technik, zum Experiment und zur genauen
Erforschung der Materie — und zum Zeitalter der
Atomzertrümmerung geführt hat. Es ist aber auch
die gleiche Richtung, die keine Beweise auf
weltanschaulichem Gebiet duldet, die nicht auf
Sinneswahrnehmungen zurückzuführen sind. Es

stimmt von diesem Standpunkt aus nicht, wenn
vielerorts behauptet wird, wir hätten auf dem
Gebiet der Naturerkenntnis und der Technik
grosse Fortschritte gemacht, dagegen seien wir auf
moralischem Gebiet zurückgeblieben. An sich darf
man die heutige moralische Situation als einen
Rückschritt empfinden, vom Standpunkt aber des
materialistischen Empirismus aus sind wir
ebensoweit gekommen, indem wir alle menschlichen
Illusionen zerstört haben. Der Weg wird also
nach beiden Richtungen hin kompromisslos
abgeschritten, und wir müssen uns dieser Tatsache be-
wusst werden, wenn wir nach einer Rettung
suchen. Die Einsicht, dass die exakte Forschung, die
ohne handgreifliche Beweise nichts gelten lässt,
uns aus dem Chaos nicht herausführen kann, soll
Gemeingut der führenden Geister werden, sonst
besteht keine Aussicht auf Rettung. Diese
Darstellung der geistigen Situation unserer Zeit wäre
aber unvollständig, wenn wir nicht eine andere
Seite berühren würden, die wir bis jetzt absichtlich

nur beiläufig erwähnt haben. Wir meinen
das Problem der Religion: Die Religion beruft sich
auf die Offenbarung, d. h. auf eine höhere Macht,
die dem Menschen entgegentritt und ihm die Wahrheit

eröffnet. Leider müssen wir hier feststellen,
dass es nicht nur eine, sondern viele Offenbarungen

gibt, die sich te^weise widersprechen, und
dass die im Geiste des Empirismus oder des streng
vernünftigen Denkens arbeitende Wissenschaft
und die Erforschung der Geschichte des
Offenbarungsglaubens soviele Zweifel angehäuft hat,
dass es kaum mehr möglich ist, von einer
wirklichen echten Offenbarung, an der die Menschheit
die lange gesuchte Erlösung finden könnte, zu
sprechen. Das hier Gesagte gilt auch für die
kirchliche Tradition und den auf der Grundlage
der Vernunft aufgebauten Glauben. So ist es zu
verstehen, dass die Religion immer mehr an Boden

verliert und dass sich die Massen und die
Intellektuellen von den Religionsgemeinschaften
fernhalten. Dass heute noch Millionen Menschen
an ihrem Glauben festhalten, ist eine soziale
Erscheinung, die uns zeigt, dass der Mensch auf
absolute Erkenntnis nicht verzichten will, dass er
sich nach einer Heilsgewissheit immer wieder
sehnt. Aber die Entwicklung geht andere Wege,
und diese Wege sind entscheidend für die Struktur

der geistigen Situation unserer Zeit. Wir
möchten fast sagen, dass heute die meisten Gläu-



bigen in irgendeiner Form in ihrem geistigen
Leben vom Relativismus und Nihilismus berührt
sind, der seine Wellen bis in die letzten Winkel
der Erde sendet. Wir sind der Ueberzeugung, dass
eine Erneuerung des religiösen Glaubens und vor
allem des wohl am stärksten sozial orientierten
Christentums, dass eine Verständigung zwischen
den christlichen Kirchen zur Wiederbelebung des

religiösen Lebens Europas und Amerikas beitragen

könnte. Sollte man sich entschliessen können,
sich auf den Kern des religiösen Erlebens zu
konzentrieren, so wäre es meines Erachtens sogar
möglich, mit den anderen Weltreligionen eine
Verständigung zu finden und dadurch die heutige
religiöse Krisis und Zersplitterung grösstenteils zu
beseitigen. Wir sagen ausdrücklich grösstenteils,
weil wir der Meinung sind, dass die völlige
Beseitigung dadurch nicht erreicht werden kann.
Denn jede religiöse Einstellung kann nur für jene
Geltung haben, die daran glauben, und es gibt der
Glaubensunfähigen genug, die man kaum auf
diesem Wege erreichen, d. h. überzeugen, kann.

III.
Wir sehen also, dass alle bis jetzt eingeschlagenen

Wege zur Beseitigung der Krisis durch
geistige Anstrengung oder durch ein religiöses
Erlebnis nicht zum Ziele, zu einer praktischen
Lösung der Probleme geführt haben. Ich selber
habe in einer anderen Arbeit, betitelt «Das Ewige
in der Religion» ') eine Erneuerung des religiösen
Glaubens versucht. Angesichts der Tatsache, dass
meine Lösung wohl wie viele andere nur geringe
Aussicht auf allgemeine Anerkennung hat, habe
ich die Frage nach einer besseren Lösung gestellt
ohne meinen religiösen Standpunkt aufzugeben.
Das hier gesagte gilt auch für meine philosophischen

Ansichten.
Nun wird man uns fragen: Gibt es denn

überhaupt einen anderen Weg als den vernünftigen,
geistigen und den erlebnismässigen, der uns zur
Erlösung bringen kann? Wenn wir dem Geist
oder der Vernunft, der Ahnung und dem Gefühl
misstrauen, welche menschlichen Fähigkeiten wären

dann noch imstande, uns der Lösung näher
zu bringen?

Wir glauben, dass die Frage auf diese Art nicht
richtig gestellt ist. Es kann wohl eine Lösung
geben, an der Vernunft, Verstand und Gefühl
beteiligt sind, sie kommt aber nicht nach der
gleichen Schablone zustande wie es bis jetzt der Fall
war. Man war immer der Auffassung, durch das
fortwährende Suchen nach der absoluten Wahrheit

werde es einmal möglich, sie zu finden. Bis
jetzt aber hat sich der Mensch dieser absoluten
Wahrheit nicht restlos genähert; man hat sogar
das Gefühl, dass, je näher man ihr zu kommen
sucht, man sich desto weiter von ihr entfernt. Die
Aufgabe der Philosophie ist eben eine «ewige»,
und ihre Lösungen sind bescheidene Beiträge zu
dem Abenteuer, in das sich der Mensch gestürzt
hat. Diese Feststellung sollte uns zwingen, uns

1) «Das Ewige in der Religion», Verlag Gerber,
Schwarzenburg, 1948.

einmal auf uns selber zu besinnen, die Frage nach
unserer Situation zu stellen, und zwar mit der
ganzen Kraft unserer Vernunft, unseres Geistes.
Denn die Vernunft, die bis jetzt alles zerstört hat,
soll trotz alledem die Macht sein, die letzten Endes

auch die Rettung bringt. Später wird dann
die Bejahung des Erlebnisses und des Gefühls
hinzukommen, um auch diesen zwei Mächten zu
ihrem Rechte zu verhelfen. Die Besinnung auf die
menschliche Situation, die nichts anderes ist als
die Philosophie der Philosophie, hat zuerst die
Aufgabe, die ausweglosen Versuche zu einer
allgemein verpflichtenden Lebensanschauung
darzustellen. Sie wird die verzweifelte Lage unserer Zeit
die niemand so klar sah wie Nietzsche und Albert
Schweitzer, feststellen müssen und sehen, dass der
Mensch ein Wanderer auf dieser Erde ist.

«Unser Leben gleicht der Reise eines Wandrers
in der Nacht» so sagt sehr schön das Beresina-
lied! Auf dieser Reise durch die Nacht ist aber
der Mensch seines Zieles nicht sicher; er kann es

ahnen, aber niemals bestimmen. Deswegen kann
er auch diese Ahnung nicht zur vollen Anerkennung

bringen und sie als Grundlage für sein
praktisches Handeln benutzen. Daraus das Endresultat:
Das Chaos und der Nihilismus. Aber die volle
Einsicht in die Situation kann ihm helfen, den
Ausweg zu finden. Es stehen ihm vier Möglichkeiten

offen. Zuerst muss er von sich aus
entscheiden, ob er das Leben bejahen oder verneinen
will. Die Verneinung, der Selbstmord oder das
Sich-gehen-lassen in das wilde Treiben der Sinne,
ist eine Möglichkeit, die zwar dem, der aus dem
Leben scheidet oder stumpf wird, durch das
Erlöschen des Bewusstseins und das Sich-Betäuben
Ruhe bringt, sie nützt aber den übrigen Milliarden
von Lebenden, die gewillt sind, weiterzuleben,
nichts. Unsere Bemühungen nach einer Lösung
aber gelten den Lebenden. Für diese bleibt nur
die Lebensbejahung offen. Hier kann der Mensch
sein Ich, sein Ego in den Mittelpunkt stellen und
seinen Willen zur Macht rücksichtslos ausleben,
oder er kann durch das Erlebnis des Du, des
Nächsten, durch die Vertiefung in das Wesen der
leidenden Kreatur sich für die Nächstenliebe
entscheiden, ebenso aus Gründen der Vernunft. Die
Solidarität, das Gefühl der Gemeinschaft, der
Kameradschaft ist das Losungswort dieser Haltung.
Wir glauben nicht, dass der Mensch als Einzelwesen

den rücksichtslosen Ego'smus auf die
Dauer bejahen kann. Die Gemeinschaft als Ganzes,
wenn sie eine Kulturgemeinschaft sein soll und
will, entscheidet sich immer für die Solidarität.
Die heutige Menschheit hat sich, soweit sie sich
frei äussern darf, für diese Möglichkeit entschieden,

und sie ist ihre einzige Hoffnung, um aus der
Angst vor einer neuen Katastrophe herauszukommen.

Die Entscheidung für Gemeinschaft und
Solidarität wird, wenn dieses Erlebnis sich immer
wieder von Kindesbeinen an wiederholt, langsam
die Haltung festigen, welche die Rettung aus dem
Chaos und dem Nihilismus sein kann. Sie kann
zum festen Punkt werden, von dem aus alle
menschlichen Handlungen, alles Suchen nach
Wahrheit, das ganze soziale Leben und soziale
Verhalten beeinflusst werden. Sie soll jeder Ent-

90



Scheidung und jeder Tätigkeit, jeder Auseinandersetzung

vorausgehen und die Grundlage von Kultur

und Ethik abgeben.
Sie sehen, dass diese Lösung weder den Drang

des Menschen nach der Wahrheit irgendwie
verhindern will, noch dazu genügt, den Kampf der
Meinungen aufzugeben. Die Menschheit kann
weiterhin ungehindert ihren geistigen Aufgaben, dem
Suchen nach Wahrheit in Wissenschaft und
Philosophie nachgehen wie sie es bis jetzt getan hat.
Sie soll nur, bevor sie anfängt zu denken und zu
handeln, durch Besinnung auf ihre Situation aus
eigenem Antriebe einige wenige Grundregeln
anerkennen, über die sie keinesfalls hinausgehen
darf, ohne die elementarsten Forderungen des
Menschseins zu verletzen. Hat man diese zwei
grundsätzlich verschiedenen Anschauungsweisen
unterschieden, so ist der Kern, die tragende Idee
unserer Anschauung begriffen. Sie will lediglich
das menschliche Denken und Handeln durch eine
humane Geisteshaltung lenken. Die Freiheit bleibt
bestehen, sie wird nur verpflichtet, dort halt zu
machen, wo es der Respekt vor dem Mitmenschen
verlangt. So wird die Auseinandersetzung nicht
ein Kampf bis aufs Messer, sondern ein sportlich
geführter Widerstreit auf dem Boden der Gemeinschaft,

ein Kampf ohne Hass sein.
Wir wüssten keine bessere Lösung, die aus der

heutigen verzweifelten Situation herausführen
könnte, die gleichzeitig aber auch jedem die Freiheit

lässt zur Meinungsäusserung und zur Wahrung

seiner Würde. Feinde dieser Lösung könnten
nur jene sein, die auf der anderen Seite der
Barrikade stehen, die Gewaltmenschen, die Egoisten
im schlimmsten Sinne des Wortes, die nur ihr
eigenes Ich in den Vordergrund stellen und keine
soziale Bindung anerkennen wollen. Diese aber
v/erden sich nur selten offen zu einer solchen
Anschauung bekennen: Sie werden versuchen, ihrer
Haltung das Mäntelchen des Gemeinschaftsgefühls
umzuhängen und ihren Kampf als verkappter Gegner

führen. Es gibt aber auch eine zweite Art
von Gegnern, diese sind die Absolutisten, die sich
im Besitze der alleinseligmachenden Wahrheit
wähnen, die weder zur Toleranz, noch zum Kom-
promiss im guten Sinne des Wortes bereit sind.
Und dennoch sind diese letzteren nicht ganz
hoffnungslos. Sie könnten unseren Standpunkt
anerkennen, ohne ihre prinzipielle geistige Haltung
zu verleugnen, wenn sie einsehen, dass nicht das
Trennende, sondern das Verbindende das wichtigste

ist. Denn unser Standpunkt soll nicht ein
Standpunkt neben vielen anderen sein, sondern
der Standpunkt, der alle Menschen guten Willens
zur praktischen Arbeit auf einer gemeinsamen
Plattform einigen will. Bevor wir diesen
Abschnitt abschliessen, sehe ich mich veranlasst, über
eine Theorie kurz zu sprechen, die in autoritären
Kreisen, aber auch ausserhalb dieser vertreten
wird und die eine zeitweise Durchbrechung des
Menschlichkeitsprinzips als erlaubt und im Interesse

des Ganzen als berechtigt ansieht. Sie gründet
sich auf die Annahme, die versprochene

Erlösung lasse sich nur verwirklichen durch
Vernichtung der Andersdenkenden, ja sogar durch
die Opferung der heutigen Generation im Inter-

Der Kassationsgerichtshof des

Bundesgerichtes in Lausanne

hat im Prozess des VSA contra Franz F. Otth,
nunmehr Verleger der Hospitalis-Zeitschrift in

Zürich, der seit 1946 sämtliche kantonalen und

eidgenössischen Gerichtsinstanzen beschäftigt
hat, das Urteil gefällt. Er hat in Bestätigung
des Urteils des zürcherischen Obergerichtes und

des Kassationsgerichtes des Kantons Zürich
Herrn Franz F. Otth als des

unlauteren Wettbewerbs
schuldig befunden

unter Kosten- und Entschädigungsfolgen. Wir
sind heute nur im Besitze des Urteils-Disposi-
tivs. Wenn das endgültig redigierte Urteil des

Bundesgerichtes vorliegt, werden wir nicht
ermangeln, unsern Lesern näheren Aufschluss in
dieser Angelegenheit zu erteilen.

esse der kommenden. Eine Widerlegung dieser
Auffassung hätte einen Sinn, wenn die Gegner
auf dem gleichen religiösen oder philosophischen
Standpunkt stehen würden. Dies ist aber nicht der
Fall, was uns zwingt, sie mit ihren eigenen
Argumenten zu bekämpfen. Der versprochene paradiesische

Zustand ist eine Utopie, insofern, als ein
Leben ohne Not und Schwierigkeiten, die immer
wieder überwunden werden müssen, unmöglich
ist. Dagegen ist es sehr wohl denkbar, die heutigen

Zustände fortlaufend zu verbessern, ohne das
vorhandene Gute zu zerstören und den heutigen
Menschen brutal zu vernichten. Mit welchem
Recht übrigens wird von der heutigen Generation
der Verzicht auf Glück und Leben verlangt?

IV.
Die hier auseinander gesetzte Lösungsmöglichkeit

der lebensanschaulichen Krisis ist keineswegs
graue Theorie, mit der sich Philosophen und
Gelehrte befassen. Sie ist im Gegenteil eine Frage,
die alle Menschen, wenigstens in ihren
Grundgedanken, angeht oder angehen sollte. Selbstverständlich

könnte man daraus auch ein gedankenschweres

und mit gründlichen philosophischen
Erörterungen und Betrachtungen beladener
philosophisches System machen. Dies wäre aber nur
ein Kommentar zu den Grundgedanken, der die
geistigen Führer interessieren könnte und nicht
die Massen. Für sie muss die Darstellung einfach
sein, wollen wir nicht wieder in den alten Feh-

91



1er der unverständlichen philosophischen Systeme
zurückfallen. Wir müssen uns immer vor Augen
halten, dass unsere Lösung für die praktische
Arbeit in der Gemeinschaft bestimmt und die
Erneuerung und Wiederbelebung des geistigen
Lebens der Gegenwart nicht nur eine Angelegenheit
der Elite ist, sondern aller. Um das hier Gesagte
zu illustrieren, möchte ich die in diesem Vortrag
dargestellte Problematik von einer anderen Seite
her, die mir als Mediziner und Hygieniker am
nächsten steht und die der Ausgangspunkt meiner
Ueberlegungen war, erläutern. Ich meine die
Wissenschaft von der Gesundheitspflege der Seele,
oder, um sie mit ihrem offiziellen wissenschaftlichen

Namen zu nennen, die Psychohygiene.
Womit beschäftigt sich diese Wissenschaft?

Psychohygiene ist jener Teil der Gesundheitspflege

des Menschen, die sich mit der Erhaltung
der Gesundheit von Seele und Geist befasst. Dies
geschieht einmal im negativen Sinne durch die
Fernhaltung von Schädigungen und dann im
positiven Sinne durch die Förderung der Entfaltung
des Menschen und die Steigerung seiner Leistungsfähigkeit

und Widerstandskraft. Was die negative
Seite anbetrifft, so wollen wir hier keine Worte
verlieren, da sie unserem Gegenstand zum gröss-
ten Teil fernliegt.

Dort, wo Berührungspunkte vorhanden sind,
werde ich an geeigneter Stelle darauf aufmerksam

machen. Auch ein Teil der positiven Seite
dieser Wissenschaft interessiert in diesem Zusam-

Bitte abtrennen!

Bitte der Herausgeber an die Leser:

Sie haben sicher bemerkt, dass in den letzten
paar Monaten das Fachblatt in jeder Hinsicht
einen bemerkenswerten Aufschwung genommen
hat.
Unser Fachblatt ist nicht nur angewiesen aut
das Interesse und Wohlwollen der inserierenden
Firmen, sondern auch auf die Aufmerksamkeit
der Leser.
Da und dort gibt es noch Anstalten oder leitende
Angestellte, wo das Fachblatt noch nicht
bekannt und eingeführt ist. Unter Ihren Freunden
und Bekannten wissen Sie vielleicht solche, und
wir bitten Sie höflich, uns nachstehend ein paar
Adressen anzugeben.

Abonnement für 1 Jahr Fr. 10.—
für 6 Monate Fr. 6.—

(Gewünschtes bitte unterstreichen)

Probenummern erbeten an folgende Adressen:

Datum: Unterschrift und Adresse:

menhang nicht. Wir wollen also nur die Probleme
erörtern, die im Zusammenhang stehen mit dem
geistigen Suchen nach den gültig n Werten des
Lebens, den Werten des wahren Seins, des Guten
und Schönen.

Der Mensch mit seinen Eigenschaften und
Bedürfnissen ist in eine Welt hineingestellt, die ihm
im grossen und ganzen entgegenkommt, denn sonst
wäre seine Existenz unmöglich. Es treten ihm aber
immer wieder Gefahren entgegen, die sein Sein,
seine Existenz in Frage zu stellen vermögen. Diese
Bedrohung wird aber nicht rein passiv entg-gen-
gmommen, sondern entsprechend seinen Fähigkeiten

und der Höhe seines kulturellen Könnens
tritt er ihnen aktiv und schöpferisch entgegen.
Er versucht unablässig, die Seinsgefährdung zu
beseitigen, und dieses Streben könnte man ein
Streben nach Seinssicherung nennen. Der Mensch
ist aber kein bloss auf äussere Reize reagierendes
Wesen, sondern er besitzt höhere Instanzen, das

Ich, das Denken, das Werterlebnis, das Ideal, die
das Handeln mehr oder weniger bewusst leiten.
In bezug auf ihren Inhalt sind aber diese Instanzen

bei jedem Menschen nicht gleich und ausserdem

sind sie unter Umständen bei einem und
demselben Menschen zu verschiedenen Zeiten
verschieden. Daraus entstehen in ihm und in seinen
Beziehungen zu anderen Menschen Konflikte.
Diese Vieldeutigkeit wird stark empfunden, der
Mansch kann darunter sehr leiden und in eine
eigentliche Erkenntnisnot geraten, die überwunden

werden muss. Der Mensch sehnt sich nach
Eindeutigkeit, was nichts anderes ist als das Sehnen

nach einer objektiven oder zwischenmenschlichen

intrasubje^tiven Wahrheit. Die Strebungen
zur Seins- und Existenzsicherung führen also un-
we;gmlich zur Forderung nach Wertsicherheit
oder Wertgewissheit, die m;t anderen Worten als
das Suchen nach dem Sinn des Lebens und der
Welt bezeichnet werden kann. Doch der Mensch
bleibt hier nicht stehen. Die Anerkennung der
grossen objektiven Kulturwerte, der grossen
Einheiten, wie Familie, Staat, Wirtschaft, Wissenschaft,

Kunst usw., und das Schaffen an diesen
Werten genügt ihm nicht. Es genügt ihm nicht,
dass der Sinn des Lebens von ihm aus, d. h. von
den Bedürfnissen seines leiblichen und
seelischgeistigen Ich aus bestimmt wird. Es drängt sich in
ihm, in den meisten Fällen sogar unbewusst, die
Forderung auf, sein Ich, sein Sein, seinen Wert,
d. h. den Sinn seiner Existenz in Einklang mit dem
All, mit dem Sinn des Alls, der Urenergie oder der
Gottheit zu bringen! Dieses Streben nennen wir
metaphysisch oder das Streben nach der Ergrim-
dung des Urwirklichen im Wirklichen. Man könnte
von einem Streben nach der Heilssicherheit oder
Heilsgewissheit sprechen, die vor allem der
Glaube vermittelt. Diese Forderungen treten zu
verschiedenen Zeiten und bei verschiedenen
Anlässen auf. Vor allem in Krisenzeiten, in der
Pubertät, am Ende der Reife, im beginnenden
Senium können unter Umständen gewaltige seelische
Störungen auftreten, die, wenn sie nicht
überwunden werden, zu krankhaften Erscheinungen
führen, die dann Gegenstand der negativen
Psychohygiene werden. (Fortsetzung folgt.)

92


	Die Menscheit [i.e. Menschheit] am Scheidewege : ist ein Ausweg aus dem heutigen moralischen Chaos möglich? [Fortsetzung folgt]

