Zeitschrift: Fachblatt fir schweizerisches Anstaltswesen = Revue suisse des
établissements hospitaliers

Herausgeber: Schweizerischer Verein flir Heimerziehung und Anstaltsleitung;
Schweizerischer Hilfsverband fur Schwererziehbare; Verein fur
Schweizerisches Anstaltswesen

Band: 20 (1949)

Heft: 3

Artikel: Die Menscheit [i.e. Menschheit] am Scheidewege : ist ein Ausweg aus
dem heutigen moralischen Chaos moglich? [Fortsetzung folgt]

Autor: Zurukzoglu, St.

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-809374

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 14.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-809374
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Fachblatt fiir Schweizerisches Anstaltswesen

REVUE SUISSES DES ETABLISSEMENTS HOSPITALIERS

Offizielles Fach-Organ folgender Organisationen:

VSA Verein flir Schweizerisches Anstaltswesen

SHVS Schweizerischer Hilfsverband flir Schwererziehbare

VAZ Vereinigung der Anstaltsvorsteher des Kantons Ziirich

VAB Vereinigung der Anstaltsvorsteher des Kantons Bern

AVBB Vereinigung der Anstaltsvorsteher von Baselland und Baselstadt

Mitarbeiter: Inland:

Regionalverband Schaffhausen / Thurgau

Schweiz. Landeskonferenz fiir soziale Arbeit, Ziirich
(Studienkommission flir die Anstaltsfrage)

Schweiz. Vereinigung Sozialarbeitender, Ziirich
Vereinigung Kinderdorf Pestalozzi, Ziirich

Ausland: Vereinigung der Niederldndischen Anstaltsdirektoren

4 B

Redaktion: Frl. Regina Wiedmer, Bern,
Terrassenweg 12, Tel (031) 233 93

Druck u. Administration: A.Stutz & Co.
Widenswil, Tel. (051) 9568 37
Postcheck-Konto VIII 3204

Abonnementspreis: Pro Jahr Fr. 10.—
Ausland Fr. 13.— /

Maérz 1949 No. 3

Laufende No.205

20. Jahrgang Erscheint monatlich

Inseraten-Annahme: Louls Lorenz, Zilrich Postfach Ziirich 22 Tel. (051) 27 23 65

Stellenanzeigen nur an A, Stutz & Co., Wadenswil l

Die Menscheit am Scheidewege

Ist ein Ausweg aus dem heutigen moralischen Chaos mdoglich?*)

Von Dozent Dr. St. Zurukzoglu, Bern

I

«In irgend einem abgelegenen Winkel des in
zahllosen Sonnensystemen flimmernd ausgegos-
senen Weltalls gab es einmal ein Gestirn, aut dem
kluge Tiere das Erkennen erfanden. Es war die
hochmiitigste und verlegenste Minute der ,Welt-
geschichte’, aber doch nur eine Minute. Nach
wenigen Atemziligen der Natur erstarrte das Ge-
stirn, und die klugen Tiere mussten sterben. So
konnte jemand eine Fabel erfinden und wiirde
doch nicht gentigend illustriert haben, wie klédg-
lich, wie schattenhaft und fliichtig, wie zwecklos
und beliebig sich der menschliche Intellekt inner-
halb der Natur ausnimmt. Es gab Ewigkeiten, in
denen er nicht war, wenn es wieder mit ihm vor-
bei ist, wird sich nichts begeben habens».

Dieses vernichtende Urteil Friedrich Nietzsches
iber die Badeutungslosigkeit des menschlichen
Geistes ist der folgerichtige Schluss einer
nihilistischen Weltanschauung. Diese Worte zeigen
schlagartig den Pessimismus, zu dem das mensch-
liche Denken in seinen zwei hauptséchlichsten
Bestrebungen, das Sein, die Welt zu ergriinden,
und das Seinsollende, die Moral, zu begriinden,
kommen kann. Diese Worte bringen den Hohe-
punkt einer Krisis zum Ausdruck, die nicht von
heute und nicht von gestern ist, sondern stets das
menschliche Denken nach den «letzten Dingens,

*) Vortrag gehalten in den philosophischen Gesell-
schaften von Basel und Bern, 1949.

das Denken des nach der Wahrheit suchenden
Menschen begleitet. Oft hat die Menschheit im
Laufe ihrer Geschichte gzglaubt, diese kritische
Situation liberwunden zu haben, indem eine be-
stimmte Losung, wie z.B. die Verkiundung einer
Religion oder einer Weltanschauung, ihren Sieges-
zug antrat; bald aber setzt, hauptsichlich in Zei-
ten, wo die Freiheit des Denkens respektiert wird,
die Kritik ein, und der Verstand fingt an, das Be-
hauptete nach seinem Inhalt an Wahrheit zu priifen.
Aber auch in Zeiten der Unterdriickung der Frei-
heit des Denkens sind unterirdische Regungen des
Zweifels festzustellen, die einmal in giinstigan Si-
tuationen plétzlich zu akuten Erscheinungen fiih-
ren, zu wahren Revolutionen des Geistes. Das Ge-
sagte zeigt uns aber auch etwas anderes und sehr
wichtiges: ndmlich, dass die welt- und lebensan-
schauliche Krisis der Gegenwart keineswegs im-
mer die Folge der grossen Weltkriege ist, sondern
umgekehrt: Krieg und Hass, Entzweiung und Man-
gel an Versténdnis, Unruhe und Zerfleischung sind
zum grossten Teil der Ausdruck der Relativierung
und Subjektivierung der Werte und im allgemzi-
nen der Erkenntnis. So wird man leicht zu der
Feststellung gezwungen, dass der ganze Fortschritt
der Menschheit, von dem immer wieder die Rede
ist, zu nichts anderem gefiihrt hat als zum Bank-
rott des Geistes. Dies gilt vor allem fiir die Moral-
krisis, die ihren Hohepunkt in den Ausspriichen:
«Die Religion ist Opium fiir das Volk» und «Was
niitzt, ist gut» gefunden hat. Was die Erkenntnis
des Seins anbetrifft, so ist es mit ihr nicht besser

87



bestellt; die Zweifel, ob es uns moglich ist, iiber
das Wesen des Seins zuverlédssige Aussag.n zu
machen, sind noch gross. Es handelt sich hier um
Aufgaben der Philosophie und der unvollendeten
Wissenschaft, die weiterbearbeitet werden sollen,
deren jeweilen vorgeschlagene Losungen aber
schwer eine Grundlage fiir eine allgemeine prak-
tische Verstindigung geben konnen.
Selbstverstindlich wollen wir nicht leugnen,
dass wir auf einigen besonderen Gebieten der
Kenntnis der Materie und der Bzherrschung der
Natur durch die Technik weitergekommen sind,
ja dass von einem tatsédchlichen Fortschritt die
Rede sein kann, der uns erlaubt, unser Schicksal
mit Hilfe der Zivilisation zu verbessern und unser
Leben durch erhohten Schutz zu verldngern. Aber
alle diese Errungenschaften sind an sich neutral,
sie werden zum Engel oder Teufel, Wohltdter oder
Vernichter, je nachdem, ob der Geist sie zum
Wohle der Menschheit benutzt oder zu deren Ver-
nichtung. Wenn wir vernehmen, dass einige we-
nige Atombomben geniligen wiirden, um grosse
Erdteile unbewohnbar zu machen, so kann nie-
mand mehr behaupten, dass die Vertiefung der
Erkenntnis der Materie ein Segen fliir den Men-
schen war. Es kommt eben letzten Endes auf den
Geist, auf die Gesinnung an. Wenn aber dieser
Geist in seinem unermiidlichen Suchen nach Wahr-
heit zum Resultat kommt, dass es eine bindende
Verpflichtung dem Néichsten gegentiber nicht gibt
und dass jeder nach seinem Gutdiinken die stets
wachsende Beherrschung der Materie beniitzen
darf, so kénnen wir ohne weiteres die heutige
Situation verstehen und wundern uns nicht mehr,
dass viele zur Auffassung kommen, dass alles er-
laubt sei und dass man auf nichts mehr Riick-
sicht zu nehmen brauche. Man wird uns erwidern,
dass es noch Menschen und Gemeinschaften gibt,
die sich an die Prinzipien der Humanitat halten
und nicht aufhdren, unabléssig zu mahnen und zur
Einsicht aufzufordern. Leider werden diese Stim-
men nicht gehort; trotzdem tragen sie dazu bei,
dass die Welt nicht ganz im Chaos versinkt. Die
entscheidenden Kréafte lassen sich nicht davon be-
einflussen, und die Katastrophe, von der Nietzsche
sprach, braucht nicht durch das Erkalten unserer
Erde Uber uns zu kommen, sondern sie kann durch
menschliche Hand ausgelost werden. Wir konnen
mit wenigen charakteristischen Worten das Ge-
sagte zusammenfassen, wenn wir einen bekannten
Aphorismus Dostojewskis etwas #ndern: Es gibt
keine Wahrheit — Dostojewski sagte Gott — also
ist alles erlaubt! Der seherische Geist Nietzsche
hat auch hier klar gesehen und den Zustand, in
den wir hineingeraten sind, deutlich genug be-
schrieben: «Was ich erzéhle, ist die Geschichte der
nidchsten zwei Jahrhunderte. Ich beschreibe, was
kommt, was nicht mehr anders kommen kann:
die Heraufkunft des Nihilismus. Diese Geschichte
kann jetzt schon erzéhlt werden: denn die Not-
wendigkeit selbst ist hier am Werke. Diese Zu-
kunft redet schon in hundert Zeichen, dieses
Schicksal kiindigt {iberall sich an: fiir diese Mu-
sik der Zukunft sind alle Ohren bereits gespitzt,
unsere ganze europdische Kultur bewegt sich seit
langem schon mit einer Tortur der Spannung, die

88

von Jahrzehnt zu Jahrzehnt wichst, wie auf eine
Katastrophe los: unruhig, gewaltsam, iberstiirzt,
wie ein Strom, der ans Ende will, der sich nicht
besinnt, der Furcht hat, sich zu besinnen!»

1I.

Wenn wir mit klarem Geist und niichternem
Verstand die ausweglose Situation, die auf welt-
und lebensanschaulichem Gebiet herrscht und in
welche der Mensch sich selbst hineinmanovriert
hat, {iberblicken, so miissen wir uns fragen, ob die
heutige Entwicklung als etwas Unabanderliches
hingenomm_n werden soll, oder ob die Moglich-
keit besteht, sich zu besinnen und doch aus dem
heutigzn Chaos, aus dem heutigen Nihilismus her-
auszukommen. Wir sind keineswegs die ersten,
die diese Frage stellen; es ist die ewige Frage, die
sich alle Einsichtigen, alle jene, die tief in die Ab-
griinde der menschlichen Natur und des mensch-
lichen Geistes, in die Abgriinde der menschlichen
Situation, hineingeblickt haben, sich seit uralten
Zeiten gestellt haben und zu beantworten versuch-
ten. Die Geistesgeschichte der Menschheit zeigt
uns aber, dass alle Bemiihungen ihr Ziel nicht
erreichten, sonst stidnden wir heute an einem an-
deren Platz. Trotzdem muss versucht werden, den
Ausweg zu finden, das rettende Wort zu sprechen.
Der Einsichtige muss zwar feststellen, dass der bis-

her eingeschlagene Weg — und auf den allein
kommt es bei der Beantwortung des ganzen kra-
genkomplexes an — schwerlich zu einem Resultat

fiihren wird, weil die menschliche Natur und der
menschliche Geist so beschaffen sind, dass auf
diesem Wege eine Rettung fast unmoglich ist. Wir
miissen uns deshalb fragen, warum wir das Ziel
nicht erreichen konnen.

Betrachten wir vorerst die Gegenwart, dann
wird es uns auch moglich sein, die Bamithungen
der Vergangenheit leichter zu verstehen; es wie-
derholt sich ndmlich immer das gleiche. Bei der
Beantwortung der grossen Menschheitsfragen
werden gewohnlich zwei Methoden beniitzt: der
Weg zuriick und der Weg vorwérts. Der Weg zu-
riick ist jener, der zur Wiederherstellung oder
Wiederbelebung alter Weltanschauungen fiihrt,
ganz gleichgliltig, ob es sich um Religionen oder
philosophische Systeme handelt. Der Weg nach
vorwiérts dagegen versucht, durch die Zugrunde-
legung unserer Kenntnisse aus dem Gebiete der
Naturwissenschaft oder neuerer Auffassungen iiber
den menschlichen Geist und die menschliche Na-
tur oder unter Zugrundelegung unserer sozialen
Erlebnisse eine neue Welt- und Lebensanschauung
aufzubauen. Das Charakteristische dieser Bestre-
bungen ist aber das: Es wird immer gleich, wie in
der Vergangenheit, der Aufbau eines Systems voll-
zogen, das einerseits auf Erkenntnisgrundlagen
ruht, die wandelbar, weil nicht endgiltig sind,
und sodann gelangt man zu Schliissen, die tliber
das Gesicherte hinausgzhen, d.h. metaphysischer
Natur sind. Es ist selbstverstdndlich, dass wir auf
die Weiterfiihrung solcher philosophischer Unter-
suchungen keinesfalls verzichten koénnen und dass
wir in Gegenwart und Zukunft die Forschung
in dieser Richtung hin weiterfiihren werden.
Feststellen miissen wir aber, dass Aussagen



Uber die letzten Dinge, tliber das Wesen der
Welt, tiber Gott und die letzte Bestimmung des
Menschen, die Anspruch auf Absolutheit erheben,
immer Gefahr laufen, negiert, nicht anerkannt zu
werden. So fithrt dieser Versuch zum Aufbau
einer geistigen Welt zu dem traurigen Ergebnis,
dass immer wieder die Kritik und der Zweifel
einsetzen, die die Relativitdt oder Unhaltbarkeit
dieser oder jener Annahme, die als Grundstein
des Systems benutzt wurde, erweisen und das
Ganze zu Fall bringen. Dass solche Versuche des
Aufbaus welt- und lebensanschaulicher Systeme
zur Vermehrung des Chaos und der Verwirrung
beitragen, steht ausser Zweifel. Auch ist leicht
zu verstehen, dass besonders scharf denkende,
sehr kritische Naturen leicht zum Nihilismus kom-
men, d.h. zu der Ansicht, dass der Mensch un-
fahig sei, die Wahrheit zu ergriinden und dass
die moralischen Forderungen nichts anderes seien
als willkiirliche Satzungen des Stdrkeren oder des
Wendigeren. Wir sprechen hier keinesfalls einem
Skeptizismus das Wort, sondern es handelt sich
lediglich um eine kritische Wiirdigung der Ergeb-
nisse der Philosophie und der Wissenschaft vom
Standpunkt einer praktischen Philosophie im
Sinn der Gewinnung einer sicheren Grundlage fiir
den Aufbau einer neuen nationalen und interna-
tionalen Weltkultur, einer Kulturethik.

Der Glaube, das Zeitalter des geistigen Libera-
lismus bringe einen Ausweg aus diesem Chaos,
hat sich als triigerisch erwiesen. Die hemmungs-
lose Freiheit hat nicht zu einer harmonischen
Entwicklung des Denkens gefiihrt; im Gegenteil
hat sie zu einer Lockerung jeglicher Bindung bei-
getragen, zu riicksichtslosen geistigen und sozialen
Kimpfen, ja vielfach zur Unmenschlichkeit. So
ist es zu verstehen, dass Tatmenschen, die sich
nicht die Miithe nehmen, die Feinheiten der Pro-
bleme zu studieren, oft von einer unbeschreiblichen
Naivitdt und Primitivitdt des Geisles, die unbe-
dingt eine Rettung um jeden Preis versuchen
wollen, nichts anderes tiibrig bleibt als die Un-
fehlbarkeit einer Lehre, einer Lebensanschauung
zu verklinden und sie durch die Anwendung von
" Macht durchzusetzen versuchen. In diesem Sinne
ist der geistigz Totalitarismus nicht nur unserer
Zeit, sondern aller Zeiten zu verstehen. Aus der
Alternative, vor der sich der Mensch befindet und
die seinem Wesen entspricht, aus der Pendelbe-
wegung zwischen dem Suchen einer Wahrheit und
dem Verneinen einer Weltanschauung einerseits
und der willkiirlichen Verkiindigung und gewalt-
samen Durchsetzung einer Lehre anderseits ist die
Menschheit nicht herausgekommen. Dies liegt
daran, dass alle metaphysischen Systeme, deren
Losungen auf Annahmen und Schliissen beruhen,
die nicht bewiesen werden kénnen und die zum
Teil Glaubenscharakter haben, keine Aussicht auf
allgemeine Anerkennung haben, immer wieder in
ihrer Richtigkeit angezweifelt und durch andere
ersetzt werden, die wiederum das gleiche Schick-
sal erwartet. Wenn wir versuchen, diese Situation
und ihre Bedeutung klarer zu erfassen, so sehen
wir, dass sie der Ausfluss einer und derselben
Geistesrichtung ist: des materialistisch orientier-
ten Rational-Empirismus. Es handelt sich hier um

eine Betrachtungsweise, der wir viel verdanken
und die wir innerhalb des Ganzen nicht missen
mochten. Es ist jene Richtung, welche die letzte
Entscheidung tiber die Wahrheit dem verniinftigen
Denken tiberlisst, das seinerseits nur solche Hy-
pothesen und Intuitionen als beweiskréiftig aner-
kennt, die den Sinnen zugénglich sind oder von
der Erfahrung abgeleitet werden konnen. Es ist
diese empirisch-positivistische Richtung, die zur
modernen Naturwissenschaft und zur modernen
Technik, zum Experiment und zur genauen Er-
forschung der Materie — und zum Zeitalter der
Atomzertriimmerung gefiihrt hat. Es ist aber auch
die gleiche Richtung, die keine Beweise auf welt-
anschaulichem Gebiet duldet, die nicht auf Sin-
neswahrnehmungen zuriickzufithren sind. Es
stimmt von diesem Standpunkt aus nicht, wenn
vielerorts behauptet wird, wir héitten auf dem
Gebiet der Naturerkenntnis und der Technik
grosse Fortschritte gemacht, dagegen seien wir auf
moralischem Gebiet zuriickgeblieben. An sich darf
man die heutige moralische Situation als einen
Riickschritt empfinden, vom Standpunkt aber des
materialistischen Empirismus aus sind wir eben-
soweit gekommen, indem wir alle menschlichen
Illusionen zerstért haben. Der Weg wird also
nach beiden Richtungen hin kompromisslos abge-
schritten, und wir miissen uns dieser Tatsache be-
wusst werden, wenn wir nach einer Rettung su-
chen. Die Einsicht, dass die exakte Forschung, die
ohne handgreifliche Beweise nichts gelten lisst,
uns aus dem Chaos nicht herausfithren kann, soll
Gemeingut der fiihrenden Geister werden, sonst
besteht keine Aussicht auf Rettung. Diese Dar-
stellung der geistigen Situation unserer Zeit wéire
aber unvollstindig, wenn wir nicht eine andere
Seite berlihren wiirden, die wir bis jetzt absicht-
lich nur beildufig erwidhnt haben. Wir meinen
das Problem der Religion: Die Religion beruft sich
auf die Offenbarung, d.h. auf eine héhere Macht,
die dem Menschen entgegentritt und ihm die Wahr-
heit eroffnet. Leider miissen wir hier feststellen,
dass es nicht nur eine, sondern viele Offenbarun-
gen gibt, die sich teilweise widersprechen, und
dass die im Geiste des Empirismus oder des streng
verniinftigen Denkens arbeitende Wissenschaft
und die Erforschung der Geschichte des Offen-
barungsglaubens soviele Zweifel angehduft hat,
dass es kaum mehr moglich ist, von einer wirk-
lichen echten Offenbarung, an der die Menschheit
die lange gesuchte Erlosung finden konnte, zu
sprechen. Das hier Gesagte gilt auch fur die
kirchliche Tradition und den auf der Grundlage
der Vernunft aufgebauten Glauben. So ist es zu
verstehen, dass die Religion immer mehr an Bo-
den verliert und dass sich die Massen und die In-
tellektuellen von den Religionsgemeinschaften
fernhalten. Dass heute noch Millionen Menschen
an ihrem Glauben festhalten, ist eine soziale Er-
scheinung, die uns zeigt, dass der Mensch auf
absolute Erkenntnis nicht verzichten will, dass er
sich nach einer Heilsgewissheit immer wieder
sehnt. Aber die Entwicklung geht andere Wege,
und diese Wege sind entscheidend fiir die Struk-
tur der geistigen Situation unserer Zeit. Wir
mochten fast sagen, dass heute die meisten Glau-

89



bigen in irgendeiner Form in ihrem geistigen Le-
ben vom Relativismus und Nihilismus beriihrt
sind, der seine Wellen bis in die letzten Winkel
der Erde sendet. Wir sind der Ueberzeugung, dass
eine Erneuerung des religiosen Glaubens und vor
allem des wohl am stédrksten sozial orientierten
Christentums, dass eine Verstdndigung zwischen
den christlichen Kirchen zur Wiederbelebung des
religiosen Lebens Europas und Amerikas beitra-
gen konnte. Sollte man sich entschliessen koénnen,
sich auf den Kern des religiésen Erlebens zu kon-
zentrieren, so wire es meines Erachtens sogar
moglich, mit den anderen Weltreligionen eine Ver-
stindigung zu finden und dadurch die heutige
religiose Krisis und Zersplitterung grosstenteils zu
beseitigen. Wir sagen ausdriicklich grosstenteils,
weil wir der Meinung sind, dass die vollige Be-
seitigung dadurch nicht erreicht werden kann.
Denn jede religitse Einstellung kann nur fiir jene
Geltung haben, die daran glauben, und es gibt der
Glaubensunfihigen genug, die man kaum auf die-
sem Wege erreichen, d.h. iberzeugen, kann.

III.

Wir sehen also, dass alle bis jetzt eingeschla-
genen Wege zur Beseitigung der Krisis durch
geistige Anstrengung oder durch ein religiéses
Erlebnis nicht zum Ziele, zu einer praktischen
Losung der Probleme gefiihrt haben. Ich selber
habe in einer anderen Arbeit, betitelt «Das Ewige
in der Religion»!) eine Erneuerung des religiosen
Glaubens versucht. Angesichts der Tatsache, dass
meine Losung wohl wie viele andere nur geringe
Aussicht auf allgemeine Anerkennung hat, habe
ich die Frage nach einer besseren Losung gestellt
ohne meinen religiosen Standpunkt aufzugeben.
Das hier gesagte gilt auch fiir meine philosophi-
schen Ansichten.

Nun wird man uns fragen: Gibt es denn iiber-
haupt einen anderen Weg als den verniinftigen,
geistigen und den erlebnisméissigen, der uns zur
Erlésung bringen kann? Wenn wir dem Geist
oder der Vernunft, der Ahnung und dem Gefiihl
misstrauen, welche menschlichen Fahigkeiten wéi-
ren dann noch imstande, uns der Lésung n#her
zu bringen?

Wir glauben, dass die Frage auf diese Art nicht
richtig gestellt ist. Es kann wohl eine Lésung ge-
ben, an der Vernunft, Verstand und Gefiihl be-
teiligt sind, sie kommt aber nicht nach der glei-
chen Schablone zustande wie es bis jetzt der Fall
war. Man war immer der Auffassung, durch das
fortwidhrende Suchen nach der absoluten Wahr-
heit werde es einmal méglich, sie zu finden. Bis
jetzt aber hat sich der Mensch dieser absoluten
‘Wahrheit nicht restlos gendhert; man hat sogar
das Gefiihl, dass, je nidher man ihr zu kommen
sucht, man sich desto weiter von ihr entfernt. Die
Aufgabe der Philosophie ist eben eine «ewiges,
und ihre Ldsungen sind bescheidene Beitrige zu
dem Abenteuer, in das sich der Mensch gestiirzt
hat. Diese Feststellung sollte uns zwingen, uns

) «Das Ewige in der Religion», Verlag Gerber,
Schwarzenburg, 1948.

90

einmal auf uns selber zu besinnen, die Frage nach
unserer Situation zu stellen, und zwar mit der
ganzen Kraft unserer Vernunft, unseres Geistes.
Denn die Vernunft, die bis jetzt alles zerstort hat,
soll trotz alledem die Macht sein, die letzten En-
des auch die Rettung bringt. Spéater wird dann
die Bejahung des Erlebnisses und des Gefiihls
hinzukommen, um auch diesen zwei Mé&chten zu
ihrem Rechte zu verhelfen. Die Besinnung auf die
menschliche Situation, die nichts anderes ist als
die Philosophie der Philosophie, hat zuerst die
Aufgabe, die ausweglosen Versuche zu einer all-
gemein verpflichtenden Lebensanschauung darzu-
stellen. Sie wird die verzweifelte Lage unserer Zeit
die niemand so klar sah wie Nietzsche und Albert
Schweitzer, feststellen miissen und sehen, dass der
Mensch ein Wanderer auf dieser Erde ist.
«Unser Leben gleicht der Reise eines Wandrers
in der Nacht» so sagt sehr schon das Beresina-
lied! Auf dieser Reise durch die Nacht ist aber
der Mensch seines Zieles nicht sicher; er kann es
ahnen, aber niemals bestimmen. Deswegen kann
er auch diese Ahnung nicht zur vellen Anerken-
nung bringen und sie als Grundlage fiir sein prak-
tisches Handeln benutzen. Daraus das Endresultat:
Das Chaos und der Nihilismus. Aber die volle
Einsicht in die Situation kann ihm helfen, den
Ausweg zu finden. Es stehen ibhm vier Moglich-
keiten offen. Zuerst muss er von sich aus ent-
scheiden, ob er das Leben bejahen oder verneinen
will. Die Verneinung, der Selbstmord oder das
Sich-gehen-lassen in das wilde Treiben der Sinne,
ist eine Moglichkeit, die zwar dem, der aus dem
Leben scheidet oder stumpf wird, durch das Er-
16schen des Bewusstseins und das Sich-Betduben
Ruhe bringt, sie nlitzt aber den tibrigen Milliarden
von Lebenden, die gewillt sind, weiterzuleben,
nichts. Unsere B:miihungen nach einer Losung
aber gelten den Lebenden. Fiir diese bleibt nur
die Lebensbejahung offen. Hier kann der Mensch
sein Ich, sein Ego in den Mittelpunkt stellen und
seinen Willen zur Macht riicksichtslos ausleben,
cder er kann durch das Erlebnis des Du, des
Nichsten, durch die Vertiefung in das Wesen der
leidenden Kreatur sich fiir die Nichstenliebe ent-
scheiden, ebenso aus Griinden der Vernunft. Die
Solidaritit, das Gefithl der Gemeinschaft, der Ka-
meradschaft ist das Losungswort dieser Haltung.
Wir glauben nicht, dass der Mensch als Einzel-
wesen den ricksichtslosen Egoismus auf die
Dauer bejahen kann. Die Gemeinschaft als Ganzes,
wenn sie eine Kulturgemeinschaft sein soll und
will, entscheidet sich immer fur die Solidaritat.
Die heutige Menschheit hat sich, soweit sie sich
frei &dussern darf, fiir diese Moglichkeit entschie-
den, und sie ist ihre einzige Hoffnung, um aus der
Angst vor einer neuen Katastrophe herauszukom-
men. Die Entscheidung fiir Gemeinschaft und So-
lidaritdt wird, wenn dieses Erlebnis sich immer
wieder von Kindesbeinen an wiederholt, langsam
die Haltung festigen, welche die Rettung aus dem
Chaos und dem Nihilismus sein kann. Sie kann
zum festen Punkt werden, von dem aus alle
meanschlichen Handlungen, alles Suchen nach
Wahrheit, das ganze soziale Leben und soziale
Verhalten beeinflusst werden. Sie soll jeder Ent-



scheidung und jeder Titigkeit, jeder Auseinander-
setzung vorausgehen und die Grundlage von Kul-
tur und Ethik abgeben.

Sie sehen, dass diese Losung weder den Drang
des Menschen nach der Wahrheit irgendwie ver-
hindern will, noch dazu gentigt, den Kampf der
Meinungen aufzugeben. Die Menschheit kann wei-
terhin ungehindert ihren geistigen Aufgaben, dem
Suchen nach Wahrheit in Wissenschaft und Philo-
sophie nachgehen wie sie es bis jetzt getan hat.
Sie soll nur, bevor sie anfingt zu denken und zu
handeln, durch Besinnung auf ihre Situation aus
eigenem Antriebe einige wenige Grundregeln an-
erkennen, iiber die sie keinesfalls hinausgehen
darf, ohne die elementarsten Forderungen des
Menschseins zu verletzen. Hat man diese zwei
grundséitzlich verschiedenen Anschauungsweisen
unterschieden, so ist der Kern, die tragende Idee
unserer Anschauung begriffen. Sie will lediglich
das menschliche Denken und Handeln durch eine
humane Geisteshaltung lenken. Die Freiheit bleibt
bestehen, sie wird nur verpflichtet, dort halt zu
machen, wo es der Respekt vor dem Mitmenschen
verlangt. So wird die Auseinandersetzung nicht
ein Kampf bis aufs Messer, sondern ein sportlich
gefliihrter Widerstreit auf dem Boden der Gemein-
schaft, ein Kampf ohne Hass sein.

Wir wiissten keine bessere Lésung, die aus der
heutigen verzweifelten Situation herausfiihren
kénnte, die gleichzeitig aber auch jedem die Frei-
heit lédsst zur Meinungsdusserung und zur Wah-
rung seiner Wiirde. Feinde dieser Losung koénnten
nur jene sein, die auf der anderen Seite der Bar-
rikade stehen, die Gewaltmenschen, die Egoisten
im schlimmsten Sinne des Wortes, die nur ihr
eigenes Ich in den Vordergrund stellen und keine
soziale Bindung anerkennen wollen. Diese aber
werden sich nur selten offen zu einer solchen An-
schauung bekennen: Sie werden versuchen, ihrer
Haltung das Mintelchen des Gemeinschaftsgefiihls
umzuhingen und ihren Kampf als verkappter Geg-
ner fithren. Es gibt aber auch eine zweite Art
von Gegnern, diese sind die Absolutisten, die sich
im Besitze der alleinseligmachenden Wahrheit
wéahnen, die weder zur Toleranz, noch zum Kom-
promiss im guten Sinne des Wortes bereit sind.
Und dennoch sind diese letzteren nicht ganz hoff-
nungslos. Sie konnten unseren Standpunkt aner-
kennen, ohne ihre prinzipielle geistige Haltung
zu verleugnen, wenn sie einsehen, dass nicht das
Trennende, sondern das Verbindende das wichtig-
ste ist. Denn unser Standpunkt soll nicht ein
Standpunkt neben vielen anderen sein, sondern
der Standpunkt, der alle Menschen guten Willens
zur praktischen Arbeit auf einer gemeinsamen
Plattform einigen will. Bevor wir diesen Ab-
schnitt abschliessen, sehe ich mich veranlasst, liber
eine Theorie kurz zu sprechen, die in autoritédren
Kreisen, aber auch ausserhalb dieser vertreten
wird und die eine zeitweise Durchbrechung des
Menschlichkeitsprinzips als erlaubt und im Inter-
esse des Ganzen als berechtigt ansieht. Sie griin-
det sich auf die Annahme, die versprochene Er-
16sung lasse sich nur verwirklichen durch Ver-
nichtung der Andersdenkenden, ja sogar durch
die Opferung der heutigen Generation im Inter-

Der Kassationsgerichtshof des

Bundesgerichtes in Lausanne

hat im Prozess des VSA contra Franz F. Otth,
nunmehr Verleger der Hospitalis-Zeitschrift in
Ziirich, der seit 1946 samtliche kantonalen und
eidgenossischen Gerichtsinstanzen beschiftigt
hat, das Urteil gefillt. Exr hat in Restitigung
des Urteils des ziircherischen Obergerichtes und
des Kassationsgerichtes des Ziirich
Herrn Franz F.Otth als des

unlauteren Wetthewerhs

schuldig befunden

Kantons

unter Kosten- und Entschidigungsfolgen. Wir
sind heute nur im Resitze des Urteils-Disposi-
tivs. Wenn das endgiiltig redigierte Urteil des
Bundesgerichtes vorliegt, werden wir nicht er-
mangeln, unsern Lesern niheren Aufschluss in

dieser Angelegenheit zu erteilen.

esse der kommenden. Eine Widerlegung dieser
Auffassung hitte einen Sinn, wenn die Gegner
auf dem gleichen religitsen oder philosophischen
Standpunkt stehen wiirden. Dies ist aber nicht der
Tall, was uns zwingt, sie mit ihren eigenen Argu-
menten zu bekdmpfen. Der versprochene paradie-
sische Zustand ist eine Utopie, insofern, als ein
Leben ohne Not und Schwierigkeiten, die immer
wieder iiberwunden werden miissen, unmdglich
ist. Dagegen ist es sehr wohl denkbar, die heuti-
gen Zustdnde fortlaufend zu verbessern, ohne das
vorhandene Gute zu zerstoren und den heutigen
Menschen brutal zu vernichten. Mit welchem
Recht iibrigens wird von der heutigen Generation
der Verzicht auf Glick und Leben verlangt?

IV.

Die hier auseinander gesetzte Losungsmoglich-
keit der lebensanschaulichen Krisis ist keineswegs
graue Theorie, mit der sich Philosophen und Ge-
lehrte befassen. Sie ist im Gegenteil eine Frage,
die alle Menschen, wenigstens in ihren Grund-
gedanken, angeht oder angehen sollte. Selbstver-
stdndlich kdnnte man daraus auch ein gedanken-
schweres und mit grindlichen philosophischen
Erorterungen und Betrachtungen beladener philo-
sophisches System machen. Dies wire aber nur
ein Kommentar zu den Grundgedanken, der die
geistigen Fiihrer interessieren konnte und nicht
die Massen. Fir sie muss die Darstellung einfach
sein, wollen wir nicht wieder in den alten Feh-

91



ler der unverstidndlichen philosophischen Systeme
zurlickfallen. Wir miissen uns immer vor Augen
halten, dass unsere Losung fiir die praktische Ar-
beit in der Gemeinschaft bestimmt und die Er-
neuerung und Wiederbelebung des geistigen Le-
bens der Gegenwart nicht nur eine Angelegenheit
der Elite ist, sondern aller. Um das hier Gesagte
zu illustrieren, mochte ich die in diesem Vortrag
dargestellte Problematik von einer anderen Seite
ker, die mir als Mediziner und Hygieniker am
nichsten steht und die der Ausgangspunkt meiner
Ueberlegungen war, erldutern. Ich meine die Wis-
senschaft von der Gesundheitspflege der Seele,
oder, um sie mit ihrem offiziellen wissenschaft-
lichen Namen zu nennen, die Psychohygiene.

Womit beschiftigt sich diese Wissenschaft?
Psychohygiene ist jener Teil der Gesundheits-
pfleg> des Menschen, die sich mit der Erhaltung
der Gesundheit von Seele und Geist befasst. Dies
geschieht einmal im negativen Sinne durch die
Fernhaltung von Schédigungen und dann im po-
sitiven Sinne durch die Férderung der Entfaltung
des Menschen und die Steigerung seiner Leistungs-
fihigkeit und Widerstandskraft. Was die negative
Seite anbetrifft, so wollen wir hier keine Worte
verlieren, da sie unserem Gegenstand zum gross-
ten Teil fernliegt.

Dort, wo Berlihrungspunkte vorhanden sind,
werde ich an g-:eigneter Stelle darauf aufmerk-
sam machen. Auch ein Teil der positiven Seite
dieser Wissenschaft interessiert in diesem Zusam-

Bitte der Herausgeber an die Leser:

Sie haben sicher bemerkt, dass in den letzten
paar Monaten das Fachblatt in jeder Hinsicht
einen bemerkenswerten Aufschwung genommen
hat.

Unser Fachblatt ist nicht nur angewiesen aut
das Interesse und Wohlwollen der inserierenden
Firmen, sondern auch auf die Aufmerksamkeit
der Leser.

Da und dort gibt es noch Anstalten oder leitende
Angestellte, wo das Fachblatt noch nicht be-
kannt und eingefiihrt ist. Unter Ihren Freunden
und Bekannten wissen Sie vielleicht solche, und
wir bitten Sie hoéflich, uns nachstehend ein paar
Adressen anzugeben.

Abonnement fiir 1 Jahr Fr.10.—
fiir 6 Monate Fr. 6.—
(Gewilinschtes bitte unterstreichen)

Probenummern erbeten an folgende Adressen:

menhang nicht. Wir wollen also nur die Probleme
erdortern, die im Zusammenhang stehen mit dem
geistigen Suchen nach den giiltig'n Werten ces
Lebens, den Werten des wahren Seins, des Guten
und Schonen.

Der Mensch mit seinen Eigenschaften und Be-
diirfnissen ist in eine Welt hineingestellt, die ihm
im grossen und ganzen entgegenkommt, denn sonst
wire seine Existenz unmoglich. Es treten ihm aber
immer wieder Gefahren entgegen, die sein Sein,
seine Existenz in Frage zu stellen vermdgen. Diese
Bedrohung wird aber nicht rein passiv entg-gen-
g nommen, sondern entsprechend seinen Fé&hig-
keiten und der Hohe seines kulturellen Koénnens
tritt er ihnen aktiv und schoépferisch entgegen.
Er versucht unabléssig, die Seinsg=fdhrdung zu
beseitigen, und dieses Streben koénnte man ein
Streben nach Seinssicherung nennen. Der Mensch
ist aber kein bloss auf duss=re Reize reagierendes
Wesen, sondern er besitzt hohere Instanzen, das
Ich, das Denken, das Werterlebnis, das Ideal, die
das Handeln mehr oder weniger bewusst leiten.
In bezug auf ihren Inhalt sind aber diese Instan-
zen bei jedem Menschen nicht gleich und ausser-
dem sind sie unter Umsténden bei einem und dem-
selben Menschen zu verschiedenen Zeiten ver-
schieden. Daraus entstehen in ihm und in seinen
Beziehungen zu anderen Menschen Konflikte.
Diese Vieldeutigkeit wird stark empfunden, der
M-nsch kann darunter sehr leiden und in eine
eigontliche Erkenntnisnot geraten, die iiberwun-
den werden muss. Der Mensch sehnt sich nach
Eindeutigkeit, was nichts anderes ist als das Seh-
nen nach einer objektiven oder zwischenmensch-
lichen intrasubje™-tiven Wahrheit. Die Strebungen
zur Seins- und Existenzsicherung fithren also un-
weigsrlich zur Forderung nach Wertsicherheit
oder Wertgewissheit, die mit anderen Worten als
das Suchen nach dem Sinn des Lebens und der
Welt bezeichnet werden kann. Doch der Mensch
bleibt hier nicht stehen. Die Anerkennung der
grossen objektiven Kulturwerte, der grossen Ein-
heiten, wie Familie, Staat, Wirtschaft, Wissen-
schaft, Kunst usw., und das Schaffen an diesen
Werten genligt ihm nicht. Es genligt ihm nicht,
dass der Sinn des Lebens von ihm aus, d.h. von
den Ba"lirfnissen seines leiblichen und seelisch-
geistigen Ich aus bestimmt wird. Es dréngt sich in
ihm, in den meisten Fillen sogar unbewusst, die
Forderung auf, sein Ich, sein Sein, seinen Wert,
d. h. den Sinn seiner Existenz in Einklang mit dem
All, mit dem Sinn des Alls, der Urenergie oder der
Gottheit zu bringen! Dieses Streben nennen wir
metaphysisch oder das Streben nach der Ergrin-
dung des Urwirklichen im Wirklichen. Man konnte
von einem Streben nach der Heilssicherheit oder
Heilsgzwissheit sprechen, die vor allem der
Glaube vermittelt. Diese Forderungen treten zu
verschiedenen Zeiten und bei verschiedenen An-
ldssen auf. Vor allem in Krisenzeiten, in der Pu-
bertit, am Ende der Reife, im beginnenden Se-
nium koénnen unter Umstidnden gewaltige seelische
Storungen auftreten, die, wenn sie nicht {iber-
wunden werden, zu krankhaften E:scheinungen
fithren, die dann Gegenstand der negativen Psy-
chohygiene werden. (Fortsetzung folgt.)



	Die Menscheit [i.e. Menschheit] am Scheidewege : ist ein Ausweg aus dem heutigen moralischen Chaos möglich? [Fortsetzung folgt]

