
Zeitschrift: Fachblatt für schweizerisches Anstaltswesen = Revue suisse des
établissements hospitaliers

Herausgeber: Schweizerischer Verein für Heimerziehung und Anstaltsleitung;
Schweizerischer Hilfsverband für Schwererziehbare; Verein für
Schweizerisches Anstaltswesen

Band: 20 (1949)

Heft: 2

Artikel: Intelligenz+Schule [Fortsetzung]

Autor: Müller, Ernst

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-809366

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 12.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-809366
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Fachblatt für Schweizerisches Anstaltswesen
REVUE SUISSES DES ETABLISSEMENTS HOSPITALIERS

Offizielles Fach-Organ folgender Organisationen:

V S A Verein für Schweizerisches Anstaltswesen
S H V S Schweizerischer Hilfsverband für Schwererziehbare
V A Z Vereinigung der Anstaltsvorsteher des Kantons Zürich
V A B Vereinigung der Anstaltsvorsteher des Kantons Bern
AVBB Vereinigung der Anstaltsvorsteher von Baselland und Baselstadt

Regionalverband Schaffhausen / Thurgau
Mitarbeiter: Inland: Schweiz. Landeskonferenz für soziale Arbeit, Zürich

(Studienkommission für die Anstaltsfrage)
Schweiz. Vereinigung Sozialarbeitender, Zürich
Vereinigung Kinderdorf Pestalozzi, Zürich

Ausland: Vereinigung der Niederländischen Anstaltsdirektoren

Februar 1949 No. 2 Laufende No. 204 20. Jahrgang Erscheint monatlich

Redaktion: Frl. Regina Wiedmer, Bern,
Terrassenweg 12, Tel. (031) 2 33 93

Druck u. Administration: A.Stutz & Co.
Wädenswil, Tel. (051) 95 68 37

Postcheck-Konto VIII 3204

Abonnementspreis: Pro Jahr Fr. 10.—

Ausland Fr. 13.—

V

Inseraten-Annahme : Louis Lorenz, Zürich Postfach Zürich 22 Tel. (051) 27 23 65 Stellenanzeigen nur an A. Stutz & Co., Wädenswil

Intelligenz |

Vortrag von Ernst Müller, Vorsteher, Weissenheim, Bern

gehalten an einem Eltern-Abend im Hinblick auf die neu errichtete Spezialklasse

(Fortsetzung.)

Die bisherigen Ueberlegungen haben ergeben:
1. Dass die Ueberschätzung des Wissens, des

Intellekts im allgemeinen und besonders in der
Schule, eine Vernachlässigung des Gemütes und
der Willenskräfte, d. h. des Charakters unweigerlich

zur Folge hat.
2. Dass diese Zustände eine Folge davon sind,

dass man, beherrscht von der materialistischen
Weltanschauung, aufgehört hat, den Menschen als
ein geistiges Wesen zu betrachten.

Die Vorstellung vom Wesen des Menschen, wie
wir sie heute haben, hat zur Missachtung der
geistigen Bedürfnisse des Menschen geführt. Wir
wissen nicht mehr, wessen der Mensch bedarf,
um wirklich Mensch sein zu können. Nur von der
Grundlage eines neuen, der Wirklichkeit besser
entsprechenden Menschenbildes aus werden wir
die Möglichkeit gewinnen, die Schule so
umzugestalten, dass die seelisch-geistigen und die
körperlichen Kräfte in einem gesunden Verhältnis
zueinander entwickelt werden können.

Worin sich dieses neue, der Wirklichkeit besser

entsprechende Menschenbild von dem heute
gültigen im einzelnen unterscheidet, kann im Rahmen

eines Vortrages nicht umfassend dargetan
werden. Wir müssen uns auf einige Hinweise, die
als Ausgangspunkte dienen können, beschränken.

Von besonderer Bedeutung für alle Menschenbildung

ist die Vorstellung, die wir uns machen
von den Beziehungen zwischen dem Körperlichen
und dem Geistigen im Menschen. Wir beobachten,

wie beim Kinde die körperliche und die geistige
Entwicklung parallel verlaufen. Wir sehen den
Geist in Abhängigkeit vom Körper, vor allem
vom Gehirn und vom Nervensystem. Wird das
Gehirn verletzt, so tritt in der Regel auch eine
geistige Schädigung auf. Diese augenfällige
Abhängigkeit des Geistes vom Körper hat zu der
Auffassung geführt, der menschliche Geist sei nur
ein Produkt des Körpers, eine Aeusserungsform
von diesem. Damit sah man den Geist auch Untertan

den gleichen Naturgesetzen wie den Körper.
Ohne uns dessen bewusst zu sein, folgt aus dem
so gerichteten Denken zwangsmässig der Schluss:
Mit dem Körper löst sich im Tode auch der Geist
auf. Die geistige Fortexistenz nach dem Tode ist
zwar noch ein Lippenbekenntnis unserer christlichen

Welt, das aber wenig Ueberzeugungskraft
und Wirklichkeitswert mehr hat, sonst würde
unsere Lebensgestaltung wesentlich andere Bahnen
einschlagen als dies heute der Fall ist. Wir würden

die Geistes- und Gewissenspflege vor die
Wissenspflege stellen.

Erst wenn wir durch genauere Beobachtungen,
die jedermann selber machen kann, zu der
Erkenntnis vorgestossen sind, dass der Körper nicht
der Erzeuger, sondern der Träger — ein mehr
oder weniger tauglicher — des Geistes ist und
dass der Geist auf diesen Träger oder dieses
Organ in gleichem Sinne angewiesen ist wie ein
Musiker auf sein Instrument, erst dann werden
wir Schule und Erziehung wieder so gestalten,

47



dass durch eine umfassende Körper- und Geistespflege

der werdende Mensch sinngemäss für das
Leben vorbereitet wird.

Einer genaueren Beobachtung ergibt sich noch
eine zweite für die Neugestaltung der Erziehung
und Schule grundlegende Einsicht: Das Eindringen

der Geisteskräfte in den Körper verläuft in
verschiedenen Entwicklungsstufen, von denen
jede eine besondere Art erzieherischer Führung
verlangt.

Wie sich diese beiden Einsichten in der
Erziehung und im Unterrichte praktisch auswirken,
möchte ich nun vor allem im Hinblick auf das
geistig behinderte Kind darzustellen versuchen.
Wenden wir die erwähnte Erkenntnis, dass der
Körper das Organ des Geistes ist, auf das
geistesschwache Kind an, so ergibt sich der Schluss,
dass dieses in seiner Körperlichkeit ein mangelhaftes

Organ für seinen Geist besitzt. Infolge der
körperlichen Unzulänglichkeit ist sein Geist in
seiner Entfaltung behindert. Unter diesem
Gesichtspunkte gewinnt das Wort «Der Geist ist
willig, aber das Fleisch ist schwach» einen tieferen

Sinn und kann in diesem Zusammenhang
wieder auf die Ebene realer Lebenspraxis gehoben

werden. Die innere Situation des
geistesschwachen Kindes entspricht derjenigen eines
Künstlers, dem nur ein Instrument mit gesprungenen

oder verstimmten Saiten zur Verfügung
steht. Er wäre bereit — und die Umgebung
erwartet es von ihm — Schönstes erklingen zu
lassen. Aber hilf- und ratlos steht er da. Eine
bedrückende Situation! Und dieser Zustand, den
wir alle gelegentlich an uns selber beobachten
können, ist beim Geistesschwachen ein
Dauerzustand. Jedes geistesschwache Kind, das noch
bildungsfähig ist, ist deshalb von schweren
Minderwertigkeitsgefühlen belastet. Es fällt uns nicht
ganz leicht, den Geistesschwachen so zu sehen,
wie er in Wirklichkeit ist: als einen Menschen
der einen Geist hat wie wir, mit denselben
Lebens- und Entwicklungsansprüchen, dem aber
Entfaltung und Ausdruck weitgehend versagt sind.

Dass die Geisteskräfte seinen Körper nicht wie
beim normalen Kinde zu durchdringen vermögen,
zeigt sich meist schon im frühen Kindesalter. Das
geistesschwache Kind richtet sich später auf als
das normale. Es beginnt später zu gehen und zu
sprechen. — Etwas schwerer zu erkennen ist,
dass auch sein Empfindungsleben sich langsamer
und mangelhaft entwickelt. Es lächelt darum auch
später und zeigt sich unberührt und unbewegt,
wo normale Kinder schon mit lebhaften
Gefühlsäusserungen reagieren. Es ist wohl richtig, dass
wir das erste Lächeln des Säuglings als den
Anfang der geistigen Entwicklung betrachten. Das
Empfindungs- und Gefühlsleben ist die erste
geistige Sphäre, die sich entwickelt. Diese Einsicht
müsste wegleitend sein für allen Unterricht und für
alle Erziehung, die Einsicht, dass Anfang und
Grundlage des geistigen Lebens das Gefühlsleben
ist. Wo das Gefühlsleben unentwickelt bleibt,
wird auch das Willensleben auf primitiver Stufe
stehen bleiben. Aber auch das Denken, das nicht
auf der Grundlage eines vertieften, differenzierten
Gefühles und ohne gesunde Willensimpulse sich

entwickeln muss, bleibt an die niedersten Triebe
gebunden und ist unfähig, die Wirklichkeit —
vor allem die geistige — richtig erfassen zu können.

Zwei elementare Entwicklungshilfen können
dem Kinde, auch dem normalen, von diesem
Gesichtspunkte aus geboten werden:

1. Indem wir durch geeignete Uebungen
seinen Körper zu einem tauglicheren, d. h.
durchlässigeren Organ für die geistigen Funktionen
machen.

2. Indem wir dem Kinde verstärkte Gefühlsimpulse

vermitteln.
Worin diese Hilfen praktisch bestehen müssen,

können wir dem Verlaufe der natürlichen
Entwicklung des gesunden Kindes ablauschen.

Auf körperlichem Gebiet ist es die Bewegung,
welche das gesunde Kind aus innerem Antrieb
immer wieder als Entwicklungsfaktor benützt.
Vom Strampeln des Säuglings bis zum Seilspringen

dienen alle diese spielerisch betriebenen
Bewegungen dem einen Ziele: Den Körper durch
seine Vervollkommnung zu einem tauglicheren
Organ für den Geist zu machen. Es will uns
zwar nicht glaubhaft erscheinen, dass die
kindlichen Bewegungsspiele der geistigen Entwicklung
dienen, und zwar deshalb nicht, weil wir uns
unter Geist statt einer von starken Gefühlen
belebten und von klaren Willensimpulsen getragenen

Geistigkeit, die vom tieferen Wesenskern
losgelöste Schulintelligenz vorstellen, welche ja
in ihrer Isoliertheit nur ein klägliches Fragment
des menschlichen Geistes ist. Sehen wir uns aber
einmal einen ausgesprochenen Intellektualisten,
der die Pflege des Intellektes mit der Einseitigkeit

unserer Schule als Prinzip in sein Leben
aufgenommen hat, richtig an, wie eckig und dürr
seine Bewegungen und seine Gestalt sind, dann
bekommen wir einen Eindruck vom Zusammenhang

verkümmerter Geistigkeit und verlorener
körperlicher Beweglichkeit.

Betrachten wir dagegen die Belebung des
Gesichtsausdruckes der Kinder, wenn sie sich im
Spiele bewegen, vor allem, wenn die Bewegungen
rhythmische sind, dann kann uns die davon
ausgehende vergeistigende Wirkung nicht verborgen
bleiben. Am überzeugendsten ist diese Wirkung
bei geistig behinderten Kindern. Wir hören von
Besuchern des Heimes, wenn sie die Kinder in der
Eurythmie sehen, immer wieder die gleiche
zweiflerische Frage: «Sind das wirklich geistesschwache
Kinder?» Durch die körperliche Gefangenheit
hindurch leuchtet unter der Wirkung der rhythmischen

Hilfe plötzlich ein ganz anderes geistiges
Wesen, als wir gewohnt sind, uns bei diesen Kindern

vorzustellen. «Da sieht man, wie ungerecht
das Kleid ist», das heisst, die körperliche Hülle,
äusserte sich z. B. der Direktor einer Heil- und
Pflegeanstalt, als er eine Schar geistesschwacher
Kinder in der Eurythmie tätig sah, und ein
Erzieher fasste seinen Eindruck in die Worte
zusammen: «Man bekommt einen tiefen Respekt
vor diesen Persönlichkeiten». Alle solche Aeusse-
rungen sind Beweise dafür, dass in den
geistesschwachen Kindern eine ganz andere Geistigkeit
lebt, eine viel umfänglichere als wie sie in den

48



üblichen Schulmethoden, die eben einseitig nur
den Intellekt und nicht das Gemüts- und Willensleben

ansprechen, zum Ausdruck kommen.
In der von Dr. Rudolf Steiner geschaffenen

Eurythmie ist die Möglichkeit gegeben, das Kind
durch das Mittel der Bewegung gleichzeitig
körperlich, gefühls- und willensmässig zu differenzieren

und auf diesem Wege Wesentliches zur
Begründung einer gesunden geistigen Entwicklung
beitragen zu können. Weitere Möglichkeiten, das
Kind in diesem Sinne fördern zu können, bieten
sich in allen künstlerischen Betätigungen, wie sie
im Singen, Malen, Zeichnen und Modellieren
gepflegt werden können.

Wenn ein Kind, was es erlebt, nur sprachlich
zum Ausdruck bringen soll, dann ist es in sehr
enge Grenzen gebunden. Wenn es dem erwachsenen

Menschen schwer fällt, seinem Erleben, vor
allem seinen Empfindungen, in Worten Ausdruck
zu geben, wieviel schwerer muss dies dem Kinde,
dessen Denkkräfte und Ausdrucksfähigkeit erst
entwickelt werden sollen, fallen! Vor welche
Unmöglichkeiten sind aber erst das geistig behinderte

und das normale, aber langsam sich
entwickelnde Kind in unserer Schule gestellt, wo die
gesprochene oder geschriebene Sprache beinahe
das einzige Ausdrucksmittel ist. Gewiss steht zum
Beispiel auch das Zeichnen auf dem Stundenplan,
aber welches stiefmütterliche Dasein es in
unserer Schule fristet, kann schon an der geringen
Stundenzahl, die ihm eingeräumt wird, abgelesen
werden. Alle jene Fächer, die das Gemüthafte
besonders zum Ausdruck bringen und entwickeln
könnten, die zur Uebung gesunder Willensimpulse

besonders geeignet wären, d. h. das gestaltende,

künstlerische Schaffen, tragen in unserer
Schule bezeichnenderweise den Namen Nebenfächer.

Das ist ganz folgerichtig, solange wir die
Charakter- und Willensbildung in der Schule
glauben als Nebensache behandeln zu können.
Geben wir dem Kinde die Möglichkeit, Erschautes
und Erlebtes regelmässig auch in Farben gestalten

zu dürfen, dann kann es dabei neben dem
Vorstellen und Denken auch seine Gefühle zum
Ausdruck bringen. Wir sehen es dann meist von
einer ganz neuen geistigen Seite.

Durch alle sogenannten Nebenfächer könnte
die Schul-Intelligenz aus ihrer verhängnisvollen
Vormachtstellung in ihre Schranken gewiesen und
die eigentlichen Grundlagen des menschlichen
Geisteslebens, die Kräfte des Gemütes und des
Willens wieder in ihr Recht gesetzt werden.

Es ist darauf hingewiesen worden, dass in
vermehrtem Masse auch der stufenweise Verlauf
der kindlichen Entwicklung berücksichtigt werden

müsste. Wir sprechen die 7—9jährigen mit
der Art des Lesen-, Rechnen- und Schreibenlernens

schon einseitig im Denken an. Wir sind
darauf aus, dem Kinde möglichst frühe fertige,
fest umrissene «Begriffe» zu geben, die es uns
dann jederzeit möglichst genau gedächtnismässig
reproduzieren kann, statt dass wir ihm lebendige,
d. h. entwicklungsfähige, biegsame Begriffe geben.
Werdet wie die Kinder, sind wir aufgerufen, und
wir suchen aus ihnen möglichst rasch kleine
Erwachsene zu machen. Zu welcher inneren Ver¬

ödung und Erstarrung der heutige Unterricht —
am einschneidensten wirkt selbstverständlich im
Guten wie im Bösen der Elementarunterricht —
unsere Jugend führt, kann sehr eindrucksvoll
demonstriert werden, wenn man von Kindern aller
Altersstufen, Pflanzen, Tiere, Menschen oder
Landschaften nach freier Wahl mit Bleistift oder Farbe
darstellen lässt. Welch trauriges Arsenal von
toten, empfindungslosen Schablonen tritt da zutage
und beweist, wie armselig, verkümmert die
Gefühlsbeziehungen des Kindes zu seiner Umwelt
sind. Wieviele Kinder lehnen es von einem
gewissen Alter an überhaupt ab, farbig zu gestalten,

d. h. sie haben es weitgehend aufgegeben,
ihre Gefühlswelt zu differenzieren. Indem wir es

versäumen, das Kind durch eine sinngemässe
Pflege der sogenannten Nebenfächer auch in
seinem Empfindungs- und Willensleben zu enwik-
keln, statt es einseitig im Intellekte anzusprechen,
entreissen wir ihm den Nährboden seiner geistigen
Entwicklung. Das Organ, mit welchem sich das
Kind vor dem 12. Altersjahr vor allem in die Welt
hineinfindet — die Gefühlskraft —, wird durch
die heutige Schule nicht nur vernachlässigt,
sondern ihre natürliche Entwicklung wird
unterdrückt. Wir entsetzen uns über die soziale
Entfremdung der Stände und Parteien, über die
doktrinäre Ablehnung und Befehdung der einen durch
die andern, obwohl die soziale Haltung des
heutigen Menschen selbstverständlich die Frucht
unserer Menschenschulung ist. Die soziale Einordnung

setzt in erster Linie ein differenziertes
Einfühlungsvermögen voraus, aber auch den Willen
zu dieser Ein- und Unterordnung. Mag einer noch
so intelligent sein, wenn ihm diese von unserer
Schule so vernachlässigten Voraussetzungen fehlen,

so wird er als asoziales Element im Leben
drin stehen. Bleiben wir uns aber bewusst, dass

nicht nur einzelne besonders schlimme Exponenten,

sondern wir alle von diesem Geiste des

Intellektualismus, d. h. des Materialismus infisziert
sind und dass wir zu seiner Ueberwindung an
keinem andern Punkte mit Erfolg einsetzen können

als bei uns selber!
Wollte man das Krankhafte unserer Zeit im

allgemeinen zum Ausdruck bringen, müsste man
sagen, sie leide an geistiger Unterernährung. Statt
den Geist zu ernähren, häufen wir Wissen, totes,
unorganisches Wissen an. Die Geistlosigkeit und
das Chaos toten Wissens treten uns in den
illustrierten Zeitungen, im Kino, vor allem in der
Wochenschau und im Radiobetrieb deutlich
entgegen. Wer sich einmal vergegenwärtigt, wie
dieses wahllose Durcheinander von sinnlich
Aufreizendem, Gleichgültigem, Geschmacklosem,
Reportagen von Scheusslichkeiten, frohen Festen,
Sportanlässen, Katastrophen usw. auf die geistige
Entwicklung der heranwachsenden Jugend wirkt,
dem muss es bange werden um die Zukunft der
so in die Oberflächlichkeit und Urteilslosigkeit
hineingepeitschten kommenden Generation, die

man in diesem Leerlauf der geistigen Grundlagen
ihres Lebens beraubt hat. «Man hat uns die
Unendlichkeit des Weltalls gezeigt, aber uns nicht
die Kräfte und Gaben erweckt, es wirklich geistig

zu durchdringen und uns dadurch in eine un-



endliche Leere hinausgestossen», lesen wir in
Simon Gfellers Vermächtnis.

Auf diesem Wege ist die grosse Katastrophe
hereingebrochen, auf dem gleichen Wege treiben
wir einer noch grösseren entgegen, wenn nicht
genügende Gegenkräfte entwickelt werden, die
dem Geiste statt der Materie dienen. Zu diesem
Dienste am Geiste ist jedes einzelne aufgerufen.
Keines kann zwar die grosse, aber jedes seine
kleine eigene Welt umgestalten.

Wenn wir das Resultat unserer Ueberlegun-
gen zusammenfassen, so sind es also folgende
Erkenntnisse:

Die Ueberschätzung der Schul-Intelligenz
einerseits und die Vernachlässigung der Gefühlsund

Willenskräfte, d. h. des Charakters anderseits
in unseren Schulen sind die Folgen der herrschenden

materialistischen Weltanschauung.
Nur wer diese Weltanschauung vorerst bei

sich selber durch eine geistig orientierte ersetzt,
wird auch auf die Umwelt einen helfenden Ein-
fluss ausüben können.

Am ungerechtesten beurteilt und in seinen
Lebensrechten am schlimmsten verkürzt wird in
der materialistischen Weltanschauung das
geistesschwache Kind.

Lange vor der Hitlerzeit sind die
Geistesschwachen als Minderwertige bezeichnet worden.
Auch bei uns war die Anschauung so weit
gediehen, dass von Wissenschaftern die Ansicht
vertreten wurde, man sollte nun endlich so weit
sein, solches lebensunwertes Leben aus Gründen
der Humanität auslöschen zu dürfen. Gemeint
waren vorläufig die schwersten Grade, nie
Schwächsten, aber in Hitler-Deutschland sind
nicht nur diese, sondern ganze Anstalten
ausrottet worden. Sie waren die ersten Opfer des
entfesselten Materialismus.

Die Art, wie ein Volk seine schwächsten Glieder

behandelt, ist ein zuverlässiger Masstab für
seine geistige Gesundheit.

Ein Volk, das seinen Schwächsten tatkräftig
hilft, vermehrt in gleichem Masse seine mora¬

lisch-sittliche Kraft. Wenn wir es unternehmen,
den Schwachen jene Schulung zu geben, deren sie
für ihre menschliche Entwicklung bedürfen, so
schaffen wir damit zugleich einen Anfang für die
so notwendige Neubegründung unseres ganzen
Schulsystems. Fangen wir mit unserer Hilfe bei
den Schwächsten an, dann wird daraus ein
Segen für uns alle erwachsen, gleich wie wir uns
dem Fluche, der auf ihrer Verachtung liegt, nicht
werden entziehen können. Ob wir dieses Stück
göttlicher Ordnung im menschlichen Leben kennen

und auch anerkennen oder nicht, so sicher
wie der Lauf der Sterne ist, ebenso sicher wird
ihr Gesetz an uns in Erfüllung gehen. Es liegt in
unserer freien Entscheidung, uns dem Segen oder
dem Fluche zu unterstellen, denn auch mitten in
einer Welt, die das Schwache in Hochmut und
Verblendung verachtet, kann sich der Einzelne
mit Entscheidenheit für die Sache der Schwachen
einsetzen. Nicht nur der Wert von Völkern, auch
unser persönlicher Ewigkeitswert steigt und fällt
mit unserer Haltung, die wir gegenüber den
Schwachen einzunehmen vermögen.

«Wer einen dieser Geringsten ärgert», sagt Jesus,
«dem wäre es besser, er würde mit einem Mühlstein

am Halse ertränkt im Meer, wo es am tiefsten
ist». «Wer aber einen dieser Geringsten aufnimmt,
der nimmt mich auf», d. h. der nimmt den Ge'.st

der Liebe und den Geist der Opferbereitschaft in
sich auf.

Unter dem Einflüsse dieses Geistes werden wir
erkennen, dass der Intellekt eine falsche Rolle
spielt in unserer Schule, und wir werden dann
mithelfen, jene Kräfte in die Erziehung und
Schule hineinzutragen, die zu einer Gesundung
der Verhältnisse notwendig sind. Diejenigen, die
infolge der Ueberschätzung des Intellektes heute
die Letzen sind, werden unter dem Geiste der
Liebe die Ersten sein.

Dann werden uns die Augen auch dafür wieder

aufgehen, dass es stimmt, was schon im Alten
Testament von den Verachteten gesagt ist: «Gottes

Kraft ist in den Schwachen mächtig».

EM ©d/tüEUEt'jiEbbacm^3nftalt 21ccfc

Auf der Piazza Castello in Mailand. Geschäftsleute,

Feriengäste, Hausfrauen, elegante Spaziergänger,

Kinder kommen und gehen. Eine Reihe
Autocars steht vor dem belebten Reisebüro, mit
den verlockenden Tafeln: Verona — Bologna —
Venedig. Doch wir sind nicht hier um langgehegte
Ferienpläne zu verwirklichen, in betriebsamen
Badeorten herumzubummeln, Kunstwerke zu
besichtigen und die verschwenderische Natur zu
bewundern. Unser Ziel sind das nahe Arese und
die dortige Schwererziehbaren-Anstalt.

Eine halbe Stunde später taucht das grosse
Gebäude vor uns auf; es steht mitten in einem
weiten, unbebauten Wiesengelände; noch zeigt es

Spuren einstiger Schönheit und Würde, doch nun
ist es vernachlässigt und halb verfallen. Der Di¬

rektor empfängt uns höflich — wenn auch
wahrscheinlich mit gemischten Gefühlen — und führt
uns durch den weitläufigen Bau, der 250 Kinder
und Jugendliche von 10—20 Jahren beherbergt.
Vergeblich halten wir Ausschau nach einem
gemütlichen Aufenthaltsraum, einem Spielzimmer,
einer Bibliothek oder irgendeiner wohnlichen
Ecke. Es mangelt zwar nicht an Räumen, doch
sind sie nicht eingerichtet, es fehlen die
Fensterscheiben, die Möbel und die Heizung. Kalt und
nüchtern gähnen die leeren Zimmer. «Dies ist ein
Schlafsaal», erklärte unser Begleiter, und mit
ächzendem Geräusch öffnet sich die Tür. Du lieber
Himmel! Eine endlose Reihe primitiver Lager, die
Decke ist feucht, durch die Ritzen der Wände
dringt die Kälte ein, die Fenster notdürftig ver-

50


	Intelligenz+Schule [Fortsetzung]

