
Zeitschrift: Fachblatt für schweizerisches Anstaltswesen = Revue suisse des
établissements hospitaliers

Herausgeber: Schweizerischer Verein für Heimerziehung und Anstaltsleitung;
Schweizerischer Hilfsverband für Schwererziehbare; Verein für
Schweizerisches Anstaltswesen

Band: 19 (1948)

Heft: 1

Artikel: Was schulden wir den Alten in unsern Pflegeanstalten?

Autor: E.B.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-809469

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 28.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-809469
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


chen mit gutem Gewissen nach einem Jahr hätten
hergeben können. Durchwegs wird der Erfolg nach
einem Jahr als «gleich Null» angegeben. «Das erste
Jahr ist das Ablegen der alten Gewohnheiten, das

zweite Jahr einüben und gewöhnen ans Neue, das

dritte Jahr Festigung». «Ein Jahr ist Strafe, zwei bis
drei Jahre sind Erziehung». Ueberall decken sich die
Ansichten und wurden mit ähnlichen Worten
ausgedrückt. Im ersten Jahr ist das Mädchen in voller
Opposition und trauert dem alten Leben nach.

Nichts darf beim Eintritt vorausgesetzt werden.
Nur langsam wird der Schutt abgetragen, der jahrelang

das Gute verdeckte. Niemand gibt gerne seine
Gewohnheiten auf, insbesondere dann nicht, wenn er
die Notwendigkeit dazu nicht einsieht. Wie schon
früher erwähnt, darf erst nach 1—Diu Jahren mit
einer innern Umkehr gerechnet werden. Die Einsicht
ist dann wohl da, doch die Kraft zur Durchführung
fehlt noch, es muss ein innerer Halt dazu kommen.
Es genügt nicht, das Schlechte zu unterdrücken, an
dessen Stelle muss das Gute treten. Der Aufbau ist
nicht weniger wichtig als das Abgewöhnen und die
Mutter, die ihre Tochter nach einem Jahr so sehr
zu ihrem Vorteil verändert sieht, fällt leicht dem
Trugschluss anheim, die Erziehung habe Wunder
gewirkt und sei nun abgeschlossen. Die Mädchen, die
nur mit einem Jahr Aufenthalt rechnen, werden sich
auch nicht so leicht zu einem Beruf entschliessen.
In den vorangegangenen Kapiteln habe ich jedoch zu

zeigen versucht, wie sehr solide Berufskenntisse dazu
geeignet sind, ein weiteres Vergehen zu verhindern
und die Gedanken des Mädchens in andere Bahnen
zu leiten.

Ein wichtiger Grund, weshalb jedes Heim die
Frühentlassungen nach einem Jahr ablehnte, ist auch
die Rücksicht auf die andern Zöglinge. Wenn es

einem Mädchen gelungen ist, so werden viele
andere dasselbe verlangen und es mit allen Mitteln zu
erreichen suchen. Das bringt Unruhe in die ohnehin
leicht erregbaren Mädchen und macht die
Erziehungsarbeit illusorisch. Es geschieht öfters, dass ein
Mädchen vor Ablauf der vorgesehenen Dauer in ein
anderes Heim versetzt wird, weil sein Betragen
unhaltbar geworden ist. (Wo eine Leiterin nicht mehr
weiterkommt, kann eine andere vielleicht noch etwas
erreichen.) In diesem Falle wissen aber die übrigen
Insassen, dass es sich um eine Versetzung und damit
um eine Verlängerung handelt, besonders in jenen
Fällen, wo eine Berufslehre unterbrochen wird. Vom
Heim aus könnte auch die Erziehung der Mädchen
untereinander geltend gemacht werden. Die
Neulinge werden durch die Alten in die Gebräuche im
Haus eingeführt, ohne dass der Erzieher viel dazu
zu sagen braucht (leider auch im negativen Sinn!).
Es ist deshalb begrüssenswert, wenn ein Stab von
Fortgeschrittenen vorhanden ist, der die andern mit-
reisst, wo sie selbst noch zu schwach wären.

Börne fdjulten rate ècti 2lltcn tn un fem flflegeanftalten?

Die natürliche
und die christliche Liebe

Kindheit und Alter berühren sich darin, dass hier
wie dort das Leibliche, Aenssere eine grössere Rolle
spielt als auf der Höhe des Lebens. In der Vollkraft
der Jahre kann man sich über manches hinwegsetzen,

man erfreut sich einer gewissen, fast sportlichen

Freiheit und' Rücksichtslosigkeit den äussern
Bedingungen des Lebens gegenüber. Am Anfang und
am Ende des Lebens ist es anders. Wie Kinder gründlich

und regelmässig gefüttert werden wollen — sie
wissen ihre Bedürfnisse in der Regel recht energisch
anzumelden — so spielen Speise und Trank für viele
alte Leute eine oft komisch grosse Rolle. Ist das

Materialismus, grobe Sinnengebundenheit? Aber
warum gleich mit moralischen Urteilen daherfahren? Es
ist für uns vernunftstolze Menschen eine wenig
angenehme Beobachtung: im Alter ermattet ganz
allgemein eine gewisse geistige Freiheit und Ueberle-
genheit, bevor der physische Lebenswille ermattet;
dieser war das Erste im Leben, und nun ist er auch
wieder das Letzte. Von der Erde bist du genommen,
zur Erde sollst du werden! Die Zuwendung zur Erde
zeigt sich nicht nur darin, «dass wir dem Boden
zuwachsen», sie zeigt sich sehr oft auch in vermehrter
Abhängigkeit vom Irdischen und Materiellen. Es ist
das Gericht Gottes über die Sünde, das uns diesem
demütigenden Kreislauf von der Erde, wieder zurück
zur Erde unterwirft. Aber es ist das Gericht Gottes.

Es ist sicher nicht unsere Sache, dieses Gericht
moralisch auszuschlachten!

Bei Kindern begrüssen wir den elementaren
Lebenswillen als Zeichen der Lebenstüchtigkeit, bei
alten Leuten finden wir ihn deplaziert, unschön,
töricht. Wie oft kann man es hören: früher war der
Grossvater doch nicht so, aber jetzt wird er jeden
Tag selbstsüchtiger und wunderlicher; wenn er so
weiter macht, muss er versorgt werden. Viele junge
Leute wissen noch etwas davon, dass wir die Alten
ehren sollen, aber ihre natürliche Liebe reicht nicht
aus, dem Häufchen Elend, zu dem ihre Eltern und
Grosseltern geworden sind, diesem dem Tode
zuwankenden bisschen Leben, das noch nicht sterben
will, die schuldige Ehrerbietung zu beweisen. Das
macht sie erst recht hässig. Den Konflikt, in den
sie geraten, müssen die Alten büssen, die ihn
hervorgerufen haben. Es ist ein häufiges Bild: die Kinder
verwöhnt und vex-göttert man, die Alten werden in
den hintersten Winkel abgeschoben, wo man sie
möglichst wenig zu sehen bekommt, am liebsten in eine
ferne Pflegeanstalt. So bitter bös ist eis mit unserer
natürlichen Moral und Anhänglichkeit bestellt!

Die christliche Gemeinde ist in dem Masse
Gemeinde Jesu Chi'isti als in ihr eine Liebe gilt, «welche

höher als die natürliche Liebe ist, die aus
Wohlgefälligkeit entspringt; welche der Liebe Gottes
verwandt ist, die eben das Verlorene, das Hässliche am
meisten liebt, weil es das Hilfsbedürftigste ist» (J.
Gotthelf im «Anne Bäbi»), Wo eine Schwiegertochter

11



ihre alte, abstossend schittere und zerfallene
Schwiegermutter betreut, wo eine Pflegerin ihre wunderlich
unzufriedenen und materialistischen Pflegebefohlenen
mütterlich umsorgt, wo irgendwelche Glieder der
christlichen Gemeinde ihre Freizeit opfern, um den
Alten in unsern Pflegeanstalten Freude zu bereiten
— wenn irgendwo auf Erden, so geschieht hier
christlicher Gottesdienst!

Die Heimwehkranken
Man begegnet in unsern Anstalten mancherlei

verwundeten und gebrochenen Menschen. Zu den
tiefsten Wunden gehört das Heimweh im primitivsten

Sinn des Wortes: Weh nach dem eigenen Heim,
in dem man wohl ein halbes Jahrhundert zugebracht
hat. Es brechen hier Urlaute der Menschennatur auf,
die man nicht ohne Erschütterung hören kann. Da
die Insassin eines Altersasyls, die man beinahe binden

und einsperren muss, weil sie immer wieder
fortzulaufen sucht; nein, nicht fortlaufen will sie,
sondern heimkehren, dahin, wo sie von rechts wegen
hingehört, wo sie allein leben und sich selber sein
kann: in ihr Stübchen im alten Bauernhaus. Da ist
eine andere, die zwar nicht mehr fortlaufen kann —
sie ist ans Bett gefesselt — aber ihre Gedanken wandern

nur umso beharrlicher zu ihrem Heim zurück;
zunächst sind es Flüche an die Adresse ihrer Kinder,
die sie «aus Platzmangel» wegspedierten; mit der
Zeit werden aus den Flüchen dumpfe Sclunerzens-
und Sehnsuchtslaute. Da ist ein Bauer, der zeitlebens
auf dem Hof seines Bruders gearbeitet und zur
Familie gehört hat, wie man nur zur Familie gehören
kann; im Alter ist er wunderlich, oft wohl auch
etwas bösartig geworden, also fort mit ihm in die
nächste Pflegeanstalt; die Angehörigen mögen das
natürlich finden, unser Alter kann es nicht begreifen:
Tag für Tag steht oder hockt er an einer Ecke, von
der aus er den Wald erblickt, hinter dem sein, ja
sein Heim liegt; noch als es dunkelt, ist er da und
schaut unverwandt hinüber; etwas anderes hat nicht
mehr Raum in seinem Kopfe drin, etwas anderes hat
er uns nicht mehr zu sagen als dies eine: «Ich will
heim!»

Wenn die Verwandten und Bekannten diese
Heimwehkranken doch wenigstens besuchten, ihnen die
Heimat in Person, Heimatluft und Heimatwärme hie
und da einmal in die Anstalt brächten! Aber eben
das ist das Schmerzliche. Diese Verwandten und
Bekannten haben keine Zeit dazu. Auch am Sonntag
sind sie als führende Mitglieder der Schützengesellschaft

und der Blechmusik von kulturell und national
hochbedeutsamen Veranstaltungen viel zu sehr in
Anspruch genommen, als dass solche rein privaten
Pflichten nicht zurückstehen miissten! Es gibt Mütter,

die jahrelang umsonst auf den Besuch eines
Sohnes warten. Dieser Sohn betreibt wohl eine Farm
irgendwo in Kalifornien oder in Südafrika? Nein
bewahre, er wohnt ein paar Stunden weit im Nachbarkanton!

Es gibt Väter, die froh sein müssen, alle
Schaltjahre einmal für einen kurzen Augenblick das
Gesicht ihrer Tochter zu sehen, einer Tochter, die im
gleichen Bezirk verheiratet ist.

Da muss die christliche Gemeinde ins Mittel
treten. Sie soll dem gefrässigen Moloch des modernen
Lebens das Menschenopfer versagen, das er verlangt.
Sie soll abseits des tollen Treibens den Weg finden

12

zu denen, die in einem Winkel der Welt, einsam und
verbittert ihr Dasein fortfristen. Es ist schön, wenn
Vereine hinauswandern, um die alten Leute mit Lied
und Musik zu erfreuen. Aber wichtiger ist es, die

Leute persönlich aufzusuchen, ihnen mit seiner ganzen

Person ein Stück Heimat zu sein —• als Vertreter
der irdischen, ein Zeugnis für die ewige!

Sie sind selber schuld
Eine weitere Gruppe von Anstaltsinsassen bilden

die, denen gegenüber wir unsere Gleichgültigkeit mit
den Worten rechtfertigen: «Sie sind selber schuld».
«Er» hat nach dem Tode seiner ersten Frau
angefangen zu trinken; die Familie ist auseinander
gekommen — wer will es den Söhnen und Töchtern
übel nehmen, wenn ihnen der trunksüchtige Vater
nichts als eine dunkle Erinnerung ist, die sie nach
Möglichkeit abschütteln und verdrängen. «Sie» hat ein
lustiges Leben geführt; hätte sie zu ihrer Sache besser

Sorge gelragen, so miisste sie sich im Alter nicht auf
Gemeindekosten versorgen lassen. Was der Mensch
sät, das muss er ernten! Wir kennen den
charakteristischen Tonfall, die Handbewegung, das
Achselzucken, das solche Urteile begleitet. Wenn wir sie

sprechen, so fühlen wir uns als, Vertreter einer
Gesellschaftsordnung, die das Faule ausscheidet und in
seiner Faulheit sich zersetzen lässt. Wir bestätigen
und vollziehen ein Gericht, das, wenn ein Volk
gesund bleiben soll, sich fort und fort vollziehen muss.
Von daher das betont gute Gewissen, der Brustton
der Ueberzeugung, mit dem wir solche Urteile
abgeben.

Aber sind wir denn wirklich nichts anderes denn
Vertreter jener bürgerlichen Gerechtigkeit, welche die
Menschen im Leben siebt und sondert und das
Ungute beiseite wirft? Ist es wirklich unsere Aufgabe,
ein Urteil, das die Welt ohnehin fällt, noch spitziger,
schneidender und vernichtender zu machen? Nein,
als Glieder der christlichen Gemeinde treten wir zu
diesen Ausgestossenen hinüber im Namen einer
Hirtengerechtigkeit, die dem Verlorenen darin sein
göttliches Recht werden lässt, dass sie es sucht, trägt
und liebt.

Wie leicht lassen wir uns doch diese christliche
Solidarität mit dem Gefallenen verleiden! Ich denke
hier an alte Leute, die sich durch ihr aufbegehrisches
Wesen überall unbeliebt machen. Wir meinen es

gut mit ihnen und bezeigen ihnen unser Gutmeinen
auch recht deutlich. Aber wohl, da kommen wir
schön an! Wir werden angefaucht oder mit trotzigem

Schweigen abgewiesen auf eine Weise, wie wir
sie uns, wenn wir noch etwas auf uns halten,
niemals gefallen lassen können. Es ist eine wahre Teu-
felsiichtigkeit in diesen Leuten, von der man besser
Distanz hält. Wenn wir in der Bibel zu Hause sind,
so murmeln wir wohl gar etwas von dämonischer
Finsternis und Verstocktheit, die in solchen

Menschen überhand nehme, und halten uns somit in
unserer kopfschüttelnden Abwendung endgültig für sal-
viert. Hätten wir uns jedoch statt von unserm natürlichen

Rechtsempfinden ein wenig mehr yon jener
Hirtengerechtigkeit Christi leiten lassen, so wäre uns
vielleicht früher oder später die Entdeckung gelungen,

dass hinter der ganzen abstossenden Bösartigkeit
ein armer Mensch gefangen und verschanzt liegt, der
nur darauf wartet, in seiner Armut und Gebundenheit



ernst genommen und über sie hinweg brüderlich
anerkannt zu werden. Wir hätten unter Umständen die
Erfahrung gemacht, dass alte Leute, vor deren
bösem Maul sich alles bekreuzigt, unsere Brüderlichkeit,
wenn sie nur echt ist und ausharrt, am dankbarsten
erwidern.

Der Prüfstein
Ich glaube, es ist nicht zu viel gesagt: die Art

und Weise, wie die christliche Gemeinde mit ihren
Alten umgeht, ist der Prüfstein für die Echtheit ihres
Glaubens und ihrer Liebe. Wir leben in einer Zeit,
wo das Gesunde, Starke, Schöne, das körperlich
Imponierende abgöttisch verehrt, wo umgekehrt das
Schwache, Müde, Kranke, wenn nicht als «unwertes
Leben» geradezu vernichtet, so doch mit Gleichgültigkeit

und Rücksichtslosigkeit behandelt wird.
Unsere Zeit verehrt die Jugend, das aufsteigende,
aufblühende Leben. Mag der offizielle Blut- und Bodenkult

von der Oberfläche verschwunden sein —
unsere Zeit huldigt nach wie vor der Religion des

Blutes, des warmen, starken Lebens. Dieselbe Zeit

fürchtet den Tod. Sie weicht allem aus, was an den
Tod, an das erkaltende Blut, an die verblühende
Jugendkraft, an den Zerfall des Lebens erinnert. Sie

drückt sich um die Pflege der Alten und lädt sie
nach Möglichkeit dem Allerweltspackesel, dem Staat,
auf. Unsere Kirche leistet in der Jugendarbeit
Bedeutendes, und das ist recht so. Aber es lässt sich
nicht verkennen, dass ihr neues Werben um die
Jugend nicht ganz ohne Zusammenhang ist mit den

geschilderten Zeitströmungen. Der Geist, der von
einer Höhe hoch über allen Zeitidealen kommt, der
sich von dieser Höhe herab aufs Niedrige senkt und
aller Eigenhöhe entgegentritt: der Geist Jesu Christi,
er bindet uns das Geringe, Schwache, Sterbende aufs

Herz, er macht uns das Alte, Brüchige und Zerfallene
köstlich und wichtig. Das ist im Sinne von Jak. 1, 27,

«ein reiner und unbefleckter Gottesdienst vor Gott,
dem Vater»: die Alten und Sterbenden in ihrer
Verlassenheit besuchen und sich vom Zeitgeist «unbefleckt

halten». E.B.

«Kirchenbote für das reformierte Volk des Aargaus».

Die heutige Stellung der privaten Fürsorge
Die kürzlich abgehaltene Jahresversammlung der

Schweiz. Gemeinnützigen Gesellschaft behandelte das
Thema «Die heutige Stellung der privaten Fürsorge mit
besonderer Berücksichtigung der finanziellen Probleme.»

Es sprachen Otto Binder, Zentralsekretär Pro Juven-
tute, Pfarrer Bernoulli, Präsident des Schweiz. Verbandes
für innere Mission und evangelische Liebestätigkeit,
Oberrichter Baumann, Präsident der Geschäftsleitung des
Schweiz. Roten Kreuzes, Kinderhilfe und Dr. A. Teo-
baldi, Leiter der Zürcher Caritaszentrale.

Wir geben nachfolgend das Referat von Pfarrer
Bernoulli vollständig wieder.

Die Leitung der Schweizerischen Gemeinnützigen
Gesellschaft verdient aufrichtigen Dank, wenn sie
einen Notstand in den Mittelpunkt der diesjährigen
Gesellschaftsversammlung gestellt hat, der ebenso
brennend wie unbekannt ist. Die Oeffentlichkeit ahnt
einiges von den Mängeln unserer Fürsorge, liest mit
Interesse und Entrüstung von Anstaltsskandalen und
erhält eine Fülle von Aufrufen und Berichten mit
Einzahlungsscheinen. Sie weiss kaum, in welcher
Not und Armut sich ein grosser Teil der Anstalten
und Organisationen der nichtstaatlichen Fürsorge
befindet, sie weiss erst recht nicht, welche Sorgen und
Lasten sie tragen und mit was für Kostgeldern sie
sich begnügen müssen. Die vorzüglich durchgeführten
und verarbeiteten Erhebungen von Frl. F. M. Meyer,
der Zentralsekretärin der «Pro Infirmis», Schweizerischen

Vereinigung für Anormale, vermögen jedem
die Augen zu öffnen; aber vorausgesetzt wird, dass
sie gelesen und überdacht werden.

Die allgemeine Hilfsbereitschaft wird dauernd
stark beansprucht. Einzelne Personen und Kreise
bekunden eine bewundernswerte Opferwilligkeit. Aber
gemessen an der noch immer fortschreitenden Teuerung

und an dem allgemein hohen Lebensstandard
genügt trotz einer geschäftlichen Hochkonjunktur die
Höhe der freiwilligen Gaben nicht, um die bisheri¬

gen Liebeswerke weiterzuführen und zeitgemäss
auszubauen. Die Zahl derer, die geben können und
geben wollen, nimmt kaum zu, und es hält schwerer
denn je, tüchtige Mitarbeiter für ehrenamtliche
Aufgaben zu gewinnen. Die Ursachen äusserer Art seien

angedeutet: Arbeitsüberlastung, Dienstbotenmangel,
Rückgang der Vermögenszinse, Steuerdruck. Die
ebenso wichtigen innern Gründe aufzudecken, wäre
schwieriger und erforderte mehr Zeit und Raum. Der
Mangel an finanziellen Mitteln, an geeigneten willigem

Personal und an tragender, persönlicher
Anteilnahme bei immer steigenden Ansprüchen, immer
schwierigeren Schützlingen und bei oft verständnislosen

Kritikern setzen den verantwortlichen Leitern
allmählich derart zu, dass nicht wenige den Mut
und die Freude verlieren. Wer weiss, ob es nicht
dazu kommt, dass ohne Zutun des> Staates, ja gegen
den Willen der Mehrzahl seiner Vertreter eine
gleichgültige Oeffentlichkeit und geplagte, verzagte
Anstaltsleitungen die Verstaatlichung der gesamten
Fürsorge als Ideal oder wenigstens als Ausweg geradezu
begriissen? Hat sich die private Wohltätigkeit nicht
selbst biossgestellt, indem sie Notstände mit Pflastern
zu lindern versuchte, die durch staatliche Sozialpolitik

wirklich geheilt werden können? Gehört die
freiwillige Liebestätigkeit nicht so sehr ideologisch zum
Liberalismus und soziologisch zum Mittelstand, dass

in einer neuen Schweiz, dass vielleicht in einer nahen
Zukunft kein Platz für sie bleibt? Wir massen uns
nicht die Gabe der Weissagung zu, und selbst wenn
wir den Ausgang zum voraus wüssten, hätten wir
doch die Pflicht, auf unserm Posten auszuharren. An
einer klaren Lösung des grundsätzlichen Problems
liegt jedoch gerade uns viel.

Wir gehören nicht zu den Vertretern eines
Liberalismus, der mit Aufklärung die Menschen bessern
und auf jeden Zwang verzichten zu können glaubt.


	Was schulden wir den Alten in unsern Pflegeanstalten?

