Zeitschrift: Fachblatt fir schweizerisches Anstaltswesen = Revue suisse des
établissements hospitaliers

Herausgeber: Schweizerischer Verein flir Heimerziehung und Anstaltsleitung;
Schweizerischer Hilfsverband fur Schwererziehbare; Verein fur
Schweizerisches Anstaltswesen

Band: 19 (1948)

Heft: 1

Artikel: Was schulden wir den Alten in unsern Pflegeanstalten?
Autor: E.B.

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-809469

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 28.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-809469
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

chen mit gutem Gewissen nach einem Jahr hdtten
hergeben koénnen. Durchwegs wird der Erfoly nach
einem Jahr als «gleich Null» angegeben. «Das erste
Jahr ist das Ablegen der alten Gewohnheiten, das
zweite Jahr einiiben und gewdhnen ans Neue, das
dritte Jahr Festigung». «<Ein Jahr ist Strafe, zwei bis
drei Jahre sind Erziehung». Ueberall decken sich die
Ansichten und wurden mit dhnlichen Worten ausge-
driickt. Im ersten Jahr ist das Mddchen in voller
Opposition und trauert dem alten Leben nach.
Nichts darf beim Eintritt vorausgesetzt werden.
Nur langsam wird der Schutt abgetragen, der jahre-
lang das Gute verdeckte. Niemand gibt gerne seine
Gewohnheiten auf, insbesondere dann nicht, wenn er
die Notwendigkeit dazu nicht einsiecht. Wie schon
frither erwdihnt, darf erst nach 1—1'/z Jahren mit
einer innern Umkehr gerechnet werden. Die Einsicht
ist dann wohl da, doch die Kraft zur Durchfiihrung
fehlt noch, es muss ein innerer Halt dazu kommen.
Es geniigt nicht, das Schlechte zu unterdriicken, an
dessen Stelle muss das Gute treten. Der Aufbau ist
nicht weniger wichtig als das Abgewohnen und die
Mutter, die ihre Tochter nach einem Jahr so sehr
zu threm Vorteil verdindert sieht, [dillt leicht dem
Trugschluss anheimn, die Erziehung habe Wunder ge-
wirkt und sei nun abgeschlossen. Die Mddchen, die
nur mit einem Jahr Aufenthalt rechnen, werden sich
auch nicht so leicht zu einem Beruf entschliessen.
In den vorangegangenen Kapiteln habe ich jedoch zu

zeigen versucht, wie sehr solide Berufskenntisse dazu
geeignet sind, ein weiteres Vergehen zu verhindern
und die Gedanken des Mdidchens in andere Bahnen
zu leiten.

Ein wichtiger Grund, weshalb jedes Heim die
Frithentlassungen nach einem Jahr ablehnte, ist auch
die Riicksicht auf die andern Ziéglinge. Wenn es
einem Mddchen gelungen ist, so werden viele an-
dere dasselbe verlangen und es mit allen Mitteln zu
erreichen suchen. Das bringt Unruhe in die ohnehin
leicht erregbaren Mddchen und macht die Erzie-
hungsarbeit illusorisch. Es geschieht défters, dass ein
Mddchen vor Ablauf der vorgesehenen Dauer in ein
anderes Heim versetzt wird, weil sein Betragen un-
haltbar geworden ist. (Wo eine Leiterin nicht mehr
weiterkommt, kann eine andere vielleicht noch etwas
erreichen.) In diesem Falle wissen aber die librigen
Insassen, dass es sich um eine Versetzung und damit
um eine Verlingerung handelt, besonders in jenen
Fdllen, wo eine Berufslehre unterbrochen wird. Vom
Heim aus konnte auch die Erziehung der Mcidchen
untereinander geltend gemacht werden. Die Neu-
linge werden durch die Alten in die Gebrduche im
Haus eingefiihrt, ohne dass der Erzieher viel dazu
zu sagen braucht (leider auch im negativen Sinn!).
Es ist deshalb begriissenswert, wenn ein Stab von
Fortgeschrittenen vorhanden ist, der die andern mit-
reisst, wo sie selbst noch zu schwach wdiren.

Bas [dyulden wie den 2lltenin unfeen Pflegean(talten?

Die natiirliche
und die christliche Liebe

Kindheit und Alter beriihren sich darin, dass hier
wie dort das Leibliche, Aeussere eine grossere Rolle
spielt als auf der Hohe des Lebens. In der Vollkraft
der Jahre kann man sich iiber manches hinwegset-
zen, man erfreut sich einer gewissen, fast sportli-
chen Freiheit und Riicksichtslosigkeit den #ussern
Bedingungen des Lebens gegeniiber. Am Anfang und
am Ende des Lebens ist es anders. Wie Kinder griind-
lich und regelmissig gefiittert werden wollen — sie
wissen ihre Bediirfnisse in der Regel recht energisch
anzumelden — so spielen Speise und Trank fiir viele
alte Leute eine oft komisch grosse Rolle. Ist das
Materialismus, grobe Sinnengebundenheit? Aber wa-
rum gleich mit moralischen Urteilen daherfahren? Es
ist fiir uns vernunftstolze Menschen eine wenig an-
genehme Beobachtung: im Alter ermattet ganz all-
gemein eine gewisse geistige Freiheit und Ueberle-
genheit, be v or der physische Lebenswille ermattet;
dieser war das Erste im Leben, und nun ist er auch
wieder das Letzte. Von der Erde bist du genommen,
zur Erde sollst du werden! Die Zuwendung zur Erde
zeigt sich nicht nur darin, «dass wir dem Boden zu-
wachsen», sie zeigt sich sehr oft auch in vermehrter
Abhéngigkeit vom Irdischen und Materiellen. Es ist
das Gericht Gottes iiber die Siinde, das uns diesem
demiitigenden Kreislauf von der Erde, wieder zuriick
zur Erde unterwirft. Aber es ist das Gericht Gottes.

Es ist sicher nicht unsere Sache, dieses Gericht mo-
ralisch auszuschlachten!

Bei Kindern begriissen wir den elementaren Le-
benswillen als Zeichen der Lebenstiichtigkeit, bei
alten Leuten finden wir ihn deplaziert, unschén,
toricht. Wie oft kann man es hoéren: frither war der
Grossvater doch nicht so, aber jetzt wird er jeden
Tag selbstsiichtiger und wunderlicher; wenn er so
weiter macht, muss er versorgt werden. Viele junge
Leute wissen noch etwas davon, dass wir die Alten
ehren sollen, aber ihre natiirliche Liebe reicht nicht
aus, dem Héaufchen Elend, zu dem ihre Eltern und
Grosseltern geworden sind, diesem dem Tode zu-
wankenden bisschen Leben, das noch nicht sterben
will, die schuldige Ehrerbietung zu beweisen. Das
macht sie erst recht hissig. Den Konflikt, in den
sie geraten, miissen die Alten biissen, die ihn hervor-
gerufen haben. Es ist ein héufiges Bild: die Kinder
verwohnt und vergottert man, die Alten werden in
den hintersten Winkel abgeschoben, wo man sie mog-
lichst wenig zu sehen bekommt, am liebsten in eine
ferne Pflegeanstalt. So bitter bos ist es mit unserer
natiirlichen Moral und Anhénglichkeit bestellt!

Die christliche Gemeinde ist in dem Masse Ge-
meinde Jesu Christi als in ihr eine Liebe gilt, «wel-
che hoher als die natiirliche Liebe ist, die aus Wohl-
gefilligkeit entspringt; welche der Liebe Gottes ver-
wandt ist, die eben das Verlorene, das Héssliche am
meisten liebt, weil es das Hilfsbediirftigste ist» (J.
Gotthelf im <Anne Babi»). Wo eine Schwiegertochter

11



ihre alte, abstossend schittere und zerfallene Schwie-
germutter betreut, wo eine Pflegerin ihre wunderlich
unzufriedenen und materialistischen Pflegebefohlenen
miitterlich. ‘umsorgt, wo irgendwelche Glieder der
christlichen Gemeinde ibre Freizeit opfern, um den
Alten in unsern Pflegeanstalten Freude zu bereiten
— wenn irgendwo auf Erden, so geschieht hier
christlicher Gottesdienst!

Die Heimwehkranken

Man begegnet in unsern Anstalten mancherlei
verwundeten und gebrochenen Menschen. Zu den
tiefsten Wunden gehort das Heimweh im primitiv-
sten Sinn des Wortes: Weh nach dem eigenen Heim,
in dem man wohl ein halbes Jahrhundert zugebracht
hat. Es brechen hier Urlaute der Menschennatur auf,
die man nicht ohne Erschiitterung horen kann. Da
die Insassin eines Altersasyls, die man beinahe bin-
den und einsperren muss, weil sie immer wieder
fortzulaufen sucht; nein, nicht fortlaufen will sie,
sondern heimkehren, dahin, wo sie von rechts wegen
hingehort, wo sie allein leben und sich selber sein
kann: in ihr Stiibchen im alten Bauernhaus. Da ist
eine andere, die zwar nicht mehr fortlaufen kann —
sie ist ans Bett gefesselt — aber ihre Gedanken wan-
dern nur umso beharrlicher zu ihrem Heim zuriick;
zuniichst sind es Fliiche an die Adresse ihrer Kinder,
die sie «aus Platzmangel> = wegspedierten; mit der
Zeit werden aus den Fliichen dumpfe Schmerzens-
und Sehnsuchtslaute. Da ist ein Bauer, der zeitlebens
auf dem Hof seines Bruders gearbeitet und zur Fa-
milie gehort hat, wie man nur zur Familie gehdren
kann; im Alter ist er wunderlich, oft wohl auch et-
was bosartig geworden, also fort mit ihm in die
nichste Pflegeanstalt; die Angehdrigen mogen das
natiirlich finden, unser Alter kann es nicht begreifen:
Tag fiir Tag steht oder hockt er an einer Ecke, von
der aus er den Wald erblickt, hinter dem sein, ja
sein Heim liegt; noch als es dunkelt, ist er da und
schaut unverwandt hiniiber; etwas anderes hat nicht
mehr Raum in seinem Kopfe drin, etwas anderes hat
er uns nicht mehr zu sagen als dies eine: «Ich will
heim!»

Wenn die Verwandten und Bekannten diese Heim-
wehkranken doch wenigstens besuchten, ihnen die
Heimat in Person, Heimatluft und Heimatwirme hie
und da einmal in die Anstalt brichten! Aber eben
das ist das Schmerzliche. Diese Verwandten und Be-
kannten haben keine Zeit dazu. Auch am Sonntag
sind sie als fiithrende Mitglieder der Schiitzengesell-
schaft und der Blechmusik von kulturell und national
hochbedeutsamen Veranstaltungen viel zu sehr in An-
spruch genommen, als dass solche rein privaten
Pflichten nicht zuriickstehen miissten! Es gibt Miit-
ter, die jahrelang umsonst auf den Besuch -eines
Sohnes warten. Dieser Sohn betreibt wohl eine Farm
irgendwo in Kalifornien oder in Siidafrika? Nein be-
wahre, er wohnt ein paar Stunden weit im Nachbar-
kanton! Es gibt Viter, die froh sein miissen, alle
Schaltjahre einmal fiir einen kurzen Augenblick das
Gesicht ihrer Tochter zu sehen, einer Tochter, die im
gleichen Bezirk verheiratet ist.

Da muss die christliche Gemeinde ins Mittel tre-
ten. Sie soll dem gefrissigen Moloch des modernen
Lebens das Menschenopfer versagen, das er verlangt.
Sie soll abseits des tollen Treibens den Weg finden

12

zu denen, die in einem Winkel der Welt einsam und
verbittert ihr Dasein fortfristen. Es ist schén, wenn
Vereine hinauswandern, um die alten Leute mit Lied
und Musik zu erfreuen. Aber wichtiger ist es, die
Leute persénlich aufzusuchen, ihnen mit seiner gan-
zen Person ein Stiick Heimat zu sein — als Vertreter
der irdischen, ein Zeugnis flir die ewige!

Sie sind selber schuld

“ine weitere Gruppe von Anstaltsinsassen bilden
die, denen gegeniiber wir unsere Gleichgiiltigkeit mit
den Worten rechtfertigen: «Sie sind selber schuld».
<Er» hat nach dem Tode seiner ersten Frau ange-
fangen zu trinken; die Familie ist auseinander ge-
kommen — wer will es den Sohnen und Tochtern
ibel nehmen, wenn ihnen der trunksiichtige Vater
nichts als eine dunkle Erinnerung ist, die sie nach
Maoglichkeit abschiitteln und verdringen. «Sie» hat ein
lustiges Leben gefiihrt; hiitte sie zu ihrer Sache besser
Sorge gelragen, so miisste sie sich im Alter nicht auf
Gemeindekosten versorgen lassen, Was der Mensch
siit, das muss er ernten! Wir kennen den charakte-
ristischen Tonfall, die Handbewegung, das Achsel-
zucken, das solche Urteile begleitet. Wenn wir sie
sprechen, so fithlen wir uns als Vertreter einer Ge-
sellschaftsordnung, die das Faule ausscheidet und in
seiner Faulheit sich zersetzen liasst. Wir bestéitigen
und vollziehen ein Gericht, das, wenn ein Volk ge-
sund bleiben soll, sich fort und fort vollziehen muss.
Von daher das betont gute Gewissen, der Brustton
der Ueberzeugung, mit dem wir solche Urteile ab-
geben.

Aber sind wir denn wirklich nichts anderes denn
Vertreter jener biirgerlichen Gerechtigkeit, welche die
Menschen im Leben siebt und sondert und das Un-
gute beiseite wirft? Ist es wirklich unsere Aufgabe,
ein Urteil, das die Welt ohnehin féllt, noch spitziger,
schneidender und vernichtender zu machen? Nein,
als Glieder der christlichen Gemeinde treten wir zu
diesen Ausgestossenen hiniiber im Namen einer Hir-
tengerechtigkeit, die dem Verlorenen darin sein gott-
liches Recht werden lédsst, dass sie es sucht, trigt
und liebt.

Wie leicht lassen wir uns doch diese christliche
Solidaritiit mit dem Gefallenen verleiden! Ich denke
hier an alte Leute, die sich durch ihr aufbegehrisches
Wesen iiberall unbeliebt machen. Wir meinen es
gut mit ihnen und bezeigen ihnen unser Gutmeinen
auch recht deutlich. Aber wohl, da kommen wir
schén an! Wir werden angefaucht oder mit trotzi-
gem Schweigen abgewiesen auf eine Weise, wie wir
sie uns, wenn wir noch etwas auf uns halten, nie-
mals gefallen lassen konnen. Es ist eine wahre Teu-
felsiichtigkeit in diesen Leuten, von der man besser
Distanz hilt. Wenn wir in der Bibel zu Hause sind,
so murmeln wir wohl gar etwas von ddmonischer
Finsternis und Verstocktheit, die in solchen Men-
schen iiberhand nehme, und halten uns somit in un-
serer kopfschiittelnden Abwendung endgiiltig fiir sal-
viert. Hatten wir uns jedoch statt von unserm natiir-
lichen Rechtsempfinden ein wenig mehr von jener
Hirtengerechtigkeit Christi leiten lassen, so wire uns
vielleicht frither oder spiter die Entdeckung gelun-
gen, dass hinter der ganzen abstossenden Bosartigkeit
ein armer Mensch gefangen und verschanzt liegt, der
nur darauf wartet, in seiner Armut und Gebundenheit



ernst genommen und iiber sie hinweg briiderlich an-
erkannt zu werden. Wir héitten unter Umstinden die
Erfahrung gemacht, dass alte Leute, vor deren bho-
sem Maul sich alles bekreuzigt, unsere Briiderlichkeit,
wenn sie nur echt ist und ausharrt, am dankbarsten
erwidern.
Der Prifstein

Ich glaube, es ist nicht zu viel gesagt: die Art
und Weise, wie die christliche Gemeinde mit ihren
Alten umgeht, ist der Priifstein fiir die Echtheit ihres
Glaubens und ihrer Liebe. Wir leben in einer Zeit,
wo das Gesunde, Starke, Schone, das korperlich Im-
ponierende abgottisch verehrt, wo umgekehrt das
Schwache, Miide, Kranke, wenn nicht als «unwertes
Leben» geradezu vernichtet, so doch mit Gleichgiil-
ligkeit und Riicksichtslosigkeit behandelt wird. Un-
sere Zeit verehrt die Jugend, das aufsteigende, auf-
blithende Leben. Mag der offizielle Blut- und Boden-
kult von der Oberfliche verschwunden sein — un-
sere Zeit huldigt nach wie vor der Religion des
Blutes, des warmen, starken Lebens. Dieselbe Zeit

fiirchtet den Tod. Sie weicht allem aus, was an den
Tod, an das erkaltende Blut, an die verblithende
Jugendkraft, an den Zerfall des Lebens erinnert. Sie
driickt sich um die Pflege der Alten und ladt sie
nach Moglichkeit dem Allerweltspackesel, dem Staat,
auf. Unsere Kirche leistet in der Jugendarbeit Be-
deutendes, und das ist recht so. Aber es ldsst sich
nicht verkennen, dass ihr neues Werben um die Ju-
gend nicht ganz ohne Zusammenhang ist mit den
geschilderten Zeitstromungen. Der Geist, der von
einer HHohe hoch iiber allen Zeitidealen kommt, der
sich von dieser Hohe herab aufs Niedrige senkt und
aller Eigenhohe entgegentritt: der Geist Jesu Christi,
er bindet uns das Geringe, Schwache, Sterbende aufs
Herz, er macht uns das Alte, Briichige und Zerfallene
kostlich und wichtig. Das ist im Sinne von Jak. 1, 27,
cein reiner und unbefleckter Gottesdienst vor Gott,
dem Vater»: die Alten und Sterbenden in ihrer Ver-
lassenheit besuchen und sich vom Zeitgeist «unbe-
fleckt halten». E. B.

‘Kirchenbote fiir das reformierte Volk des Aargaus».

Die heutige Stellung der privaten Fiirsorge

Die kiirzlich abgehaltene Jahresversammlung der
Schweiz. Gemeinniitzigen Gesellschaft behandelte das
Thema «Die heutige Stellung der privaten Fiirsorge mit
besonderer Beriicksichtigung der finanziellen Probleme.»

Es sprachen Otto Binder, Zentralsekretir Pro Juven-
tute, Pfarrer Bernoulli, Priisident des Schweiz. Verbandes
fiir innere Mission und evangelische Liebestitigkeit, Ober-
richter Baumann, Préisident der Geschiftsleitung des
Schweiz. Roten Kreuzes, Kinderhilfe und Dr. A. Teo-
baldi, Leiter der Ziircher Caritaszentrale,

Wir geben nachfolgend das Referat von Pfarrer Ber-
noulli vollstandig wieder.

Die Leitung der Schweizerischen Gemeinniitzigen
Gesellschaft verdient aufrichtigen Dank, wenn sie
einen Notstand in den Mittelpunkt der diesjihrigen
Gesellschaftsversammlung gestellt hat, der ebenso
brennend wie unbekannt ist. Die Oeffentlichkeit ahnt
einiges von den Mingeln unserer Fiirsorge, liest mit
Interesse und Entriistung von Anstaltsskandalen und
erhilt eine Fiille von Aufrufen und Berichten mit
Einzahlungsscheinen. Sie weiss kaum, in welcher
Not und Armut sich ein grosser Teil der Anstalten
und Organisationen der nichtstaatlichen Fiirsorge be-
findet, sie weiss erst recht nicht, welche Sorgen und
Lasten sie tragen und mit was fiir Kostgeldern sie
sich begniigen miissen. Die vorziiglich durchgefiihrten
und verarbeiteten Erhebungen von Frl. F. M. Meyer,
der Zentralsekretirin der «Pro Infirmis», Schweize-
rischen Vereinigung fiir Anormale, vermdgen jedem
die Augen zu offnen; aber vorausgesetzt wird, dass
sie gelesen und iiberdacht werden.

Die allgemeine Hilfsbereitschaft wird dauernd
stark beansprucht. Einzelne Personen und Kreise be-
kunden eine bewundernswerte Opferwilligkeit. Aber
gemessen an der noch immer fortschreitenden Teue-
rung und an dem allgemein hohen Lebensstandard
geniigt trotz einer geschéftlichen Hochkonjunktur die
Hoéhe der freiwilligen Gaben nicht, um die bisheri-

gen Liebeswerke weiterzufithren und zeitgemdss aus-
zubauen. Die Zahl derer, die geben koénnen und ge-
ben wollen, nimmt kaum zu, und es héilt schwerer
denn je, tiichtige Mitarbeiter fiir ehrenamtliche Auf-
gaben zu gewinnen. Die Ursachen #usserer Art seien

angedeutet: Arbeitsiiberlastung, Dienstbotenmangel,
Riickgang der Vermdgenszinse, Steuerdruck. Die

ebenso wichtigen innern Griinde aufzudecken, wére
schwieriger und erforderte mehr Zeit und Raum. Der
Mangel an finanziellen Mitteln, an geeigneten willi-
gem Personal und an tragender, personlicher Anteil-
nahme bei immer steigenden Anspriichen, immer
schwierigeren Schiitzlingen und bei oft verstindnis-
losen Kritikern setzen den verantwortlichen Leitern
allméhlich derart zu, dass nicht wenige den Mut
und die Freude verlieren. Wer weiss, ob es nicht
dazu kommt, dass ohne Zutun des Staates, ja gegen
den Willen der Mehrzahl seiner Vertreter eine gleich-
giiltige Oeffentlichkeit und geplagte, verzagte An-
staltsleitungen die Verstaatlichung der gesamten Fiir-
sorge als Ideal oder wenigstens als Ausweg geradezu
begriissen? Hat sich die private Wohltitigkeit nicht
selbst blossgestellt, indem sie Notstinde mit Pflastern
zu lindern versuchte, die durch staatliche Sozialpoli-
tik wirklich geheilt werden konnen? Gehort die frei-
willige Liebestiitigkeit nicht so sehr ideologisch zum
Liberalismus und soziologisch zum Mittelstand, dass
in einer neuen Schweiz, dass vielleicht in einer nahen
Zukunft kein Platz fiir sie bleibt? Wir massen uns
nicht die Gabe der Weissagung zu, und selbst wenn
wir den Ausgang zum voraus wiissten, hitten wir
doch die Pflicht, auf unserm Posten auszuharren. An
einer klaren Losung des grundsétzlichen Problems
liegt jedoch gerade uns viel.

Wir gehéren nicht zu den Vertretern eines Libe-
ralismus, der mit Aufklarung die Menschen bessern
und auf jeden Zwang verzichten zu koénnen glaubt.

13



	Was schulden wir den Alten in unsern Pflegeanstalten?

