
Zeitschrift: Fachblatt für schweizerisches Anstaltswesen = Revue suisse des
établissements hospitaliers

Herausgeber: Schweizerischer Verein für Heimerziehung und Anstaltsleitung;
Schweizerischer Hilfsverband für Schwererziehbare; Verein für
Schweizerisches Anstaltswesen

Band: 18 (1947)

Heft: 11

Artikel: Die Bedeutung der Intelligenz für die Erziehung

Autor: Moor

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-806052

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-806052
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Fachblatt für Schweizerisches Anstaltswesen
REVUE SUISSES DES ETABLISSEMENTS HOSPITALIERS

Offizielles Fach-Organ folgender Organisaiionen :

VSA Verein für Schweizerisches Anstaitswesen

SHVS Schweizerischer Hilfsverband für Schwererziehbare

VAZ Vereinigung der Anstaltsvorsteher des Kantons Zürich
VAB Vereinigung der Anstaltsvorsteher des Kantons Bern

AVBB Vereinigung der Anstaltsvorsteher von Baselland und Baselstadt

Mitarbeiter : Schweizerische Landeskonferenz für soziale Arbeit, Zürich

(Studienkommission für die Anstaltsfrage)

Redaktion: Frl. Regina Wiedmer, Bern,
Terrassenweg 12, Tel. (031) 2 33 93

Druck und Administration : A. Stutz & Co.

Wädenswil, Tel. (051) 95 68 37
Postcheck-Konto VIII 3204

Abonnementspreis: Pro Jahr Fr. 7.—
Ausland Fr. 1 0.—

November 1947 No, 11 Laufende No, 189 18, Jahrgang Erscheint monatlich

Inseraten-Annahme : Louis Lorenz, ZUrlch Postfach Fraumünster Tel. (051) 27 23 65 Stellenanzeigen nur an A. Stutz & Co., Wädenswil

Die Bedeutung der Jntdligenj
Referat gehalten von PD Dr. Moor

für die Erziehung

Bewa h r e 11 oder bewähren? Das ist das

tieferliegende Thema, zu dessen Lösung die folgenden
Erörterungen einen Beitrag leisten wollen. Durch all das,

was einem Menschen an Mängeln oder Schwächen
anhaftet, wird seine Lebensaufgabe erschwert. Er kann
aber auch diese erschwerte Aufgabe lösen und allein
auf sich nehmen, wenn er die Fähigkeiten und
Kräfte besitzt, die zu ihrer Lösung erforderlich sind.

Das führt uns auf die Frage: Welches sind diese

Fähigkeiten und Kräfte? Oder deutlicher: Was von
all den seelischen Erscheinungen, die zum Menschsein

gehören, kann als Mittel dienen zur
Bewältigung der Lebensaufgabe? Und was ist Material,

mit dem man bei der Lösung der Aufgabe
einfach rechnen muss?

Man pflegt wohl zu sagen: Wer nun eben
imstande wäre, die Eigenart seiner Lebensaufgabe und
die Besonderheit dessen, was für ihn Erfüllung
lieissen kann, einzusehen., der könnte es auch
hier lernen, sich zu bewähren. Wer aber zu solcher
Einsicht unfähig bliebe, der miisste ebensoweit, als
seine Einsichtigkeit nicht mehr ausreichte, dauernd
bewahrt werden.

Dagegen wird eingewendet: Mancher sieht etwas
ein; er kann es trotzdem nicht. — Allein: Diejenige
Einsicht, die nicht zugleich kann, die meinein wir
nicht. Der Begriff einer solchen machtlosen Einsicht
ist ein unvollkommener und für die Erziehung nicht
brauchbarer Begriff, der sich zu weit vom Leben
entfernt hat, eine zu weit getriebene Abstraktion.
Wenn Sokrates gelehrt haben soll, dass es die
Einsicht sei, welche zur Tugend verhelfe, dann muss
er eine tiefere Einsicht gemeint haben, als unser
heutiger Intelligenzbegriff sie meint. Und jene tiefere
Einsicht, wie er sie gemeint hat, die gälte es erst
noch zu suchen.

Die Frage ist also einfach, was solche Einsicht
wäre, wie sie sein miisste, damit sie das Bewährenkönnen

ermöglichte. Dass die blosse Intelligenz, so
wie wir sie zu verstehen pflegen, dazu nicht
genügt, obwohl sie irgendwie zu jener Einsicht dazu
gehört, das ist das einzige, was sich von vorneherein
erkennen lässt.

Wir beginnen mit einem Beispiel:

Walter hat zwei Schwestern, eine etwas jüngere
und eine etwas ältere Schwester. Sein Vater ist
Angestellter in einem grossen kaufmännischen
Betrieb. Die Familie lebt in geordneten und relativ guten
Verhältnissen in einem kleinen Ort in der Nähe der
Stadt. Bis zu seinem 14. Altersjahr besucht Walter
die 8 Klassen der Primarschule; schlecht und recht
kommt er mit, zur Sekundärschule reicht es nicht.
Da er bei Schulaustritt nicht weiss, was er werden
will und in seinem ganzen Verhalten auch noch
recht kindlich ist, glauben die Eltern, man nehme
ihn besser noch nicht aus der Schule und schicken
ihn noch zwei Jahre in die Stadt in eine Privatschule,

trotzdem das eine erhebliche finanzielle
Belastung für sie darstellt. Nach Ablauf dieser zwei
Jahre müssen sie sich freilich darüber klar werden,
dass eine weitere Schulung nicht mehr möglich ist,
dass die Grenzen seiner Fähigkeiten endgültig
erreicht sind. Walter aber weiss noch immer nicht,
was er werden will. Man versucht es mit einer
kaufmännischen Lehre, die der Vater vermitteln kann,
und weil man einsieht, dass Walter sich in keiner
Ilandwerkerlelire bewähren würde; die Eltern
gestehen es sich noch nicht ein, spüren es aber deutlich

und handeln danach, dass ihr Bub schlecht
erzogen, nämlich verwöhnt, ungeschickt und faul ist.
In der kaufmännischen Lehre geht es zunächst ein

243



halbes Jahr lang gut; man ist im Geschäft mit Walter

zufrieden, nur dass er «sich nicht immer genügend

konzentrieren könne», d. h. dass er oft nicht
bei der Sache ist und nur arbeitet, wenn er
angetrieben und dirigiert wird.

Zu Hause aber beginnt er in dieser Zeit
unerträglich zu werden. Solange er noch zur Schule
ging, sei er der «liebste Bub» gewesen. Jetzt aber
sei er frech, wolle sich nichts mehr sagen lassen,
maule herum, wolle nie das, was die andern wollen,
sei immer unzufrieden, man wisse nicht, was ihm
eigentlich fehle, er sei verschlossen. Viel Gewicht
lege er auf seine äussere Erscheinung, die Bügelfalten,

den schiefsitzenden Hut und hochgeschlagenen

Mantelkragen, das gesalbte und wohlriechende
Haupt; aber gleichzeitig müsse man ihn in so
vielem, eigentlich selbstverständlichem, erst noch zur
Reinlichkeit ermahnen. Habe er sich etwas zuschulden

kommen lassen, so leugne er hartnäckig; nie
gestehe er etwas ein, bis man ihn überführt habe.

Neulich bemerkte die Mutter, dass in ihrem
Portemonnaie Fr. 30.— fehlten. Da Walter in den
vorangehenden Tagen besonders unwirsch und
offensichtlich aus dem Gleichgewicht gewesen sei, habe
sie Angst bekommen, er könnte das Geld genommen

haben. Sie habe ihn erst nur gefragt, was ihm
fehle, sie sehe ihm an, dass etwas nicht in Ordnung
sei. — Das könne er ihr nicht sagen, habe er
geantwortet; und dann: deswegen würde er mit der
Polizei zu tun bekommen. — Sie drang weiter in ihn,
es doch zu sagen, damit man es wieder in Ordnung
bringen könne; und schliesslich sagte: sie es ihm auf
den Kopf zu, dass er die 30 Franken genommen
habe, da er zu einer Aussprache nicht zu bewegen
war. Worauf er es zugab. — Er hatte in der Kantine

des Geschäfts Schulden gemacht und, als diese
die Höhe von Fr. 30.— erreicht hatten, sich auf
keine andere Weise mehr zu helfen gewusst. — Für
den Vater sei die Enttäuschung besonders gross
gewesen, er, der immer auf einen Sohn gehofft habe,
der ihn auf seinen einsamen und besinnlichen Sonn-
tagsspaziergängen hätte begleiten können; er habe
sofort von einer Versorgung in einer Anstalt
gesprochen. Im Geschäft aber würde man den Jungen

noch behalten; man habe ihm nur den Besuch
der Kantine verboten. — Walter selber sei über all
diesen Vorfällen noch frecher und unwirscher
geworden, drohe davonzulaufen und sage, er bleibe
nicht mehr in der «Bude».

Soweit berichtet die Mutter; den Jungen selber
habe ich noch nicht gesehen. Und die Mutter fragt:
Was sollen wir tun?

Sie wissen alle, was in dieser Situation zu überlegen

ist. Gerade diese Situation aber und diese
Ueberlegungen können uns zum Ausgangspunkt
dienen für unsere Betrachtung der Intelligenz und
der Rolle, die sie im Erziehungsplan spielt. —

Da die Möglichkeit besteht, die Lehre fortzusetzen,

hat man zu überlegen, ob der Junge wohl
imstande sei, in derselben Situation wie bisher zu
bleiben, nicht doch zum zweiten Male in denselben
Fehler zu verfallen. Kann er sich selber halten,
oder müssen wir ihn halten? Kann er sich bewähren,

oder müssen wir ihn vor den Gefahren bewahren?

Die Antwort auf diese Frage hängt von drei
Punkten ab:

1. Begreift er, worum es geht? Versteht er,
was man von ihm will? Ist er intelligent genug,
einsichtig genug, um im Ganzen und in den Einzelheiten

zu verstehen, was ihm für seine Lebensführung

not tut?

2. Will er, was er soll? Darf man ihm
zutrauen, dass er ganz von innen heraus einen neuen
Anlauf nimmt? Ist er, abgesehen davon, wie er sich
äussert, tief innerlich entschlossen, dass es anders
werden müsse?

3. Kann er, was er will? Kann er auch
durchführen, wozu er entschlossen ist? Vermag er über
eine lange Zeitstrecke hinweg durchzuhalten und in
allen verwirrenden und ablenkenden Einzelheiten
anzuwenden, was er eingesehen hat?

Kurz pflegen wir zu sagen:

Begreift er, worum es geht,
will er un d k a n n er es?

In dieser kurzen Formel ist eigentlich die
Bedeutung der Intelligenz im Gesamten des Erziehungs-
Geschehens bereits ausgesprochen. Es kommt nur
noch darauf an, es in allen Einzelheiten klar zu
sehen, was damit gemeint ist.

Da, wo wir einen gutbegabten, glücklich veranlagten

und im ganzen recht erzogenen Jugendlichen
vor uns haben, kann es nicht selten gelingen, ihm
nach einer Entgleisung .wieder auf den rechten Weg
zu bringen dadurch, dass man gar nichts weiter tut,
als dass man es ihm sagt, dass es jetzt darauf
ankomme, ob er begreife, ob er wolle und ob er könne;
ja, man kann sich zuweilen sogar auf das erstere
beschränken: Wenn er begreift, um was es geht,
bedarf es von Seiten des Erziehers weiter keiner
Worte und keiner Taten mehr. Ist es uns aber eben
gelungen, ihn darauf aufmerksam zu machen, so
weiss er auch schon, will er auch schon und kann
er auch schon. Ueber solchen Fällen wird man
geneigt, die ganze Angelegenheit für etwas sehr
einfaches zu halten. Dass es aber gar nicht einfach ist,
wievieles vielmehr in solchem Wissen, Wollen und
Können darin steckt, darauf wird man aufmerksam,
in denjenigen Fällen, in welchen ein solcher kurzer
Hinweis und Appell nicht mehr genügt, in welchen
man für das eine oder andere der drei Momente
oder gar für alle zugleich erst noch sorgen muss.
Da erst geht es einem auf, dass jene Leicht-Erzieh-
barkeit im Grunde genommen ein grosses Wunder
und Geschenk ist, wie Vieles und Verschiedenartiges
zusammenwirken muss, damit die Voraussetzungen
für das rasche und leichte Gelingen entstehen konnten,

wie vieles auf eine selbstverständliche und
unmerkliche Weise aus einem guten Milieu wirkt, dass
wir uns erst mühsam überlegen und zurechtlegen
müssen, wenn das gute Milieu fehlt, und wie vieles
in einem gesunden Kinde von selber heranwächst auf
eine selbstverständliche und unmerkliche Weise, dass
wir uns erst noch mühsam überlegen und zurechtlegen

müssen für jede Art von Beeinträchtigung der
Entwicklungsmöglichkeiten. Kurz: Am schwererziehbaren

Kinde, da gehen einem die Augen auf, da kann
man etwas lernen! —

241



Versuchen wir nun, uns die Situation für unser
Beispiel etwas klar zu machen. Stellen wir zunächst
nur die Frage: Wird der junge Mann hegreifen können,

um was es geht? Ist er intelligent, ist er
einsichtig genug, um nur erst einmal zu verstehen, was
man von ihm will?

Da erkennen wir zunächst, dass das, was. man so

Intelligenz nennt, bei ihm nicht'weit reicht:

Er hat nur die Primarschule besuchen können;
zur Sekundärschule hat es nicht gereicht.

Auch die Privatschule kann ihn nur noch ein
9. und 10. Schuljahr behalten und muss dann
zugeben, dass keine weiteren Fortschritte mehr
zu erzielen sind.

Wir dürfen daraus wohl den Schluss ziehen:
Unterdurchschnittlich begabt, aber nicht debil. Aus
einer solchen unterdurchschnittlichen Begabung aber
dürfen wir noch nicht darauf schliessen, dass er
nicht zu verstehen vermöge, um was es in der
vorliegenden Situation gehe. Die Einsichtigkeit, die wir
von ihm erwarten, ist ja weniger eine solche des

klaren gedanklichen Unterscheidens und Abwägens,
als vielmehr eine Einsichtigkeit des Gefühls:
Er miisste jetzt spüren, worum es geht, und nicht
bloss, es überlegen können.

Damit sind wir bereits auf eine wichtige
Unterscheidung gestossen:" Die Einsdchtigkeit, um die es

geht in der Erziehung, ist nicht einfach eine Fähigkeit

des denkenden Unterscheidens, sondern
vielmehr eine solche des gefiihilsmässigen, eindringenden
Könnens in eine Sache, in eine Situation, in den
Sinn eines Geschehens. Die Frage heisst nicht:
Kannst Du durch eigenes Nachdenken die Gründe
finden für das verlangte Verhalten? sondern: Spürt
Dein Gefühl den Sinn und die Verbindlichkeit des

verlangten Verhaltens? Und sagt Dein Gefühl ja
dazu? — Gleichgültig also, was der Intelligenzbegriff

der allgemeinen Psychologie dazu sage, als
Erzieher müssen wir zwei Arten von «Intelligenz»,
zwei Arten von Einsichtigkeit unterscheiden, eine
denkende und eine fühlende Einsichtigkeit, eine
Intelligenz, die sich des Mittels des Denkens, bedient,
und eine Einsichtikeit, die sich des Mittels des
Gefühls bedient; wir können auch kurz sagen: eine
bewusste und eine unbewusste Einsichtigkeit. Und
es will uns scheinen, dass die letztere, die
unbewusste, gefiihlsmässige Einsichtigkeit die wichtigere
sei für den Erzieher.

In unserm Beispiel stellen wir fest, dass das.

denkende Unterscheiden-Können schwach ist; unsere
Erfahrung fügt hinzu, dass damit noch nicht gesagt
ist, dass auch die gefiihlsmässige Einsichtigkeit, das

Verspiiren-Können, worum es geht, schwach sein
müsse. Um zu sehen, wie es sich damit verhält,
müssen wir wieder das Material, das wir zur
Verfügung haben durch den Bericht der Mutter,
heranziehen. Sagt sie uns auch etwas über die gefiihlsmässige

Einsichtigkeit?
Sie sagt in der Tat noch einiges, was

Rückschlüsse in dieser Richtung erlaubt:
«Er weiss nicht, was er werden will». — Das

erlaubt keine weitreichenden Schlüsse auf die
Intelligenz, ist aber doch ein Symptom, wenn auch
ein noch recht vieldeutiges, für innere Unklarheit:

Das Gefühl hat sich noch für nichts entschieden,
das Gefühl ist von nichts stark genug angesprochen
worden.

«Er legt viel Gewicht auf seine äussere
Erscheinung. auf Bügelfalten usw.». — Das ist zum
mindesten kein Anzeichen von Intelligenz, wohl aher
für eine mangelnde Unterscheidungsfähigkeit des
Gefühls zu den wichtigen und unwichtigen Dingen,
also doch ein Zeichen fehlender, gefiihlsmässiger
Einsichtigkeit. Wir miissten allerdings mehrere
solcher Anzeichen haben, bis wir uns erlauben dürften,
ein Urteil zu fällen.

«Er vermag nichts einzugestehen, bis er überführt

wird». — Erfolgreich lügen kann nur der
Intelligente. An einer Lüge wegen einer Belanglosig-
losigkeit festhalten, bis man überführt ist, zeugt
von mangelhafter Intelligenz. Der Junge spürt nicht,
dass er besser dastünde, wenn er dem andern, der
sich anschickt, ihn zu überführen, mit einem
Geständnis zuvorkäme. Richtig unintelligent, dumm
sieht jenes halbe Eigeständnis aus: «Ja, wenn ich
es eingestände, so bekäme ich es mit der Polizei
zu tun». Man muss sich nur den eigentlichen Sinn
dieses Satzes vor Augen führen: «Wenn ich etwas
Schlimmes gemacht habe, dann hätte ich ja etwas
Schlimmes gemacht!» — Der Bub aber spürt den
Unsinn, den er sagt, nicht.

Noch deutlicher aber spüren wir das Fehlen der
gefühlsmässigen Einsicht aus der Tat heraus, dass
die Vorstellung, dass sein Vergehen und seine Schuld
auf ihn selber gar keinen Eindruck machten. Sowie
die Sache ausgekommen ist, fühlt er sich wieder auf
der Höhe, wird er wieder anspruchsvoll und frech.
Geplagt hat ihn bloss das Geheimnis; das Vergehen
seiher und die Schuld scheint er nicht zu fühlen.
Damit aber fehlt gerade das. Wichtigste an der
gefühlsmässigen Einsicht, die et jetzt haben sollte.

Wir müssen der Mutter also sagen: Der Junge
begreift ja gar nicht, worum es geht. Wir können
es ihm also nicht überlassen, in Zukunft den Abweg
zu vermeiden; wir müssen eingreifen und dafür
sorgen, dass er vorerst vor ähnlichen Versuchungen
bewahrt bleibt und müssen dazu in ihm das
Gefühl für das, worum es geht, erst noch zu wecken
und zu nähren versuchen. Das aber ist nicht möglich

in der Situation seiner jetzigen offenen
Lehrstelle; da sind ja eben gerade die Versuchungen
wieder dieselben, da ist er ja gerade wieder sich
selber überlassen und soll allein und von sich aus
fertig werden. Der Vater hat durchaus das Richtige
vorgeschlagen. Zwar hat er nur aus Aerger und
Empörung von der Anstalt gesprochen, damit aber
doch das Richtige getroffen; in der Anstalt hat man
die Möglichkeit, den Jungen zu bewahren und gleichzeitig

das in ihm zu pflegen, was ihn dazu
befähigen wird, sich später zu bewähren.

Aber die Mutter will nicht nachgeben; sie möchte
ihren Jungen vor der Anstalt bewahren und kann es

vorerst nicht einsehen, dass er — sagen wir einmal
— vor Schlimmerem bewahrt werden muss. Und
so meint sie: Wenn er es nicht einsieht, so muss
man es ihm halt sagen. Könnte sie nicht einmal
reden mit ihm, ihm den Standpunkt klar machen,
ihm so recht eindringlich vor Augen führen, was er
eigentlich tut? — die gute Frau merkt nicht, dass



ihrem Jungen nicht das. Begreifen allein fehlt,
sondern die Fähigkeit des Begreifens!

So gehen wir nun einen Schiritt weiter und
versuchen ihr zu zeigen, dass es nicht nur auf das
Begreifen, sondern auch auf das ernstliche Wollen
und auf die Tüchtigkeit des Können ankommt.

Zunächst bezweifle ich, dass er überhaupt den
genügenden Willen aufbrachte, um umzustellen. —
O doch, meint die Mutter, er ist im Grunde
genommen ein rechter Bursch — das wollen wir
hoffen; wir wollen es sogar annehmen, dass er «im
Grunde» ein guter Bursche sei und dass drum eigentlich

auch ein rechtes Verhalten möglich wäre. Trotzdem

bleibt die Frage: Kann er wirklich wollen? Was
erkennen wir darüber aus dem, was uns die Mutter
berichtet hat? — Wenig zwar, aber lauter Negatives!

«Er weiss nicht, was er werden will» — das
heisst: In einem Alter, in welchem die Berufsfrage
wichtig wird, hat er noch kein Berufsideal: das ist
auf einem wichtigen Gebiete eine mangelnde Reife
in der Ideal-Bildung und damit in einem der
wesentlichen Momente des Wollens. Zwar hat man
zwei Möglichkeiten auseinander zu halten, wenn ein
Jugendlicher nicht weiss, was er werden will: Der
eine hat zuviele, zu verschiedenartige Interessen, und
drum fällt es ihm schwer, sich für ein Interessen-
Gebiet endgültig zu entscheiden; er erleidet dadurch
eine Verzögerung seiner Berufsreife, aber unter
dieser Verzögerung verbirgt sich auch etwas
Positives, das sich eher noch günstig auswirken kann,
er braucht eine längere Zeit des Reifens, da bei ihm
mehr reifen will. Der andere hat zu wenige, zu
arme Interessen, so dass sie für einen Beruf gar
nicht ausreichen. Bei unserem Walter dürfte das

letztere der Fall sein. Auf alle Fälle aber ist in
diesem einen Punkte sein Wollen noch unreif und
nicht auf der Höhe seines Alters.

«Er salbt und frisiert seinen Scheitel und läuft
mit ungewaschenen Ohren herum». — Daraus wird
ersichtlich, wie seine wirklichen Ideale aussehen;
sie sind an Aeusserlichem orientiert, einem blossen
natürlichen Bedürfnis hörig, der Eitelkeit, dem
Geltungsbedürfnis. Es fehlt ihm das, was sich allein
zu bewähren vermöchte, und was es jetzt, in der
augenblicklichen Situation, braucht: Die Sachlichkeit,
die Unabhängigkeit von blossem Begehren und Handeln,

d. h. es ist wohl ein Wollen da, aber dieses
Wollen ist egozentrisch; es steht im Dienste dessen,
worüber es herrschen sollte.

Und schliesslich: «Er macht sich keine Gedanken
über sein Vergehen». Es ist nichts in ihm, das das
Bessere wollte, das aufbegehrte, wenn das Schlechtere

die Herrschaft an sich reisst, das in Scham
und Reue revoltierte, wenn es vernachlässigt worden
ist. Er ist noch ein Kind; er weiss und spürt nichts
davon, dass das Leben eine ernste Sache ist.

All das heisst: Er kann noch nicht wollen. Er
kann gerade das nicht wollen, was er jetzt wollen
sollte; ob er es einsieht oder nicht, es hat für ihn
keine verbindliche Kraft.

An dieser Stelle aber begreifen wir auch, w o -
r u m der Junge nicht einzusehen vermag, was er
hier einsehen sollte: Da es hier um etwas geht, das
man erst dann verstehen kann, wenn man dafür
reif geworden ist. Es gälte hier zu unterscheiden

zwischen dem, was einem passl oder nützt, und dem,
was recht ist, gleichgültig, ob es mir passe oder
nütze oder nicht. Dazu verhilft einem auch die
beste gedankliche oder gefühlsmässige
Unterscheidungsfähigkeit nicht, solange man sich diejenige
Reife nicht erworben und erkämpft hat, die einen
Unterschied überhaupt zu machen vermag. Das
Gute lernt man immer nur so weit kennen, als man
selber gut ist; man wir d aber gut nur soweit,
als man gewagt hat, sich für das Gute einzusetzen
mit seiner Entscheidung. Die Einsicht in das, was
recht ist, hängt ab von der Reife des Wollens. In
ethischen Dingen gilt: Aus der Tugend geht die
Einsicht hervor; aber aus der Einsicht geht noch
nicht die Tugend hervor — wenigstens so lange
nicht, als Einsicht nichts anderes bedeutet als
denkendes oder gefiihlsmässiges Unterscheidungsvermögen.

Nicht nur vom Philosophen ist zu sagen,
dass seine gelehrte Ethik nie mehr wert ist als sein
gelehrtes persönliches Ethos, sondern schon für
jedes schwererziehbare oder geistesschwache Kind gilt,
dass es nur soviel vom rechten Wege begreift, als
es bereits auf ihm zurückgelegt hat.

Das ist es, was wir der Mutter in unserem
Beispiel sagen müssen: Ihren Jungen durch Erklärungen

und Belehrungen zur Einsicht bringen in das,

was er jetzt soll, ist eben unmöglich wie mit Wasser

ein Feuer anzuzünden. Er muss zu dem, was
ihm fehlt, erzogen werden; erst dann, wenn er es

geworden ist, kann er es auch einsehen. — Halten
wir für uns dasselbe in allgemeiner Form fest:

Es gibt neben dem Unterschiede von denkender
und gefiihlsmässiger Einsichtigkeit den weiteren
Unterschied zwischen einer subjektiven und einer
objektiven Einsichtsfähigkeit. Subjektive Einsichtsfähigkeit

ist die Fähigkeit, dasjenige einzusehen, was
man wünscht und begehrt; objektive Einsichtsfähigkeit

aber ist die Fähigkeit, das einzusehen, was sachlich

richtig ist, auch wenn es dem eigenen Wünschen

und Begehren nicht entspricht. Und wir
erkennen: Subjektive Einsichtigkeit ist etwas natürliches,

das zwar dem einzelnen Menschen in
verschiedenem Masstabe gegeben ist und einer
zweckmässigen Pflege bedarf, um sich zu entfalten, immer
aber gegeben ist. Objektive Einsichtigkeit aber ist

etwas, das erworben werden will durch eigene
Bemühung, etwas, das nicht gegeben ,sondern aufgegeben

ist, und zu dem man sich nur durchringt,
wenn man sich innerlich zu distanzieren vermag von
seinen natürlichen Antrieben, wenn man sich in
seinen Entscheidungen zu erheben ver mag über das

blosse Bedürfen und Begehren. —
Die damit festgestellte Abhängigkeit der Einsicht

vom Wollen und damit von der praktischen
Lebensführung wird nur noch deutlicher, wenn wir
uns schliesslich noch dem dritten Faktor zuwenden,
auf den es jetzt ankäme und die Frage stellen wollen,

ob der junge Mann allenfalls auch könnte,
was er eingesehen und wozu er sich entschlossen
hätte?

Machen wir uns dazu zunächst klar, was dieses
Können bedeutet im Falle unseres Walter: Er dürfte
in Zukunft in der Kantine des Geschäftsbetriebes
nicht mehr konsumieren als sein Taschengeld zu-
lässt. Er miisste da verzichten können, wo er vor
Augen hat, wie andere sich etwas leisten, trotzdem

246



sein eigenes Begehren durch das Verhalten der
anderen aufgereizt wird. Er miisste es aber auch
aushalten können, dass er nun nicht mehr dasteht als
derjenige, der es hat und vermag, d. h. er miisste
sein Geltungsbedürfnis unbefriedigt lassen gerade
da, wo er durch das Verhalten seiner Umgehung
aufgereizt wird. Solche Selbstüberwindung ist jedesmal
eine Willensleistung. Man weiss aber, dass dann,
wenn solche Willensleistung täglich viele Male und
immer wieder von neuem aufgebracht werden soll,
es gänzlich unmöglich ist, sie durchzuhalten; früher
oder später wird die Kraft der Selbstüberwindung
erlahmen, wenn ihr nicht etwas anderes entgegenkommt

und ihre Anstrengungen unterstützt, so dass
für sie die Aufgabe nicht zu gross und nicht zu
schwer wird; Dies aber wäre dann der Fall, wenn
die Bedürfnisse und das Begehren bereits ein wenig
unabhängig geworden wären, vom äusseren Anreiz,
wenn das Verhalten der Umgebung nicht so stark
aufreizend auf sie wirkte. Mögen sich die andern
etwas leisten; selber hat man an vielen anderen Dingen

verzichten oder doch warten gelernt und kann es

drum auch hier. Man mag dastehen für denjenigen,
der es nicht hat und vermag und damit an Geltung
einbüssen; man hat etwas aushalten gelernt und ist
nicht mehr auf die Befriedigung jedes aufsteigenden
Geltungsverlangens angewiesen. In solcher Befriedigung

der natürlichen Antriebe läge die Gewähr
dafür, dass man nun auch könnte, was man wollte
und eingesehen hätte. Liegt hei unserem Walter ein
solches Können vor?

Der Bericht der Mutter gibt zu, dass er
verwöhnt sei; das heisst, dass an Gewöhnungen gerade
das Gegenteil dessen vorliegt, was zu dem nun
notwendigen Können gehört. Zu dieser Verwöhnung
mag die Stellung als einziger Sohn mit einer jüngeren
und einer älteren Schwester beigetragen haben. Dass
er im Geschäft nur arbeitet, wenn er angetrieben
wird, spricht deutlich für die fehlende Arbeitstechnik,

die ihrerseits ja nur ein Bestandteil des Könnens

wäre. Dass man ihn als 16jährigen, der viel
Gewicht auf seine äussere Erscheinung legt, dazu
anhalten muss, sich den Hals und die Ohren zu
waschen, ist ein Anzeichen' mehr dafür, dass es an
der Lebenstechnik gebricht, die man nun einmal
braucht, wenn man bereit sein will für die eigentlichen

Aufgaben des Lebens.

Das alles sind aber nicht nur Anzeichen dafür,
dass es also auch am Können fehlt, sondern darüber
geht uns ein weiterer Zusammenhang zwischen
Einsicht und praktischer Lebensführung auf. Wer die
hier nötigen guten Gewohnheiten nicht besitzt, der
miisste nicht nur wegen jeder Kleinigkeit seinen
Willen mobilisieren, sondern der miisste auch bei
jeder Kleinigkeit erst noch einsehen, dass in
ihr wieder dieselbe Anforderung vorliegt. Umgekehrt:
Wer die guten Gewohnheiten hat, wessen Begehren
nicht mehr so stark aufgereizt wird, wer es
gewohnt ist, Bedürfnisse unbefriedigt zu lassen und
das Fehlen der Befriedigung ganz einfach
auszuhalten, der bleibt in solchen Situationen ruhiger,
besonnener und ist eher in der Lage, noch
unterscheiden zu können zwischen dem Guten und dem
bloss Angenehmen. Auch hier also hängt die
Einsichtsfähigkeit ab vom gesamten Erziehungszustand.
Ein vorhandenes denkendes oder fühlendes
Unterscheidungsvermögen nützt nichts, wenn das Bedürfen

und Begehren einfach die Führung an sich
reissen, ja selbst eine bereits erworbene objektive
Einsichtigkeit wird überblendet und wirkungslos,
wenn die natürlichen Antriebe nicht befriedigt sind,
wenn sie schon durch alltägliche Dinge so stark
aufgereizt werden können, dass überhaupt nur noch das
eingesehen werden kann, was ihrer Befriedigung
dient.

Fassen wir das bisher Gewonnene kurz zusammen.

so wären die folgenden Punkte festzuhalten:

Intelligenz kann vorerst umschrieben werden als
Unterscheidungsvermögen.

Neben dem denkenden gibt es ein gefühlsmässiges
Unterscheidungsvermögen.

Neben einem subjektiven gibt es ein objektives
Unterscheidungsvermögen.

Objektivität der Unterscheidungen ist nur möglich,

wenn erst einmal Objektivität, Sachlichkeit des
Verhaltens überhaupt erreicht ist. Sachlichkeit des
Verhaltens aber ist eine Eigenschaft des Wollens,
die sich ihrerseits nur voll herausbilden kann, wo
dem Wollen ein zweckmässiges Können zur Verfügung

steht.

Damit ist objektive Intelligenz abhängig vom
erzieherischen Zustand der Lebensführung überhaupt.

DAS STÀDTZURCH ER ISCHE KINDERERHOLUNGSHEIM

TXtaapiana^ocatno

*
Das Jugendamt I der Stadt Zürich führt

innerhalb der Stadt 6 Jugendheime zur
vorübergehenden Aufnahme von Kindern, die aus
irgend einem Grunde sofort versorgt werden
müssen. Der grossen Nachfrage nach
Säuglingsplätzen Rechnung tragend, wird auf
Beginn des Jahres 1948 ein weiteres provisorisches

Säuglingsheim errichtet.

Neben den Jugendheimen besitzt das
Jugendamt I für die erholungsbedürftigen Kinder

in den Kantonen Graubünden, Appenzell
A.Rh, und im Tessin 7 Kindererholungsheime,
in welchen nach ärztlicher Vorschrift Kinder
während zwei und mehr Monaten in gesunder
Gegend bei guter Pflege und Ernährung sich
gesundheitlich stärken können. Das Jugend-

247


	Die Bedeutung der Intelligenz für die Erziehung

