Zeitschrift: Fachblatt fir schweizerisches Anstaltswesen = Revue suisse des
établissements hospitaliers

Herausgeber: Schweizerischer Verein flir Heimerziehung und Anstaltsleitung;
Schweizerischer Hilfsverband fur Schwererziehbare; Verein fur
Schweizerisches Anstaltswesen

Band: 18 (1947)

Heft: 11

Artikel: Die Bedeutung der Intelligenz fur die Erziehung
Autor: Moor

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-806052

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-806052
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Fachblatt fiir Schweizerisches Anstaltswesen

REVUE SUISSES DES ETABLISSEMENTS HOSPITALIERS

Offizielles Fach-Organ folgender Organisalionen:

Redaktion: Frl. Regina Wiedmer, Bern,
Terrassenweg 12, Tel, (031) 233 93

Druck und Administration: A, Stutz & Co.
Wadenswil, Tel. (051) 9568 37
Postcheck-Konto VIII 3204

VSA Verein fur Schweizerisches Anstaltswesen

SHVS  Schweizerischer Hilfsverband fiir Schwererziehbare

VAZ Vereinigung der Anstaltsvorsteher des Kantons Zirich

VAB Vereinigung der Anstaltsvorsteher des Kantons Bern

AVBB Vereinigung der Anstaltsvorsteher von Baselland und Baselstadt

Mitarbeiter: Schweizerische Landeskonferenz fiir soziale Arbeit, Ziirich
(Studienkommission fir die Anstaltsfrage)

November 1947 No. 11

Laufende No. 189

Abonnementspreis: Pro Jahr Fr. 7.—
Ausland Fr. 10.—

i i

Erscheint monatlich

18. Jahrgang

Inseraten-Annahme : Louls Lorenz, Zilirich Postfach Fraumiinster

Tel. (051) 27 23 65

Stellenanzeigen nur an A. Stutz & Co., Wadenswil l

Die Bedeutung der jﬂtﬁuig Eﬂg { fur die Erz/ebung

Referat gehalten von PD Dr. Moor

Bewahren oder bewidhren? Das ist das tie-
ferliegende Thema, zu dessen Losung die folgenden Er-
orterungen einen Beitrag leisten wollen. Durch all das,
was einem Menschen an Méngeln oder Schwichen an-
baftet, wird seine Lebensaufgabe erschwert. Er kann
aber auch diese erschwerte Aufgabe l6sen und allein
auf sich nehmen, wenn er die Féhigkeiten und
Krifte besitzt, die zu ihrer Losung erforderlich sind.

Das fithrt uns auf die Frage: Welches sind diese
“ihigkeiten und Krifte? Oder deutlicher: Was von
all den seelischen Erscheinungen, die zum Mensch-
sein gehoren, kann als Mittel dienen zur Be-
willtigung der Lebensaufgabe? Und was ist Mate-
rial, mit dem man bei der Losung der Aufgabe
einfach rechnen muss?

Man pflegt wohl zu sagen: Wer nun eben im-
stande wire, die Eigenart seiner Lebensaufgabe und
die Besonderheit dessen, was fiir ihn Erfiillung
heissen kann, einzuseh en, der konnte es auch
hier lernen, sich zu bewihien. Wer aber zu solcher
Einsicht unfihig bliebe, der miisste ebensoweit, als
seine Einsichtigkeit nicht mehr ausreichte, dauernd
bewahrt werden.

Dagegen wird eingewendet: Mancher sieht etwas
ein; er kann es trotzdem nicht. — Allein: Diejenige
Einsicht, die nicht zugleich kann, die meinen wir
nicht. Der Begriff einer solchen machtlosen Einsicht
ist ein unvollkommener und fiir die Erziehung nicht
brauchbarer Begriff, der sich zu weit vom Leben
entfernt hat, eine zu weit getriebene Abstraktion.
Wenn Sokrates gelehrt haben soll, dass es die Ein-
sicht sei, welche zur Tugend verhelfe, dann muss
er eine tiefere Einsicht gemeint haben, als unser
heutiger Intelligenzbegriff sie meint. Und jene tiefere
Einsicht, wie er sie gemeint hat, die gilte es erst
noch zu suchen.

Die Frage ist also einfach, was solche Einsicht
wire, wie sie sein miisste, damit sie das Bewihren-
konnen ermoglichte. Dass die blosse Intelligenz, so
wie wir sie zu verstehen pflegen, dazu nicht ge-
niigt, obwohl sie irgendwie zu jener Einsicht dazu
gehort, das ist das einzige, was sich von vorneherein
erkennen lisst.

Wir beginnen mit einem Beispiel:

Walter hat zwei Schwestern, eine etwas jiingere
und eine etwas idltere Schwester. Sein Vater ist
Angestellter in einem grossen kaufminnischen Be-
trieb. Die Familie lebt in geordneten und relativ guten
Verhiltnissen in einem kleinen Ort in der Nihe der
Stadt. Bis zu seinem 14. Altersjahr besucht Walter
die 8 Klassen der Primarschule; schlecht und recht
kommt er mit, zur Sekundarschule reicht es nicht.
Da er bei Schulaustritt nicht weiss, was er werden
will und in seinem ganzen Verhalten auch noch
recht kindlich ist, glauben die Eltern, man nehme
ihn besser noch nicht aus der Schule und schicken
ihn noch zwei Jahre in die Stadt in eine Privat-
schule, trotzdem das eine erhebliche finanzielle Be-
lastung fiir sie darstellt. Nach Ablauf dieser zwei
Jahre miissen sie sich freilich dariiber klar werden,
dass eine weitere Schulung nicht mehr moglich ist,
dass die Grenzen seiner F#higkeiten endgiiltig er-
reicht sind. Walter aber weiss noch immer nicht,
was er werden will. Man versucht es mit einer kauf-
ménnischen Lehre, die der Vater vermitteln kann,
und weil man einsieht, dass Walter sich in keiner
Handwerkerlehre bewihbren wiirde; die Eltern ge-
stehen es sich noch nicht ein, spiiren es aber deut-
lich und handeln danach, dass ihr Bub schlecht er-
zogen, némlich verwohnt, ungeschickt und faul ist.
In der kaufménnischen Lehre geht es zuniichst ein

243



halbes Jahr lang gut; man ist im Geschift mit Wal-
ter zufrieden, nur dass e¢r «sich nicht immer genii-
gend konzentrieren konne», d.h. dass er oft nicht
bei der Sache ist und nur arbeitet, wenn er ange-
trieben und dirigiert wird.

Zu Hause aber beginnt er in dieser Zeit uner-
triiglich zu werden. Solange er noch zur Schule
ging, sei er der «liebste Bub» gewesen. Jetzt aber
sei er frech, wolle sich nichts mehr sagen lassen,
maule herum, wolle nie das, was die andern wollen,

sel immer unzufrieden, man wisse nicht, was ihm
eigentlich fehle, er sei verschlossen. Viel Gewicht

lege er auf seine #dussere Erscheinung, die Biigel-
falten, den schiefsitzenden Hut und hochgeschla-
genen Mantelkragen, das gesalbte und wohlriechende
Haupt; aber gleichzeitig miisse man ihn in so vie-
lem, eigentlich selbstverstindlichem, erst noch zur
Reinlichkeit ermahnen. Habe er sich etwas zuschul-
den kommen lassen, so leugne er hartniickig; nie
gestehe er etwas ein, bis man ihn {tiberfithrt habe.

Neulich bemerkte die Mutter, dass in ihrem Porte-
monnaie Fr.30.— fehlten. Da Walter in den vor-
angehenden Tagen besonders unwirsech und offen-
sichtlich aus dem Gleichgewicht gewesen sei, habe
sie Angst bekommen, er konnte das Geld genom-
men haben. Sie habe ihn erst nur gefragt, was ihm
[ehle, sie sehe ihm an, dass etwas nicht in Ordnung
sei. — Das konne er ihr nicht sagen, habe er geant-
wortet; und dann: deswegen wiirde er mit der Po-
lizei zu tun bekommen. — Sie drang weiter in ihn,
es doch zu sagen, damit man es wieder in Ordnung
bringen konne; und schliesslich sagte sie es ihm auf
den Kopf zu, dass er die 30 Franken genommen
habe, da er zu einer Aussprache nicht zu bewegen
war. Worauf er es zugab. — Er hatte in der Kan-
tine des Geschifts Schulden gemacht und, als diese
die Hohe von Fr.30.— erreicht hatten, sich auf
keine andere Weise mehr zu helfen gewusst. — Fiir
den Vater sei die Enttiuschung besonders gross ge-
wesen, er, der immer auf einen Sohn gehofft habe,
der ihn auf seinen einsamen und besinnlichen Sonn-
tagsspaziergingen hitte begleiten konnen; er habe
sofort von einer Versorgung in einer Anstalt ge-
sprochen. Im Geschéft aber wiirde man den Jun-
gen noch behalten; man habe ihm nur den Besuch
der Kantine verboten. — Walter selber sei iiber all
diesen Vorfallen noch frecher und unwirscher ge-
worden, drohe davonzulaufen und sage, er bleibe
nicht mehr in der «Bude».

Soweit berichtet die Mutter; den Jungen selber
habe ich noch nicht gesehen. Und die Mutter fragt:
Was sollen wir tun?

Sie wissen alle, was in dieser Situation zu iiber-
legen ist. Gerade diese Situation aber und diese
Ueberlegungen koénnen uns zum Ausgangspunkt
dienen fiir unsere Betrachtung der Intelligenz und
der Rolle, die sie im Erziehungsplan spielt. —

Da die Moglichkeit besteht, die Lehre fortzu-
setzen, hat man zu {iberlegen, ob der Junge wohl im-
stande sei, in derselben Situation wie bisher zu
bleiben, nicht doch zum zweiten Male in denselben
Fehler zu verfallen. Kann er sich selber halten,
oder miissen wir ihn halten? Kann er sich bewih-
ren, oder miissen wir ihn vor den Gefahren bewah-
ren?

244

Die Antwort auf diese drei

Punkten ab:

Frage hingt von

1. Begreift er, worum es geht? Versteht er;
was man von ihm will? Ist er intelligent genug, ein-
sichtig genug, um im Ganzen und in den Einzel-
heiten zu verstehen, was ihm fiir seine IL.ebensfiih-
rung not tut?

2. Will er, was er soll? Darf man ibhm zu-
trauen, dass er ganz von innen heraus einen neuen
Anlauf nimmt? Ist er, abgesehen davon, wie er sich
aussert, tief innerlich entschlossen, dass es anders
werden miisse?

3. Kann er, was er will? Kann er auch durch-
fithren, wozu er entschlossen ist? Vermag er iiber
eine lange Zeitstrecke hinweg durchzuhalten und in
allen verwirrenden und ablenkenden Einzelheiten
anzuwenden, was er eingesehen hat?

Kurz pflegen wir zu sagen:

Begreift er, worum es geht,
will er und kann er es?

In dieser kurzen Formel ist eigentlich die Be-
deutung der Intelligenz im Gesamten des Erziehungs-
Geschehens

bereits ausgesprochen. Es kommt nur
noch darauf an, es in allen Einzelheiten klar zu

sehen, was damit gemeint ist.

Da, wo wir einen gutbegabten, gliicklich veran-
lagten und im ganzen recht erzogenen Jugendlichen
vor uns haben, kann es nicht selten gelingen, ihm
rach einer Entgleisung .wieder auf den rechten Weg
zu bringen dadurch, dass man gar nichts weiter tut,
als dass man es ihm sagt, dass es jetzt darauf an-
komme, ob er begreife, ob er wolle und ob er kénne;
ja, man kann sich zuweilen sogar auf das erstere
beschriinken: Wenn er begreift, um was es geht,
bedarf es von Seiten des Erziehers weiter keiner
Worte und keiner Taten mehr. Ist es uns aber eben
gelungen, ihn darauf aufmerksam zu machen, so
weiss er auch schon, will er auch schon und kann
er auch schon. Ueber solchen Fillen wird man ge-
neigt, die ganze Angelegenheit fiir etwas sehr ein-
faches zu halten. Dass es aber gar nicht einfach ist,
wievieles vielmehr in solchem Wissen, Wollen und
Kénnen darin steckt, darauf wird man aufmerksam,
in denjenigen Fillen, in welchen ein solcher kurzer
Hinweis und Appell nicht mehr geniigt, in welchen
man fiir das eine oder andere der drei Momente
oder gar ftiir alle zugleich erst nmoch sorgen muss.
Da erst geht es einem auf, dass jene Leicht-Erzieh-
barkeit im Grunde genommen ein grosses Wunder
und Geschenk ist, wie Vieles und Verschiedenartiges
zusammenwirken muss, damit die Voraussetzungen
fiir das rasche und leichte Gelingen entstehen konn-
ten, wie vieles auf eine selbstverstindliche und un-
merkliche Weise aus einem guten Milieu wirkt, dass
wir uns erst mithsam iiberlegen und zurechtlegen
miissen, wenn das gute Milieu fehlt, und wie vieles
in einem gesunden Kinde von selber heranwiichst auf
eine selbstverstindliche und unmerkliche Weise, dass
wir uns erst noch miihsam iiberlegen und zurecht-
legen miissen fiir jede Art von Beeintrachtigung der
Entwicklungsmoglichkeiten. Kurz: Am schwererzieh-
baren Kinde, da gehen einem die Augen auf, da kann
man etwas lernen! —



Versuchen wir nun, uns die Situation fiir unser
Beispiel etwas klar zu machen. Stellen wir zunichst
nur die Frage: Wird der junge Mann bhegreifen kon-
nen, um was es geht? Ist er intelligent, ist er ein-
sichtig genug, um nur erst einmal zu verstehen, was
man von ihm will?

Da erkennen wir zunichst, dass das, was man so
Intelligenz nennt, bei ihm nicht weit reicht:

Er hat nur die Primarschule besuchen konnen;
zur Sekundarschule hat es nicht gereicht.

Auch die Privatschule kann ihn nur noch ein
9. und 10. Schuljahr behalten und muss dann
zugeben, dass keine weiteren IFortschritte mehr
zu erzielen sind.

Wir diirfen daraus wohl den Schluss ziehen:
Unterdurchschnittlich begabt, aber nicht debil. Aus
einer solchen unterdurchschnittlichen Begabung aber
diirfen wir noch nicht darauf schliessen, dass er
nicht zu verstehen vermoge, um was es in der vor-
liegenden Situation gehe. Die Einsichtigkeit, die wir
von ihm erwarten, ist ja weniger eine solche des
klaren gedanklichen Unterscheidens und Abwiigens,
als vielmehr eine Einsichtigkeit des  Gefiihls:
Er miisste jetzt spiliren, worum es geht, und nicht
bloss, es 1liberlegen konnen.

Damit sind wir bereits auf eine wichtige Unter-
scheidung gestossen:” Die Einsichtigkeit, um die es
geht in der Erziehung, ist nicht einfach eine Fihig-
keit des denkenden Unterscheidens, sondern viel-
mehr eine solche des gefiihlsméssigen, eindringenden
Konnens in eine Sache, in eine Situation, in den
Sinn eines Geschehens. Die Frage heisst nicht:
Kannst Du durch eigenes Nachdenken die Griinde
finden fiir das verlangte Verhalten? sondern: Spiirt
Dein Gefiihl den Sinn und die Verbindlichkeit des
verlangten Verhaltens? Und sagt Dein Gefiihl ja
dazu? — Gleichgiiltig also, was der I[ntelligenz-
begriff der allgemeinen Psychologie dazu sage, als
Erzieher miissen wir zwei Arten von «Intelligenz»,
zwei Arten von Einsichtigkeit unterscheiden, eine
denkende und eine fiihlende Einsichtigkeit, eine In-
telligenz, die sich des Mittels des Denkens bedient,
und eine Einsichtikeit, die sich des Mittels des Ge-
fiihls bedient; wir konnen auch kurz sagen: eine
bewusste und eine unbewusste Einsichtigkeit. Und
es. will uns scheinen, dass die letztere, die unbe-
wusste, gefithlsmiissige Einsichtigkeit die wichtigere
sei fiir den Erzieher.

In unserm Beispiel stellen wir fest, dass das
denkende Unterscheiden-Konnen schwach ist; unsere
Erfahrung fiigt hinzu, dass damit noch nicht gesagt
ist, dass auch die gefithlsméssige Einsichtigkeit, das
Verspiiren-Konnen, worum es geht, schwach sein
miisse. Um zu sehen, wie es sich damit verhilt,
miissen wir wieder das Material, das wir zur Ver-
fiigung haben durch den Bericht der Mutter, heran-
ziehen. Sagt sie uns auch etwas {iiber die gefiihls-
missige Einsichtigkeit?

Sie sagt in der Tat noch einiges,
schliisse in dieser Richtung erlaubt:

was Riick-

«Er weiss nicht, was er werden will>. — Das
erlaubt keine weitreichenden Schliisse auf die In-
telligenz, ist aber doch ein Symptom, wenn auch
ein noch recht vieldeutiges, fiir innere Unklarheit:

Das Gefithl hat sich noch fiir nichts entschieden,
das Gefiihl ist von nichts stark genug angesprochen
worden.

«Er legt viel Gewicht auf seine #Hussere Er-
scheinung, auf Biigelfalten usw.». — Das ist zum
mindesten kein Anzeichen von Intelligenz, wohl aber
fliir  eine mangelnde Unterscheidungsfihigkeit des
Gefiihls zu den wichtigen und unwichtigen Dingen,
also doch <¢in Zeichen fehlender, gefithlsméssiger
Einsichtigkeit. Wir miissten allerdings mehrere sol-
cher Anzeichen haben, bis wir uns erlauben diirften,
ein Urteil zu fallen.

«Er vermag nichts einzugestehen, bis er {iber-
fiihrt wird». — Erfolgreich liigen kann nur der
Intelligente. An einer Liige wegen einer Belanglosig-
losigkeit festhalten, bis man {iberfithrt ist, zeugt
von mangelhafter Intelligenz. Der Junge spiirt nicht,
dass er besser dastiinde, wenn er dem andern, der
sich anschickt, ihn zu uberfithren, mit einem Ge-
stindnis zuvorkiime. Richtig unintelligent, dumm
sieht jenes halbe Eigestindnis aus: «Ja, wenn ich
¢s eingestiinde, so bekdme ich es mit der Polizei
zu tun». Man muss sich nur den eigentlichen Sinn
dieses Satzes vor Augen fithren: «Wenn ich etwas
Schlimmes gemacht habe, dann hitte ich ja etwas
Schlimmes gemacht!» —- Der Bub aber spiirt den
Unsinn, den er sagt, nicht.

Noch deutlicher aber spiiren wir das Fehlen der
gefiihlsméssigen Einsicht aus der Tat heraus, dass
die Vorstellung, dass sein Vergehen und seine Schuld
auf ihn selber gar keinen Eindruck machten. Sowie
die Sache ausgekommen ist, fiihlt er sich wieder auf
der Hohe, wird er wieder anspruchsvoll und frech.
Geplagt hat ihn bloss das Geheimnis; das Vergehen
selber und die Schuld scheint er nicht zu fiihlen.
Damit aber fehlt gerade das Wichtigste an der ge-
fiihlsméssigen Einsicht, die er jetzt haben sollte.

Wir miissen der Mutter also sagen: Der Junge
begreift ja gar nicht, worum es geht. Wir koénnen
es ihm also nicht iiberlassen, in Zukunft den Abweg
zu vermeiden; wir miissen eingreifen und dafiir sor-
gen, dass er vorerst vor #hnlichen Versuchungen
bewahrt bleibt und miissen dazu in ihm das Ge-
fithl fiir das, worum es geht, erst noch zu wecken
und zu nihren versuchen. Das aber ist nicht mog-
lich in der Situation seiner jetzigen offenen Lehr-
stelle; da sind ja eben gerade die Versuchungen
wieder dieselben, da ist er ja gerade wieder sich
selber tiberlassen und soll allein und von sich aus
fertig werden. Der Vater hat durchaus das Richtige
vorgeschlagen. Zwar hat er nur aus Aerger und
Empérung von der Anstalt gesprochen, damit aber

~doch das Richtige getroffen; in der Anstalt hat man

die Moglichkeit, den Jungen zu bewahren und gleich-
zeitig das in ihm zu pflegen, was ihn dazu befé-
higen wird, sich spater zu bewiihren. .

Aber die Mutter will nicht nachgeben; sie moichte
ihren Jungen vor der Anstalt bewahren und kann es
vorerst nicht einsehen, dass er -— sagen wir einmal
— vor Schlimmerem bewahrt werden muss. Und
so meint sie: Wenn er es nicht einsieht, so muss
man es ihm halt sagen. Koénnte sie nicht einmal
reden mit ihm, ihm den Standpunkt klar machen,
ihm so recht eindringlich vor Augen fiihren, was er
eigentlich tut? — die gute Frau merkt nicht, dass

245



ihrem Jungen nicht das Begreifen allein fehlt, son-
dern die Féhigkeit des Begreifens!

So gehen wir nun einen Schritt weiter und ver-
suchen ihr zu zeigen, dass es nicht nur auf das
Begreifen, sondern auch auf das ernstliche Wollen
und auf die Tiichtigkeit des Kénnen ankommt.

Zuniichst bezweifle ich, dass er tberhaupt den
geniigenden Willen aufbrachte, um umzustellen. —
O doch, meint die Mutter, er ist im Grunde ge-
nommen ein rechter Bursch — das wollen wir
hoffen; wir wollen es sogar annehmen, dass er «im
Grunde» ein guter Bursche sei und dass drum eigent-
lich auch ein rechtes Verhalten moglich wire. Trotz-
dem bleibt die Frage: Kann er wirklich wollen? Was
erkennen wir dariiber aus dem, was uns die Mutter

berichtet hat? — Wenig zwar, aber lauter Nega-
tives!

«BEr weiss nicht, was er werden willy — das
heisst: In einem Alter, in welchem die Berufsfrage

wichtig wird, hat er noch kein Berufsideal: das ist
auf einem wichtigen Gebiete eine mangelnde Reife
in der Ideal-Bildung und damit in einem der we-
sentlichen Momente des Wollens., Zwar hat man
zwei Moglichkeiten auseinander zu halten, wenn ein
Jugendlicher nicht weiss, was er werden will: Der
eine hat zuviele, zu verschiedenartige Interessen, und
drum féllt es ihm schwer, sich fiir ein Interessen-
Gebiet endgiiltig zu entscheiden; er erleidet dadurch
eine Verzogerung seiner Berufsreife, aber unter
dieser Verzogerung verbirgt sich auch etwas Posi-
tives, das sich eher noch giinstig auswirken kann.
er braucht eine lingere Zeit des Reifens, da bei ihm

mehr reifen will. Der andere hat zu wenige, zu
arme Interessen, so dass sie fiir einen Beruf gar
nicht ausreichen. Bei unserem Walter diirfte das
letztere der Fall sein. Auf alle Fille aber ist in
diesem einen Punkte sein Wollen noch unreif und
nicht auf der Hohe seines Alters.

«Er salbt und frisiert seinen Scheitel und lauft
mit ungewaschenen Ohren herum». — Daraus wird
ersichtlich, wie seine wirklichen Ideale aussehen;

sie sind an Aeusserlichem orientiert, einem blossen
natiirlichen Bediirfnis horig, der Eitelkeit, dem Gel-
tungsbediirfnis. Es fehlt ihm das, was sich allein
zu bewihren vermochte, und was es jetzt, in der
augenblicklichen Situation, braucht: Die Sachlichkeit,
die Unabhéngigkeit von blossem Begehren und Han-
deln, d.h. es ist wohl ein Wollen da, aber dieses
Wollen ist egozentrisch; es steht im Dienste dessen,
woriiber es herrschen sollte.

Und schliesslich: «Er macht sich keine Gedanken
iber sein Vergehen». Es ist nichts in ihm, das das
Bessere wollte, das aufbegehrte, wenn das Schlech-
tere die Herrschaft an sich reisst, das in Scham
und Reue revoltierte, wenn es vernachlissigt worden
ist. Er ist noch ein Kind; er weiss und spiirt nichts
davon, dass das Leben eine ernste Sache ist.

All das heisst: Er kann noch nicht wollen. Er
kann gerade das nicht wollen, was er jetzt wollen
sollte; ob er es einsieht oder nicht, es hat fir ihn
keine verbindliche Kraft.

An dieser Stelle aber begreifen wir auch, wo-
rum der Junge nicht einzusehen vermag, was er
hier einsehen sollte: Da es hier um etwas geht, das

man erst dann verstehen kann, wenn man dafiir
reif geworden ist. Es gilte hier zu unterscheiden

246

zwischen dem, was einem passt oder niitzt, und dem,
was recht ist, gleichgiiltig, ob es mir
niitze oder nicht. Dazu verhilft einem
beste gedankliche oder gefiihlsmiissige Unterschei-
dungsfihigkeit nicht, solange man sich diejenige
Reife nicht erworben und erkdmpft hat, die einen
Unterschied iiberhaupt zu machen vermag. Das
Gute lernt man immer nur so weit kennen, als man
selber gut ist: man wird aber gut nur soweit,
als man gewagt hat, sich fiir das Gute einzusetzen
mit seiner Entscheidung. Die Einsicht in das, was
recht ist, hiingt ab von der Reife des Wollens. In
ethischen Dingen gilt: Aus der Tugend geht die
Einsicht hervor; aber aus der Einsicht geht noch
nicht die Tugend hervor — wenigstens so lange

passe oder
auch die

nicht, als Einsicht nichts anderes bedeutet als den-
kendes oder gefiihlsmiissiges Unterscheidungsver-

mogen. Nicht nur vom Philosophen ist zu sagen,
dass seine gelehrte Ethik nie mehr wert ist als sein
gelehrtes personliches Ethos, sondern schon fiir je-
des schwererziehbare oder geistesschwache Kind gilt,
dass es nur soviel vom rechten Wege begreift, als
es bereits auf ithm zurlickgelegt hat.

Das ist es, was wir der Mutter in unserem Bei-
spiel sagen miissen: lhren Jungen durch Erkliarun-
gen und Belehrungen zur Einsicht bringen in das,
was er jetzt soll, ist eben unméglich wie mit Was-
ser ein Feuer anzuziinden. Er muss zu dem, was
ihm fehlt, erzogen werden; erst dann, wenn er es
geworden ist, kann er es auch einsehen. — Halten
wir fiir uns dasselbe in allgemeiner Form fest:

Es gibt neben dem Unterschiede von denkender
und gefiithlsmiissiger Einsichtigkeit den weiteren Un-
terschied zwischen einer subjektiven und einer ob-
jektiven Einsichtsfihigkeit. Subjektive Einsichtsfi-
higkeit ist die Fahigkeit, dasjenige einzusehen, was
man wiinscht und begehrt; objektive Einsichtsfahig-
keit aber ist die Fihigkeit, das einzusehen, was sach-
lich richtig ist, auch wenn es dem eigenen Wiin-
schen und Begehren nicht entspricht. Und wir er-
kennen: Subjektive Einsichtigkeit ist etwas natiir-
liches, das zwar dem einzelnen Menschen in ver-
schiedenem Masstabe gegeben ist und einer zweck-
missigen Pflege bedarf, um sich zu entfalten, immer
aber gegeben ist. Objektive Einsichtigkeit aber ist
etwas, das erworben werden will durch eigene Be-
mithung, etwas, das nicht gegeben ,sondern aufge-
geben ist, und zu dem man sich nur durchringt,
wenn man sich innerlich zu distanzieren vermag von
seinen natiirlichen Antrieben, wenn man sich in
seinen Entscheidungen zu erheben vermag iiber das
blosse Bediirfen und Begehren. —

Die damit festgestellte Abhingigkeit der Einsicht
vom Wollen und damit von der praktischen Le-
bensfithrung wird nur noch deutlicher, wenn wir
uns schliesslich noch dem dritten Faktor zuwenden,
auf den es jetzt ankidme und die Frage stellen wol-
len, ob der junge Mann allenfalls auch konnte,
was er eingesehen und wozu er sich entschlossen
hitte?

Machen wir uns dazu zunichst klar, was dieses
Kénnen bedeutet im Falle unseres Walter: Er diirfte
in Zukunft in der Kantine des Geschiftsbetriebes
nicht mehr konsumieren als sein Taschengeld zu-
lisst. Er miisste da verzichten konnen, wo er vor
Augen hat, wie andere sich etwas leisten, trotzdem



sein eigenes Begehren durch das Verhalten der an-
deren aufgereizt wird. Ir miisste es aber auch aus-
halten konnen, dass er nun nicht mehr dasteht als
derjenige, der es hat und vermag, d.h. er miisste
sein Geltungsbediirfnis unbefriedigt lassen gerade
da, wo er durch das Verhalten seiner Umgebung auf-
gereizt wird. Solche Selbstiiberwindung ist jedesmal
eine  Willensleistung. Man weiss aber, dass dann,
wenn solche Willensleistung tiglich viele Male und
immer wieder von neuem aufgebracht werden soll,
es ginzlich unmoglich ist, sie durchzuhalten; frither
oder spiiter wird die Kraft der Selbstitberwindung
erlahmen, wenn ihr nicht etwas anderes entgegen-
kommt und ihre Anstrengungen unterstiitzt, so dass
fiir sie die Aufgabe nicht zu gross und nicht zu
schwer wird: Dies aber wire dann der Fall, wenn
die Bediirfnisse und das Begehren bereits ein wenig
unabhiuigig geworden wiren, vom &dusseren Anreiz,
wenn das Verhalten der Umgebung nicht so stark
aufreizend auf sie wirkte. Mdgen sich die andern
etwas leisten; selber hat man an vielen anderen Din-
gen verzichten oder doch warten gelernt und kann es
drum auch hier. Man mag dastehen fiir denjenigen,
der es nicht hat und vermag und damit an Geltung
einbiissen; man hat etwas aushalten gelernt und ist
nicht mehr auf die Befriedigung jedes aufsteigenden

Geltungsverlangens angewiesen. In solcher Befrie-
digung der natiirlichen Antriebe lidge die Gewihr

dafiir, dass man nun auch koénnte, was man wollte
und eingesehen hiitte. Liegt bei unserem Walter ein
solches Konnen vor?

Der Bericht der Mutter gibt zu, dass er ver-
wohnt sei; das heisst, dass an Gewohnungen gerade
das Gegenteil dessen vorliegt, was zu dem nun not-
wendigen Koénnen gehort. Zu dieser Verwohnung
mag die Stellung als einziger Sohn mit einer jiingeren
und einer idlteren Schwester beigetragen haben. Dass
er im Geschift nur arbeitet, wenn er angetrieben
wird, spricht deutlich fiir die fehlende Arbeitstech-
nik, die ihrerseits ja nur ein Bestandteil des Kon-
nens wire. Dass man ihn als 16jdhrigen, der viel

Gewicht auf seine #ussere Erscheinung legt, dazu
anhalten muss, sich den Hals und die Ohren zu

waschen, ist ein Anzeichen mehr dafiir, dass es an
der Lebenstechnik gebricht, die man nun einmal
braucht, wenn man Dbereit sein will fiir die eigent-
lichen Aufgaben des Lebens.

Das alles sind aber nicht nur Anzeichen dafiir,
dass es also auch am Kénnen fehlt, sondern dariiber
geht uns ein weiterer Zusammenhang zwischen Ein-
sicht und praktischer Lebensfithrung auf. Wer die

hier notigen guten Gewohnheiten nicht besitzt, der

miisste nicht nur wegen jeder Kleinigkeit seinen
Willen mobilisieren, sondern der miisste auch bei
jeder Kleinigkeit erst noch einsehen, dass in

ihr wieder dieselbe Anforderung vorliegt. Umgekehrt:
Wer die guten Gewohnheiten hat, wessen Begehren

nicht mehr so stark aufgereizt wird, wer es ge-
wohnt ist, Bediirfnisse unbefriedigt zu lassen und
das I'ehlen der Befriedigung ganz einfach auszu-
halten, der bleibt in solchen Situationen ruhiger,

besonnener und ist eher in der Lage, noch unter-
scheiden zu konnen zwischen dem Guten und dem
bloss Angenehmen. Auch hier also hiingt die Ein-
sichtstithigkeit ab vom gesamten Erziehungszustand.
Ein vorhandenes denkendes oder fiihlendes Unter-
scheidungsvermogen niitzt nichts, wenn das Bediir-
fen und Begehren einfach die Fiihrung an sich
reissen, ja selbst eine bereits erworbene objektive
Einsichtigkeit wird {iberblendet und wirkungslos,
wenn die natiirlichen Antriebe nicht befriedigt sind,
wenn sie schon durch alltigliche Dinge so stark auf-
gereizt werden konnen, dass iiberhaupt nur noch das

eingesehen werden kann, was ihrer Befriedigung
dient.
Fassen wir das bisher Gewonnene kurz zusam-

men, so wiren die folgenden Punkte festzuhalten:

Intelligenz kann vorerst umschrieben werden als
Unterscheidungsvermogen.

Neben dem denkenden gibt es ein gefiihlsmiissiges
Unterscheidungsvermogen.

Neben einem subjektiven gibt es ein objektives
Unterscheidungsvermaogen.

Objektivitit der Unterscheidungen ist nur mog-
lich, wenn erst einmal Objektivitit, Sachlichkeit des
Verhaltens iiberhaupt erreicht ist. Sachlichkeit des
Verhaltens aber ist eine Eigenschaft des Wollens,
die sich ihrerseits nur voll herausbilden kann, wo
dem Wollen ein zweckmiissiges Konnen zur Verfii-
gung steht.

Damit ist objektive Intelligenz abhingig vom er-
zieherischen Zustand der Lebensfithrung itiberhaupt.

DAS STADTZURCHERISCHE KINDERERHOLUNGSHEIM
Rivapiona-Locarno

Das Jugendamt [ der Stadt Ziirich fiihrt
innerhalb der Stadt 6 Jugendheime zur vor-
iibergehenden Aufnahme von Kindern, die aus
irgend einem Grunde sofort versorgt werden
miissen. Der grossen Nachfrage nach Siug-
lingsplitzen Rechnung tragend, wird auf Be-
ginn des Jahres 1948 ein weiteres provisori-
sches Siuglingsheim errichtet.

AN
ZIN

Neben den Jugendheimen besitzt das Ju-
gendamt I fiir die erholungsbediirftigen Kin-
der in den Kantonen Graubiinden, Appenzell
A.Rh. und im Tessin 7 Kindererholungsheime,
in welchen nach iérztlicher Vorschrift Kinder
withrend zwei und mehr Monaten in gesunder
Gegend bei guter Pflege und Ernihrung sich
gesundheitlich stirken koénnen. Das Jugend-

247



	Die Bedeutung der Intelligenz für die Erziehung

