
Zeitschrift: Fachblatt für schweizerisches Anstaltswesen = Revue suisse des
établissements hospitaliers

Herausgeber: Schweizerischer Verein für Heimerziehung und Anstaltsleitung;
Schweizerischer Hilfsverband für Schwererziehbare; Verein für
Schweizerisches Anstaltswesen

Band: 18 (1947)

Heft: 2

Artikel: Fragen der Leib-Seele-Hygiene unserer Zeit. Teil III,
Nachkriegspädagogik. Teil IV, Weltanschauung

Autor: Meng, Heinrich

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-805998

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 06.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-805998
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


ten. Die Beschäftigung der grösseren Kinder
erfolgt nur aus erzieherischen Gesichtspunkten
zur Ertüchtigung fürs spätere Leben.

IV.

Die meisten Pflegekinder kommen aus
zerrütteten Verhältnisen, darum werden die Pflegeeltern

dringend ersucht, die familiären Verhältnissen

weder mit dem Kinde, noch mit den
Verwandten und Bekannten zu besprechen. Sollte
Ungünstiges über die Angehörigen bekannt werden,

so dürfen dennoch diese Angehörigen nicht
abweisend behandelt werden. Den Pflegeeltern
muss das Wohlergehen des Kindes an erster

Stelle stehen, deshalb sind alle unnötigen
Konflikte zwischen Eltern und Pflegeeltern im
Interesse des Kindes zu vermeiden.

Den Kindern dürfen die Eltern in keiner
Weise entfremdet werden, darum ist die
Verbindung der Pflegekinder mit ihren Verwandten
zu fördern. Besuche von Angehörigen können
leicht eingeschränkt werden, wenn diese zu
Unzukömmlichkeiten geführt haben.

Endlich: Du hast Dein eigenes Kind zu
versorgen. Wohin? In eine Pflegefamilie? In ein
Kinderheim? In eine Anstalt? Lasse Dich gut
beraten, prüfe alles eingehend, und das Beste
wähle

Fragen der Leib-Seele-Hygiene unserer Zeit
Von Prof. Dr. med. Heinrich Meng, Dozentfiir Psychohygiene an der Universität Basel (Fortsetzung)

III
NACHKRIEGSPÄDAGOGIK

Daran liegt es nicht! Die Not war zu
gross, s o konnten sie nicht Ebenbilder
Gottes bleiben. Dostojewski.

Man kann heute an die Zeit von Goya
erinnert werden, in der dieser grosse Künstler und
Menschenerzieher an der Ohnmacht der Opfer,
vor allem der Kriegsopfer, hellsichtig machte,
dass aus der Ohnmacht unschuldig Geopferter
in einer — vielleicht fernen — Zukunft die
Macht der Gerechtigkeit und der Vernunft
erstehen wird. So erschreckend auch die Zahl der
Geopferten in den letzten Jahrzehnten — in
Krieg, Konzentrationslagern und Hunger —
gegenüber der Goyazeit gestiegen ist, so bleibt
doch Hoffnung genug, dass wir um eine gesunde
Basis der Erziehung von Individuum und
Gemeinschaft zu ringen uns verpflichtet fühlen.
Wir meinen auf die Erziehung zur Vermenschlichung

der lebenden Generationen, also auf die
Geburt ein echtes Gemeinschaftsleben in Kinderstube,

Schule, Familie, Staat kommt es an. Die
Glieder einer echten Gemeinschaft sollen fähig
sein, als Individuen die volle eigene Verantwortung

zu tragen für das, was sie selbst tun, und
die Mitverantwortung für das, was ihre Führer
tun.

Die Geschichte beweist, dass die Aussichten
einer geglückten Erziehung sich wesentlich
bessern werden, wenn erstens die Gespenster
der Armut, der Arbeitslosigkeit und des Machtwahns

gebannt werden. Zweitens brauchen wir
Menschen mit der Fähigkeit, Herr im eigenen
Haus, also charakterlich ausgereift zu sein.

Solche Gedanken bewegen uns immer wieder,

wenn wir Näheres darüber erfahren, wie
Menschen verschiedenster seelischer Struktur,
Nationalität, religiöser oder politischer Gesinnung

die Leiden der Konzentrationslager er¬

trugen. Benedikt Kautsky hat in « Teufel
und Verdammte» (siehe

Literaturverzeichnis) u. a. zeigen können, was leibliche
und geistige Not aus Menschen machen können.
Sein Buch — geschrieben nach sieben selbst
erlebten Jahren in Dachau, Buchenwalde und
Auschwitz — ist ein Dokument von gewaltiger
Kraft für den, der nach der radikalen Zerstörung

in der Welt, sich darüber klar werden
will: Kann man erziehen, und wenn ja, wie sind
die Widerstände gegen das Erzogenwerden
einzuschätzen und positiv auszuwerten?

«Gelernt habe ich, wie wahr Viktor Adlers Wort
ist: ,Das Gehirn ist ein Hemmungsorgan'. Gerade im
Lager, wo unter dem Druck der Not und der Angst
alle Hüllen und alle Hemmungen fielen, erstaunte ich,
wie bedeutungsvoll gerade die Hemmungen für die
menschliche Kultur sind, ja, dass sie das Wesen der
Demokratie ausmachen. Nur wer erlebt hat, was schrankenlose

Willkür, was unbeschränkte Macht über Leben
und Tod für grauenhafte Folgen hat, kann die wahre
Bedeutung eines auf Freiheit und Gleichheit beruhenden
Rechtsstaates erkennen. Und nur derjenige, der sich
selbst in Zeiten monatelangen Hungerns und in Momenten

akuter Lebensgefahr kritisch beobachtet hat, kann
die wahre Bedeutung eines auf Freiheit und Gleichheit
beruhenden Rechtsstaates erkennen. Und nur derjenige,
der sich selbst in Zeiten des Hungerns und in Momenten
akuter Lebensgefahr kritisch beobachtet hat, weiss zu
beurteilen, was die Sicherheit für den Menschen bedeutet.
Nicht, dass Menschen in solchen Zeiten und unter solchen
Umständen schwach und klein werden, ist das Wunder,
sondern es ist ein Wunder, dass es nicht alle werden.
Statt den Glauben an die Menschen im Lager zu
verlieren, habe ich nur noch grössere Hochachtung vor
denen bekommen, die auch unter diesen Umständen
Menschen blieben und ihre Menschlichkeit in die Tat
umsetzten. Wer es so gesehen hat, wie ich, welche Stärke
die politische oder religiöse Ueberzeugung dem Menschen
verleihen kann, wie sich Kameradschaft und Solidarität
unter den schwierigsten Umständen bewährt haben, der
muss zur Anschauung kommen, dass das Menschengeschlecht

in einer Gesellschaftsordnung, die Hunger und
Not nicht mehr kennt, einen völligen Wandel in der Art
des Zusammenlebens erfahren wird. Die menschliche Natur

wird man nicht ändern, der Mensch trägt in sich
die Ansätze zum Bösen und Guten — es gilt, die
Umstände zu schaffen, unter denen Achtung vor der fremden

Persönlichkeit, Selbstverantwortung und Rücksicht
auf die Rechte der andern zur Selbstverständlichkeit
werden.

25



Die Voraussetzung dieser wahren Demokratie ist der
Sozialismus, dieser aber wird nur von Demokraten
verwirklicht werden. Das ist die tiefste Erkenntnis, die mir
das Konzentrationslager vermittelt hat, und was mir an
Kräften zur Verfügung steht, will ich der Verwirklichung
dieser Erkenntnis widmen.»

«Sadismus ist latent in den meisten Menschen
vorhanden. Nur eine Erziehung in wahrhaft sozialem Geist,
die die Freiheit des Nebenmenschen ebenso hoch
einschätzt wie die eigene, kann ein Volk davor bewahren,
dass dieser latende Sadismus manifest wird. Eine solche
Erziehung kann aber nur eine feslverankerte Demokratie

bieten. Stürzt diese zusammen oder fehlt sie von
vornherein, dann ist Sadismus so leicht zu kaufen und zu
erzeugen, wie jede beliebige Ware. Auch die Propaganda,
die den Sadismus auf die Welt loslässt. ist nicht das
Problem, denn sie kann nur gegebene Verhältnisse besser

oder schlechter ausnützen, sie kann sie aber nicht
schaffen. Das Problem sind eben diese Verhältnisse, d. h.
in unserem Fall kennzeichnet nicht der Sadismus den
Faschismus, sondern der Faschismus erzeugt den Sadismus

automatisch. Es ist ein Unsinn, zu glauben, es
gäbe einen sozusagen gezähmten Faschismus, weil manche

Spielarten die Brutalität nicht so weit getrieben
haben wie die deutsche.»

An anderer Stelle heisst es:

«Es wäre nun freilich grundfalsch, wenn man im
Lager nur den Egoismus sehen wollte. Gewiss, das Lehen
war so hart, dass auch der Beste nicht als reiner Altruist
leben konnte. Aber die sozialen Triebe des Menschen
sind so stark, dass sie selbst in diesem Sumpf von
Gemeinheit, Not und Elend nicht erstickt werden konnten.

Es sab in allen Lasern und zu allen Zeiten leuchtende

Beispiele wahrer Menschlichkeit, nicht eines
weichen Philantropismus. der im Laser ganz fehl am Platz
gewesen wäre, sondern der Bereitschaft, dem zu helfen,
der fähig und würdig war. mit dieser Hilfe das Laser zu
überdauern. Man konnte seine Sonne nicht über Gerechte
und Ungerechte scheinen lassen; soviel hatte niemand
im Lager zu versehen. Man musste s'ch schon die
Objekte der Hilfeleistung aussuchen. Natürlich waren
auch die Mittel beschränkt, die für diese Zwecke zur
Verfügung standen. Auf die Dauer ist es von niemand
zu erwarten, dass er von seinem Essen etwas abgibt,
wenn er selbst noch hungrig ist. Es ist schon charakteristisch

für den Einzelnen, wo er diese Grenze zieht,
denn auch diese ist elastisch.

Man fand solche Menschen in allen Gnomen und
Schichten, unter Juden ebenso wie unter NichtiuRen,
unter Deutschen wie unter den andern Nationen: Menschlichkeit

ist an keine Rasse, keine Nat'on, aber auch an
keine Klasse und keinen Stand gebunden.

Wohl aber kann ich dafür hier Zeugnis ablegen, dass
es eine Erziehung zur Menschlichkeit gibt.»

Wir meinen, die seistise und die intellektuelle
Praxis der Nachkriegspädagogik darf nicht dem
Zufallsspiel von Menschen ausgesetzt sein, die
an Machthunger, Geltungsdrang und Profitgier
leiden. Ziel ist die Beseitigung der Unsicherheit
des arbeitenden Menschen durch Sicherung
gegen Arbeitslosigkeit und Altersnot. Die Wege
dazu können mit Hilfe der Technik, Wissenschaft

und Erfahrung ebenso gebahnt werden,
wie man gelernt hat, die Wege zum totalen
Krieg zu bahnen. Man muss dafür Glauben,
Gesinnung und Charakter aufbringen. In Zeiten
der Not heisst es, ähnlich zu handeln, wie das
Jesus im Tempel tat: Altes radikal zerstören,
wenn es den Forderungen einer sozial und
ethisch fundierten Gemeinschaft nicht mehr
entspricht.

IV
WELTANSCHAUUNG

Das grosse Uebel ist nicht, dass man
sich täuscht oder eine unsichtbare
Wahrheit liebt, sondern, dass man
einer Idee treu bleibt, die man nicht
mehr ganz teilt. Maurice Maeterlinck.

Jeder Helfer, ob er im Heim, Spital, Anstalt
oder Kindergarten arbeitet, macht sich, je älter
er wird, seine Gedanken über das «Ganze der
Welt» und seiner Stellung zur Welt. Meist
wacht dabei erstens das Bedürfnis auf, sich
ausser mit der eigenen Erfahrung auch mit
fremden weltanschaulich philosophisch oder
theologisch fundierten Auffassungen über
Natur-Geist und Kulturzusammenhänge
auseinanderzusetzen, zweitens das Bedürfnis nach
Selbsterkenntnis. Die Angebote der
alten und neuen Publizistik zur Beantwortung
dieser Fragen sind gerade in der Nachkriegszeit
reichlich, vor allem auf dem Gebiet der Theologie,

Anthroposophie und Existenzialphilosophie.
Uns liegt das zweite Heft einer Sammlung

«Wissen und Wahrheit» vor (Schriftleitung E.

Haenssler und H. Gschwind). Die
allermeisten der Beiträge sind von E. Haenssler, die
andern von H. Gschwind. Haenssler setzt sich
auseinander mit der dialektischen Theologie,
der liberalen Theologie, der Antroposophie, der
Existenzialphilosophie, dem heutigen Vitalismus

und den Jesuiten.
Als einer der Leitsätze der Autoren gilt: Die

grossen praktischen Lebensfragen können heute
nicht mehr ausschliesslich auf Bibel und
Offenbarung zurückgeführt und dürfen nicht mehr
ausschliesslich von dort her mit dem Anspruch
auf Allgemeinverbindlichkeit beantwortet werden;

denn weithin hat der Glaube an Bibel und
Offenbarung seine Ueberzeiwungskraft verloren.
Die letzten Instanzen zur Beantwortung dieser
dringenden Lebensfragen, die stärksten sittlichen
Verpflichtungen, findet der Gegenwartsmensch
nicht mehr in einem ihm fiktiv gewordenen
Seinsbereich, sondern nur noch in den eisernen
Notwendigkeiten der kosmischen Realität selbst.

Was uns speziell von der Psychohygiene aus
für die weltanschauliche Klärung des Helfers
interessiert, sind weniger die z. T. recht scharfen

Auseinandersetzungen über Theologie,
Philosophie, Wissenschaft und Religionen, sondern
die Konsequenzen, die Haenssler für die
Praxis der Demokratie von seiner philosophischen

Warte aus zieht. In seiner Auseinandersetzung

mit den Jesuiten heisst es u. a.:

«Der Grundgedanke unserer Demokratie die Glaubensund

Gewissensfreiheit, reicht in seiner Bedeutung weit
über das bloss Politische hinaus. Mit der Glaubens- und
Gewissensfreiheit hat die Demokratie bereits einen
philosophisch und weltanschaulich eher bedeutsamen Schritt
getan : sie hat den Absolutismus der
Konfessionen gebrochen. Die Konfessionen dürfen
ihren Absolutismus wohl noch lehren und vertreten,

vom Staat aus haben sie nur ihre relativen
Rechte und Werte. Hat der Staat mit dem Absolutismus
der Konfessionen gebrochen, so steht er von diesem



Augenblick an ausserhalb aller Hörigkeit und ausserhalb
aller Gehorsamspflicht gegenüber den Konfessionen. Sein

eigenes Interesse, das Interesse für seinen Bestand und
sein Wohl, hat den Vorrang vor den Interessen und
Begehren der Konfessionen. Die berechtigten Interessen der
Konfessionen werden auch gewahrt, aber sie stehen nicht
mehr in erster Linie.

Das Volk hat sich zu diesem Primat des Staates in
den Abstimmungen von 1848 und 1874 bekannt; dieses

Primat steht also fest, und das Volk darf es sich nicht
mehr aus den Händen winden lassen. Denn jede Preisgabe

dieses Primates ist zugleich eine Preisgabe seiner
Souveränität.

Der Bruch mit dem Absolutismus der Konfessionen
impliziert tatsächlich einen ganz bedeutsamen und
weittragenden philosophischen und weltanschaulichen
Entscheid. Als ein solcher Entscheid ist es zwar expressis
verbis in der Verfassung nirgends niedergelegt, aber er
ist stillschweigend vor den Abstimmungen vom Volk
vollzogen und anerkannt worden. Er liegt wirksam auch
heute noch der Verfassung zugrunde. Von den nüchtern
unphilosophischen Schweizern der Gegenwart wird er
meistens in seiner Verborgenheit nicht mehr erkannt;
wird er aber erkannt, so will man ihn nicht wahrhaben,
man bekommt es mit der Angst zu tun. Die heutigen
Couloirstrategen haben aber gar kein Recht zu ihrem
höhnischen Lächeln über jeden grundsätzlich
weltanschaulichen Entscheid; der Entscheid ist bereits da, er
ist bereits gefallen. Unsere grosse Aufgabe ist es, ihn zu
erkennen, ihn anzuerkennen, zu ihm zu stehen und ihn
durchzusetzen. Unsere Vorfahren aus dem 19. Jahrhundert
hatten eben mehr Mut als wir Spätgeborenen. Sie hatten
noch den Mut zu diesem weltanschaulich bedeutsamen
Entscheid gegen das Primat, gegen den Absolutismus der
Konfessionen, einen Mut, den unsere Generation
wahrscheinlich nicht mehr aufgebracht hätte.

Von praktisch philosophischem Interesse
ist der Aufsatz von H. Gschwind über das
neueste philosophische Werk von A. Baum-
garten (s. Lit.-Verz.).

H. Gschwind schreibt u. a. :

«Ihre inspirierende Kraft findet diese neuzeitliche
Weltanschauung in dem Gedanken, ,dass es die Bestimmung

der Menschen ist, auf dieser Erde, erfüllt von
gegenseitiger Liebe und geleitet von Vernunft und
Wissenschaft, ihr Reich zu begründen. Ausgerüstet mit einer
klaren wissenschaftlichen Erkenntnis von den Gesetzen

der Natur, der individuellen Psyche und der Gesellschaft
können und werden die Menschen ihr bisher von Streit
und Hader zerrüttetes Zusammenleben zu einer grossen
Arbeitsgemeinschaft ausgestalten, an der alle als freie
und gleiche Wesen beteiligt sind.

Das letzte Ziel der ganzen geschichtlichen Entwicklung

sieht Baumgarten jenseits aller Erfahrung in dem

nur der Ahnung zugänglichen Transzendenten. Obwohl
für ihn der richtig verstandene Marxismus den höchsten
Punkt bedeutet, den die moderne Philosophie bis jetzt
erreicht hat, wäre es ein Missverständnis, ihn bei einem
strengen Materialismus zu behaften. Er ist weit entfernt
von jenem platten Materialismus und Naturalismus, der
alles im Menschen bejaht, und er appelliert immer wieder

an dessen Aktivität, damit das Echte und Grosse in
ihm trotz aller Hindernisse zum Durchbruch komme.
«Mit Plato und allen transzendent eingestellten
Philosophen, die seinem Beispiel gefolgt sind, mit der indischen
und christlichen Religion lassen wir uns nicht beirren in
dem Glauben an ein jenseitiges Ziel des irdischen
Daseins. Die Bestimmung des Menschen hat ihr Ziel
jenseits des Menschentums.» Nur darf, wie wir schon oben

gehört haben, das Jenseits nicht an den Anfang gesetzt
werden: «Der archaische Charakter der transzendenten
Metaphysik muss aufgegeben werden. Das unsagbar
Jenseitige gehört der Zukunft an. Es liegt in der Richtung
einer immer innigeren Vereinigung der Menschen zu einer
grossen Arbeitsgemeinschaft mit der Aufgabe, durch die
solidarische Bemühung aller, jedem ein Maximum an
diesseitigem Glück zu verschaffen. Dieser Entwicklung des

Kulturprozesses dürfen keine absoluten Schranken gezo-
egn werden, nichts, gar nichts, soll unsere Hoffnung
begrenzen. das ist der Sinn dieses transzendenten Evolu-
lionismus.»

In den «Lesefrüchten» der Publikation
finden sich Beiträge, die sich vor allem um die
Frage zentrieren: Sind wir imstande, eine neue,
die grosse, die letzte Wahrheit zu finden, nach
der wir alle suchen? Eine entscheidende
Antwort zu geben ist weder Aufgabe noch Endziel
der Haenssler-Gschwindschen Schrift. Ihr Wert
liegt vor allem dort, brauchbare Fragestellungen

zu geben und die Kritik dafür zu schärfen,
welche Bausteine für einen weltanschaulichen
Neuaufbau Bewährungsproben bestanden haben
und bestehen werden.

Das Bernisdhte Pestalozzilieim
©

Nacherziehungsheini unci Vorlehrschule

In manches Kindes Seele schlummert leise
Ein ungesungenes Lied, eine nie gekannte Weise.
Sie bleibt ihm schlafend in der Seele stecken,
Wenn du nicht kommst, um sie zu wecken.

Bodelschwingh.

Vor etwas mehr als sieben Jahren wurde das vom
Bernischen Frauenbund gegründete Pestalozziheim
seiner Bestimmung übergeben, und seither hat es

bewiesen, wie vielen jungen Mädchen es den Weg
finden half. Wer mit offenen Augen die Entwicklung
der jungen Menschen beobachtet, macht immer wieder

die Erfahrung, dass es Charaktere und
Veranlagungen gibt, die sich in unserer schnellebigen Zeit

nicht zurecht zu finden vermögen. Wenn andere ihre
Neigungen klar erkennen, oder sich bei der Berufswahl

eine deutliche Eignung abzeichnet, so treffen
anderseits Lehrer und Berufsberater immer wieder
solche Jugendliche, denen es an der nötigen Reife
fehlt, um eine Berufslehre anzutreten, bei denen sich
die ganze Frage überhaupt noch nicht eindeutig
abklären lässt. Sie sind die Sorgenkinder der Eltern
nicht weniger als der Lehrer und Berufsberater, und
auch mancher Vater in einem Erziehungsheim kennt
solche unter seinen Zöglingen.

Gerade heute dünkt uns, sei es wichtiger denn je,
sich mit der Frage der berufsunreifen Jugendlichen

27


	Fragen der Leib-Seele-Hygiene unserer Zeit. Teil III, Nachkriegspädagogik. Teil IV, Weltanschauung

