
Zeitschrift: Fachblatt für schweizerisches Anstaltswesen = Revue suisse des
établissements hospitaliers

Herausgeber: Schweizerischer Verein für Heimerziehung und Anstaltsleitung;
Schweizerischer Hilfsverband für Schwererziehbare; Verein für
Schweizerisches Anstaltswesen

Band: 17 (1946)

Heft: 11

Artikel: Vortrag gehalten am I. Fortbildungskurs für die Vorsteher- und
Lehrerschaft der bernischen Erziehungsheime, am 4. und 11. Sept.
1946 [Fortsetzung folgt]

Autor: Müller, E.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-805986

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 12.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-805986
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Fachblatt für Schweizerisches Anstaltswesen
REVUE SUISSES DES ETABLISSEMENTS HOSPITALIERS

Offizielles Fach-Organ folgender Organisationen:
VSA Verein für Schweizerisches Anstaltswesen
SHVS Schweizerischer Hilfsverband für Schwererziehbare
VAZ Vereinigung der Anstaltsvorsteher des Kantons Zürich
VAB Vereinigung der Anstaltsvorsteher des Kantons Bern
AVBB Vereinigung der Anstaltsvorsteher von Baselland und Baselstadt
Mitarbeiter: Schweizerische Landeskonferenz für soziale Arbeit, Zürich

(Studienkommission für die Anstaltsfrage)

Redaktion ad. int. :

Ernst Müller, Landheim Erienhof
Reinach Bld. Tel. (061) 6 27 40

Druck und Administration :

A. Stutz <& Co. Wädenswil
Tel. (051) 95 68 37
Postcheck-Konto VIII 3204

November 1946 No. 1 1 Laufende No. 1 77 17. Jahrgang Erscheint monatlich

VORTRAG
gehalten am I. Fortbildungskurs für die Vorsteher- und Lehrerschaft der bernischen Erziehungsheime, am 4. und 11. Sept. 1946

VON E. MÜLLER, :VORSTE]HER, WE I S S E NtH EIM BERN

Sehr geehrte Kolleginnen und Kollegen!

Ich weiss nicht, ob es uns allen bewusst
geworden ist, dass es eine sich zuspitzende Krise
auf dem Gebiete der Pädagogik ist, die uns zu
diesem Kurse zusammengeführt hat. Für jedermann

sichtbar ist sicher die Häufung von allerhand

Skandalen. Sie haben ein allgemeines
Unbehagen bewirkt und das Gefühl: «Es sött öp-
pis goh!»

Soweit wären wir nun, dass etwas geht, und
der Kursleiter hat zur Eröffnung erklärt, dieser
Kurs möchte vor allem der Besinnung dienen,
und er hat sich dafür entschuldigt, dass das
leider eine theoretische Angelegenheit sei. — Uns
ist die Aufgabe zugefallen, Ihnen zum Abschluss
noch etwas leichtere Kost zu verabreichen in
Form eines Beitrages aus der Praxis.

Diese Erwartung, nun noch eine Nachspeise
für das Gemüt zu erhalten mit garantiert leichter

Verdaulichkeit können aber auch wir nicht
erfüllen. Im Gegenteil! Auch bei dieser praktischen

Vorführung liegt der Akzent auf der
Besinnung. Voraussetzung jeden vernünftigen
Handelns ist ein vernünftiger Gedanke, ist eine
klare Erkenntnis. Praktische Vorführungen
haben nur insofern einen Sinn, als sie in ihrer
inneren Begründung, in ihrer Absicht und in ihrer
Wirkung erkannt werden. Nur unter dieser
Voraussetzung können sie vom Beschauer lebendig,
nicht als leere äussere Form übernommen werden,

und nur beim Vorhandensein dieser inneren

Erkenntnis können praktische Vorführungen
vom Beschauer aus lebendig weiterwirken.

Was wir Ihnen zeigen möchten, sind keine
Methoden zum Naelimaehen. Was Sie an
Methodischem zu sehen bekommen, möchten Sie als
Illustration auffassen dessen, was ich nun vorweg

an Gedanklichem vorzubrigen habe.
Was wir nötig haben sind nicht neue

Methoden und neue Techniken, sondern neue Er¬

kenntnisse. Wir stehen wohl alle unter dem
Eindrucke, dass wir in einer Zeit leben, wo es
mit allerhand neuen Methoden, mit neuen Formen

nicht mehr getan ist, dass allerhand Flickwerk

nicht mehr weiterhelfen kann, dass es
vielmehr um grundsätzliche Entscheidungen
geht. Die pädagogische Problematik und
Desorientierung ist nur eine Teilansicht —
allerdings eine sehr wesentliche — der allgemeinen
geistigen Desorientierung.

Nicht nur die Pädagogik, sondern die Menschheit

steht heute an einem Wendepunkt, wo es
darum geht, im Grundsätzlichen eine
Neuorientierung zu gewinnen.

*
Diesen Gesichtspunkt, auf den ich schon in

der Vorbesprechung des Kurses und in der
Diskussion hingewiesen habe, möchte ich nun zur
Begründung der nachfolgenden praktischen
Vorführungen versuchen, etwas eingehender
zur Darstellung zu bringen.

Ich möchte zuerst die Frage erörtern, worin
die heutige Desorientierung bestehe, und dies
an Hand von praktischen Beispielen tun. Zuerst
zwei solche aus der Schule:

Eine Lehrerin an der Elementarstufe wird
gefragt, warum sie neben dem Lesen, Rechnen
und Schreiben nicht auch das gestaltende
Schaffen im Zeichnen, Malen, Modellieren und
im Singen in vermehrtem Masse pflege. Sie
hatte in einem Semester von ihren Kindern sage
und schreibe drei Zeichnungen ausführen
lassen. Darauf antwortet sie: Ja sehen Sie, unsere
Aufgabe ist es, die Kinder lesen, rechnen und
schreiben zu lehren. Wenn wir sie in diesen
Hauptfächern so weit bringen, wie dies der
Lehrplan verlangt, sind wir froh. Für Zeichnen
und Malen bleibt uns kaum Zeit. Wir müssen
eben die Kinder mit diesem Können weitergeben.

149



RED/lKTIONS-EERERl\/iHME

jr
Wir freuen uns, unseren geschätzten Lesern

und Leserinnen mitteilen zu können, dass mit
Wirkung ab 1. Dezember a. c.

Fräulein Regina Wiedmer Rem
Mitarbeiterin der «Neuen Berner Zeitung»

die Redaktion unseres Facbblattes übernimmt.
Zuschriften an die Redaktion sind von

diesem Zeitpunkt an nach Bern, Terrassenweg 12,
zu senden. Wir bitten um gefl. Notiznahme.

Die Fachblatt-Kommission.

Frage: Ist gegen diese Auffassung der Lehrerin,

was ihre Aufgabe sei, etwas-einzuwenden?
Gibt ihre Antwort nicht genau das wieder, was
man heute ganz allgemein von der Elementarstufe

unserer Schule erwartet? Wenn wir uns
genau prüfen, ist nicht die Auffassung der
Lehrerin nicht auch durchaus die unsrige?

Gegenfrage: Was wird in einem von dieser
Auffassung beherrschten Schubetrieb aus den
schöpferischen Kräften, was wird aus der
persönlichen Initiative des Kindes? Das Lesen-.
Rechnen- und Schreibenlernen sind an sich
schon reproduktive, technische Leistungen. Sie
werden noch einseitiger auf die Ebene des

Reproduktiven und des Technischen verlegt durch
die Art und Weise, wie sie von unserer Schule
betrieben werden. — In seinem bildsamsten
Alter wird das Kind in ein rein reproduktives
Verhalten hineingezwungen, das ihm zur
Gewohnheit wird. Es wird schon in diesem frühen
Alter vertechnisiert. — Diese sogenannten
Haupfächer wenden sich ganz einseitig an das
Bewusstsein, an den Intellekt. Die Einseitigkeit
ihrer Pflege und die Art, wie sie betrieben werden,

bewirken eine Uebersteigerung des Be-
wusstseins. In diesem Alter, wo die Tiefen des
menschlichen Wesens durch die Pflege des
Gemütes und des Willens erweitert werden niüss-
ten, wo die Grundlagen für das eigentliche
Menschsein geschaffen werden müssten, die
Grundlagen für ein eigenes, selbständiges Denken

und Urteilen, wird der Mensch nur in seiner

Oberfläche, im Bewusstsein angesprochen.
Sein Denken muss auf diese Weise ein Denken
in Schablonen, in oberflächlichen Formeln, in
Schlagworten werden. Nicht die Entfaltung der
Individualität ist das Ziel dieser Erziehung,
sondern die Uniformierung des Wissens. Nicht
die Entwicklungsbedürnisse des Mensehen sind
bei dieser Zielsetzung massgebend, sondern der
Stoff. Von hier aus ist die ausgesprochene
Neigung unserer Zeit zur Vermassung, die Bereitschaft

zur Gleichschaltung zu verstehen.

Das wäre eine vorläufige Antwort auf die
Frage, worin die Desorientierung bestehe.

Es bedarf keiner ausserordentlichen
Beobachtungsgabe, aber des Mutes, die Dinge so zu
sehen, wie sie sind, um festzustellen, dass unser

«anzes Erziehungs- und Schulsystem auf
dieser Grundlage aufgebaut ist. Das angeführte
Beispiel, wie auch die noch folgenden,
charakterisieren nicht einzelne Uneinsichtige, sondern
die uns alle umgebende und beherrschende
Situation. Sie werden herausgegriffen als
Exponenten oder wenn man will auch als Opfer des
Systems, das wir alle tragen helfen. — Um die
Verkehrtheit dieses Systems wissen wir eigentlich

alle. Aber als echte Kinder dieses Zeitalters
— und wohl auch zur Dokumentierung dafür,
dass blosses Wissen noch lange keine Impulse
für schöpferisches Gestalten auszulösen
vermöge — warten wir auf einer bewundernswerten

Langmut darauf, dass dieses verdammte
System sich endlich doch ändern möchte. Das
System sind wir! Ohne dass Du in Deinem
Kreise und ich in dem meinigen an Stelle des
Verkehrten etwas Besseres bewirke, wird sieh
das System nicht ändern. Die Frage der
Verantwortlichkeit ist nicht an die Masse, sondern
an jeden einzelnen gestellt.

Die Verpflichtung unserer Schule auf das
System zeigt das folgende Beispiel besonders
eindrücklich.

Der erste Schul tag. In Gegenwart der Mütter
eröffnet die Lehrerin den Neulingen, dass es

nun ehen ums Lernen gehe. Sie werden dann
auch ein Zeugnis erhalten, wo es für gutes Arbeiten

eine gute und für schlechtes eine schlechte
Note gebe. Auch der Herr Schulinspektor werde
dann und wann erscheinen, um zu sehen, ob sie
Reissig gelernt hätten. -— Drastischer hätte sie
wohl nicht zum Ausdruck bringen können, dass
sie sich auf das System und nicht auf das Kind
verpflichtet fühlt. Sie sieht im Kinde nicht den
zu entwickelnden Menschen, sondern ein
Objekt, dem das Pensum, d. h. so und so viel vom
System vorgeschriebenes Wissen und technisches

Können beigebracht werden muss. Wehe
denjenigen Kindern, die ihrer Veranlagung nach
dieser Absicht nicht gefügig sein können. Es
sind diejenigen, deren Begabung mehr auf der
Seite der praktischen Intelligenz liegt, deren
persönliche Eigenart so ausgeprägt ist, dass die
rein reproduktive Schularbeit ihre wertvollste
Seite, die produktive Eigentätigkeit, nicht nur
brach liegen lässt, sondern systematisch
unterdrückt. Ein Vater, der seine Söhne im Gymnasium

hat, sagte mir kürzlich: «Wenn unsere
Kinder noch voller Fragen und Interessen zur
Schule kommen, so erfahren sie in der Schule
alsbald, dass dieses Eigenleben im höchsten
Grade unerwünscht ist. Sie haben bald heraus,
dass man sich mit Vorteil in seinen Gedanken
auf den von der Schule gewünschten Bahnen
bewegt, dass man die Bekundung persönlicher
Interessen besser unterlässt. Sie passen sich an,
und wenn sie in die oberen Schuljahre kommen,
haben sie keine Fragen mehr.» — Aengstlich-
keit bei den Schwächsten, Renitenz bei den Stär-

150



kern und Förderung der Oberflächlichkeit bei
den weniger tief gegründeten Naturen ist die
Folge dieser «erzieherischen» Leistung unserer
Schule. Die geschickten Gedächtnistechniker
gehören zu den bestqualifizierten Schülern, während

tiefer veranlagte, das sind sehr oft langsam

reifende Naturen, als die Schwachen und
Minderwertigen erscheinen.

Wir sollten uns daher nicht wundern, wenn
auch bei den Kindern schon die Ueberschätzung
des Intellektes, des Wissens, —des toten Wissens

notabene — Platz greift, wenn in unserer
Zeit so wenig Initiative sich zeigt, neue Grundlagen

zn gesünderen Verhältnissen zu schaffen,
wenn überhaupt der Blick für das, was geschehen

miisste und auch wirklich getan werden
könnte, sich immer mehr trübt.

Ich möchte in der Erörterung des erwähnten
Beispieles noch weiter gehen. Der Oberlehrer
bezeugt, die betreffende Lehrkraft sei eine der
tüchtigsten und geniesse diesen Ruf auch in der
Bevölkerung. .Sie wurde gefragt, ob sie nicht
vielleicht doch den Zeugnisnoten zn grosse
Bedeutung zumesse, und ob sie nicht in der
Beurteilung der kindlichen Geisteskräfte zu einseitig
von der Fixigkeit im Rechnen, und vor allem in
der Orthographie, ausgehe. Ob sie nicht glaube,
dass durch ihre Zensurierung viele Kinder nicht
nur nicht gefördert, sondern unnötigerweise
entmutigt und niedergedrückt würden?

Das schien ihr gar nicht glaubwürdig, und
auch sie gab wieder zu bedenken, dass sie die
Kinder mit dem vorgeschriebenen Stoffpensum
weiterzugeben habe,

dass die Anforderungen in der Sekundärschule

immer grösser würden,
dass man der Lehrerin an der Elementarstufe

schon ausrechne, wieviele Kinder ihrer
Klasse in die Sekundärschule hinüberkommen
(und es ist für sie ganz selbstverständlich, dass
das Wohl der Kinder sich dieser Prestige-Frage
unterzuordnen habe).

Die Sekundarlehrer hätten grad kürzlich
verlangt, es miissten alle Zeugnisnoten nach bisherigem

Masstab um einen halben Punkt tiefer
angesetzt werden.

Wir wollen nicht bezweifeln, dass die Schüler
einer so tüchtigen Lehrerin vor den Anforderungen

der Sekundärschule gut abschneiden.
Aber die Bedürfnisse einer normalen menschlichen

Entwicklung werden ausser acht gelassen.
Wer es fertig bringt, so zu unterrichten, der hat
den Blick dafür verloren, dass diese einseitige
Entwicklung des Intellektes und des technischen
Könnens einer Verkrüppelung des menschlichen

Wesens gleichkommt.
Er sieht nicht, wie die Kräfte des Gemütes

und des Willens, die doch die geistigen Grundlagen

des Menschseins sind, dabei verkümmern,
wie das Denken dadurch ein oberflächliches, zu
nichts verpflichtendes wird. Er sieht nicht, wie
durch diese Vernachlässigung der Gemütskräfte
die Erlebnisfähigkeit des Kindes eingeengt wird
und verarmt.

Genauer gesehen besteht die Desorientierung
unserer Zeit also darin, dass wir nicht mehr zu

erkennen vermögen, wessen der Mensch bedarf,
um wirklich Mensch sein zu können.

Suchen wir darum die Frage zu beantworten,
woher dieses Unvermögen kommt, die
Voraussetzungen einer gesunden menschlichen
Entwicklung zu erkennen. Ich greife zu diesem
Zwecke nochmals auf das angeführte Beispiel
zurück. — Eine Lehrerin, die es fertig bringt,
nach solchen Prinzipien zu unterrichten, hat
weitgehend ihre mütterlichen Instinkte verloren,

sonst würde ihr Wesen sich gegen den
Unsinn dieses .Systems auflehnen. Woher mag es

kommen, dass man sich diesem System selbst
dann, wenn man es als verkehrt empfindet, so
ohne Widerstand einfügt? Oder fragen wir für
diesen speziellen Fall: Wie wird man Lehrer
oder Lehrerin? — Man wird geboren und lebt.
Dann aber geht man in die Schule und lernt,
dann in die Sekundärschule und lernt weiter,
und wenn man im Seminar noch einmal einen
gewaltigen Haufen Stoff aufgenommen hat, so
geht man nach dieser lückenlosen Schulzeit und
hält selber Schule. Auf dem ganzen Weg ist
Stoff und Intellekt Trumpf gewesen; da hält es
schwer, die Mängel dieser Atmosphäre noch zu
erkennen. Man wird immun.

Die Ueberschätzung des Intellektes ist aber
eben nicht nur eine besonders schwache Seite
unserer Schule. Ihr Gepräge entspricht ganz
und gar dem herrschenden Zeitgeist. Die Schule
ist der Ausdruck der herrschenden Gesinnung,
sie ist die willfährige Dienerin dieser Gesinnung.

«Bei uns gilt Lesen, Rechnen und Schreiben,

alles andere ist Nebensache!» erklärte mir
ein erboster Schulkommissionspräsident, weil
ich ihm zugemutet hatte, sich mit sehr dringlichen

erzieherischen Fragen zu beschäftigen. Als
Besitzer eines Grossgewerbebetriebes musste er
besser wissen, was sich im Leben bewähre, als
der junge Schulmeister. Er hat mit seinen
Kindern auf dem Spaziergang am Sonntagmorgen
das 1 X 1 gedrillt. — Das ist vielleicht ein etwas
krasses, aber in seiner Art durchaus typisches
Beispiel für die herrschende Situation, ein Bild,
das das Uebergreifen des Materialismus in die
Schule sehr klar veranschaulicht. Was uns in
der .Schule als Intellektualismus entgegentritt,
ist der von aussen hereingekommene und
umgewandelte Materialismus. Wenn wir von aussen

in die Schule hineinblicken, so können wir
sagen, der Materialismus, die materialistische
Weltanschauung, wirkt sich hier als
Ueberschätzung des Wissens, der Wissenspflege, als
Intellektualismus aus. Die .Stoffgläubigkeit
erzeugt hier den diktatischen Materialismus.

Wir sind mit diesen Feststellungen auf den
Kernpunkt unserer Frage, auf das in allen
sachlichen Erörterungen so verpönte und gemiedene
Gebiet der Weltanschauung vorgestossen. Im
Gegensatz zu dieser Auffassung dürfte es für
unsere Zeit von fundamentalster Bedeutung
sein, wenn die Erkenntnis gefördert wird, dass
die heutige Weltordnung, die wir wohl füglich
eine Menschheitskatastrophe nennen dürfen,
das Resultat einer Weltanschauung ist, und dass

151



eine Gesundung der Verhältnisse sich nur auf
der Grundlage einer neuen, der Wirklichkeit
besser entsprechenden Weltanschauung
aufbauen kann. Wer der Meinung huldigt,
weltanschauliche Betrachtungen hätten als irrationale

Grösse mit einem soliden Erkenntnisstreben
nichts zu schaffen, übersieht vor allem,

dass auch diese Meinung eine Weltanschauung
ist, nur eben eine andere. Er übersieht, dass er,
indem er diese Haltung einnimmt, krassesten
Materialismus vertritt und um sich verbreitet,
mag er sich noch so wissenschaftlich und
spirituell gebärden. Er ist, wie er sagt, sachlich
und bescheiden, hält sich an das, was er mit
seinen Sinnen wahrnehmen kann. Für ihn ist
es eine ausgemachte Sache, dass wir über die
sinnliche Wahrnehmung hinaus nichts sicheres
ausmachen können. So ist das sinnlich Wahr-
nelibare für uns d i c Wirklichkeit. Wir sind
blind geworden dafür, dass es eine geistige
Wirklichkeit gibt. Unter der Einwirkung der
beschriebenen Geisteshaltung haben wir es
aufgegeben oder versäumt, neben der sinnlichen
Wahrnehmung auch das Organ der geistigen
Erkenntnis zu entwickeln.

Die geistige Welt ist für uns eine sehr
abstrakte, unreale Angelegenheit geworden.

Bewusst oder unbewusst haben wir die
materialistische Anschauungsweise auch auf den
Menschen übertragen, d. h. wir sehen den
Menschen als von der Materie von der Körperlichkeit

aus bestimmt, an.
Ueber diese Auffassung von der Struktur des

menschlichen Wesens und über die Auswirkung,

welche unsere Anschauung vom Verhältnis
des Seelisch-geistigen zum Körperlichen auf

die Lebensgestaltung hat, machen wir uns in der
Regel sehr wenig Gedanken. Aber ich wiederhole,

was ich gelegentlich in der Diskussion
schon gesagt habe: Ob wir nun eine klare, eine
dämmerhaft schwankende oder eine der
Wirklichkeit widersprechende Auffassung von der
menschlichen Struktur haben, das Bild, das wir
vom Wesen des Menschen in uns tragen, ist
notwendigerweise die Grundlage, der Ausgangspunkt

unseres pädagogischen Handelns.
Die in unserem Zeitalter herrschende

Auffassung vom menschlichen Wesen stammt aus
dem naturwissenschaftlichen Denken, das auch
das Geistesleben glaubt mit den Mitteln
naturwissenschaftlicher Forschung erfassen zu können.

Dieses naturwissenschaftliche Denken
angewendet auf den Menschengeist ist die
Ursache der materialistischen, geistfeindlichen
Weltanschauung. Dieses Ueberborden des
naturwissenschaftlichen Denkens verhindert uns
daran, die Gliederung des menschlichen Wesens
zu erkennen. Diese totale Unterordnung des
menschlichen Wesens unter das Naturhafte
hindert uns zu erkennen, worin die
Voraussetzungen für eine gesunde menschliche
Entwicklung bestehen.

Hier stehen wir an der Stelle, wo eine Weiche
anders gestellt sein muss, wenn die Entwicklung

des Menschen ins Nur-Naturhafte — wo
auch das Geistesleben mehr und mehr der Na-

152

In eigenei* Saclie
Unseren Lesern und Leserinnen ist die zwischen dein

V. S. A. und Herrn Franz F. Otth in Zürich entstandene
Kontroverse hinsichtlich Herausgabc des Faehhlattcs
bekannt.

Nun schreibt Herr Otth in der letzten Nummer unter
obigem Titel in seinem privaten, s. Z. ohne Wissen des
V. S. A. heimlich, in täuschend ähnlichem Gewand
herausgegebenen «Fachblatt für Heime und Anstalten», dass er
gegen die Druckerei des offiziellen Fachblattes Klage
eingereicht hätte, weil die äussere Aufmachung dieses Blattes

sieh von dem seinigen nicht unterscheide. Herr Otth
bedauert, dass der Entscheid noch nicht vorliege, die
Leser würden zu gegebener Zeit orientiert werden.

Wir sind in der Lage unseren Lesern und einer
weiteren Oeffentlichkeit mitzuteilen, dass der Präsident des

Bezirksgerichtes Horgcn unterm 16. Oktober 1946 die
Hauptklage und Eventualklagen des Herrn Otth
vollumfänglich abgewiesen und diesem die gesamten Gcriehts-
kosten, sowie die Zahlung einer Entschädigung an die
Gegenpartei auferlegt hat. Selbstverständlich hat Herr
Otth die Möglichkeit gegen dieses Urteil beim zürcherischen

Obergericht Rekurs einzureichen. Wir unsererseits
aber sehen dem Spruch der zweiten Instanz mit aller
Rulic entgegen. Die Fachblattkommission.

turgesetzlichkeit zum Opfer dargebracht wird
— aufgehalten und wieder ins Geistige gelenkt
werden soll.

Wir haben die Einsicht dafür, dass der
Mensch, insofern er ein geistiges Wesen ist,
nicht den Gesetzen des Physischen, sondern
denen des Geistes unterstellt ist, dass wir als
geistige Wesen über der sinnlichen Welt stehen.
Wohl sind da und dort Ansätze zu einer
grundsätzlichen Neuorientierung zu bemerken auch
mitten aus der Naturwissenschaft heraus. Aber
wir sind trotzdem weit davon entfernt, die
Wende erreicht zu haben. Um die Situation
etwas näher zu beschreiben, führe ich einige Stellen

aus dem Bericht über die Versammlung
eines Hochschulvereins von diesem Jahre an.
Ich zitiere die Stellen wörtlich:

«Prof. A. referierte über die Bedeutung der
Geisteswissenschaften und die Notwendigkeit
ihrer Pflege. Letzten Endes ist nicht Technik
für das Leben bestimmend, sondern der Mensch.
Der Mensch ist das wichtigste und letzte Werkzeug.

Alle Tätigkeit muss dazu dienen, die
inneren Güter zu fördern und dem Menschen
innere Freiheit zu geben.»

Hiezu ist wohl zu bemerken, dass der Mensch
insofern er auf die Gestaltung des Lebens und
des Zeitgeistes einen bestimmenden Einfluss
hat, ein selbständig urteilendes und handelndes
Subjekt und kein Werkzeug ist. Dem Werkzeug
geht die Eigenschaft über sein Tun und Lassen
bestimmen zu können ab. Das Wesen eines
Werkzeuges und das Streben nach innerer Freiheit,

Werkzeug und innere Freiheit sind
unvereinbar. Woran es liege, dass, obwohl der Mensch
und nicht die Technik für das Leben bestimmend

sei, heute doch eben der Mensch von der
Technik sich leiten lässt, darüber vernehmen
wir nichts, obwohl das Referat doch eine
Verteidigung der Geisteswissenschaft sein wollte.

(Fort-e zung folgt)


	Vortrag gehalten am I. Fortbildungskurs für die Vorsteher- und Lehrerschaft der bernischen Erziehungsheime, am 4. und 11. Sept. 1946 [Fortsetzung folgt]

