
Zeitschrift: Fachblatt für schweizerisches Anstaltswesen = Revue suisse des
établissements hospitaliers

Herausgeber: Schweizerischer Verein für Heimerziehung und Anstaltsleitung;
Schweizerischer Hilfsverband für Schwererziehbare; Verein für
Schweizerisches Anstaltswesen

Band: 16 (1945)

Heft: 9

Artikel: Die Inhalte und Kräfte des Christentums als hygienische Werte und
Gefahren

Autor: Pfister, Oskar

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-806092

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 23.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-806092
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Die Inhalte und Kräfte des Christentums als hygienische Werte
und Gefahren von Dr. theol. et phil. Oskar Pfister, Pfarrer, Zürich *)

Wir müssen uns auf Andeutungen beschränken.
Im Mittelpunkt christlicher Frömmigkeit steht der
Glaube an Gott als Liebe und Heiligkeit,

wobei Glaube als ein innerliches
Ergriffensein und sich Hingeben verstanden ist,
Gott aber ein unendlich mächtiges, geheimnisvolles,

auch in seiner Güte, Gerechtigkeit und
Gnade unfaßbares Wesen gedacht wird.

Achten wir zuerst auf die Bedeutung dieses
Glaubens für den einzelnen: Wer Gott als
Vater anerkennt und liebt, weiß sich als sein Kind
behütet und geborgen. Er weiß, daß Gott in
seinem Geben, Aufgeben und Vergeben
einen Heilsplan verfolgt. Der Schöpfer und
Erhalter sorgt nach seiner unendlichen Güte für
jeden, auch den Geringsten und hat ihn lieb. Da
ist kein Raum mehr für Sorge, Angst, Traurigkeit,
Unwertsgefühl. Der himmlische Vater weiß besser
als irgendein Mensch, was frommt. Sogar die
schwersten Leiden müssen dem, der ihn liebt,
zum Guten mitwirken. Erdennot und menschliche
Lieblosigkeit verlieren ihre seelengefährdende
Macht, wo Gottes unendliche Freigebigkeit, Gottes

abgründige und himmelhohe Liebe und
unwandelbare Treue sich selbst dem armseligsten
und unwürdigsten aller Menschen zuwendet und
dafür unermeßliche Opfer bringt (Kreuzigung auf
Golgatha). Diese Gewißheit hebt das
Selbstgefühl, gibt dem zum Urbestand der Seele
gehörenden Liebesdrang erhabene und beglückende
Richtung, schafft Sicherheitsgefühl, löst edelste
Gefühle und Kräfte aus, spendet Trost in schwerstem

Leid, überwindet selbst die Todesfurcht. Zu
den Gaben gehören die Aufgaben des heiligen
Gottes. Die von ihm auferlegten Gebote und
Pflichten sind allerdings schwer zu erfüllen, aber
weil sie alle aus der ewigen Liebe fließen und
nur des Menschen Bestes bezwecken, weil sie
ferner der wohlverstandenen Natur des Menschen
entsprechen und auf seine Wert- und
Glückssteigerung ausgehen, verlieren sie den Charakter
des von einer überstrengen Autorität auferlegten
Müssens und werden zum Dürfen, zumal der
Auftraggeber selbst Kraft verleiht und mit seiner
Liebe anwesend ist. Wo ein Mensch tief
gefallen ist, tritt ihm nicht ein unerbittlich strenger
Gott entgegen, der nach einem selbst vor
extremer Grausamkeit nicht zurückschreckenden
Strafkodex die Sünde ahndet. Auch die Strafe ist
vielmehr ein Werkzeug der Liebe, ein Mittel, um
vor dem Verderben zu schützen, eine
Heimsuchung, in der Absicht, die wahre Heimat
finden zu lassen. Größer als alle menschliche Schuld
ist die Gnade Gottes, die er auch dem Unwürdigsten

schenkt, wenn dieser nur durch Reue,
Erkenntnis der Schuld und Sinnesänderung die
Seelenverfassung hergestellt hat, die den Empfang
der Sündenvergebung zu einem Gut und nicht zu

*) Abdruck mit Erlaubnis des Herausgebers Lektor Dr.
Heinrich Meng, Universität Basel, aus dem Buch: „Praxis

der seelischen Hygiene, Erfahrung und
Experiment", Verlag Benno Schwabe & Co., Basel.

einer Schädigung macht. (Luk. 15.) Auch der
namentlich von Paulus vertretene Glaube an den
stellvertretenden Sühnetod Jesu wirkt tröstend
und ermutigend.

Es liegt auf der Hand, daß der Glaube an diesen

gütigen, heiligen, gnädigen Gott, sowie das
Leben vor und mit ihm gewaltige Schutzvorkehrungen

gegen krankmachendes Schuldbewußtsein,

Verdrängung und Verdrängungsschäden,
also auch gegen Neurosen, in sich birgt, ohne
durch Bagatellisierung der Schuld den sittlichen
Ernst abzuschwächen und damit die Gefahr der
Verwahrlosung und Verwahrlosungsneurose
heraufzubeschwören.

Lassen die Geistigkeit und Heiligkeit Gottes
bei vielen die rechte Innigkeit der Beziehung zu
ihm nicht aufkommen, so verstärkt J esus Christus

die Wirksamkeit der in der Gottesidee
liegenden hygienischen Motive, wo er richtig
aufgefaßt wird, und korrigiert die Schäden einer
entstellenden, düsteren Gottesauffassung. Seine
Verkündigung ist frohe Botschaft, er selbst ist
verkörpertes Evangelium. Er lehrt nicht nur, sondern
lebt auf heroische Weise den Glauben an den
heiligen Gott der Liebe und gibt durch Wandel und
Todesleiden das Beispiel furchtlosen Kampfes bis
in den Tod für Wahrheit, Gerechtigkeit und
Bruderliebe, für das absolute Gute. Er tut alles für
Gott und die Brüder und erwartet alles von Gott
dem Allmächtigen. Er erbarmt sich der Aus-
gestoßenen und Ausgespieenen. Dem Schächer am
Kreuz verheißt er das Paradies. Die Sünder
verweist er auf den Weg der Sinnesänderung, die zur
ewigen Gnade führt. Tod und Hölle verlieren
ihren Schrecken vor solcher Glaubenskraft. Den
Dämonen der Lüge, Grausamkeit, Arglist sind die
Waffen aus der Hand geschlagen.

Das ganze Evangelium ist eine gewaltige Seelen-
hygiene, nicht als Wissenschaft, aber in allgemein
faßlicher Form, dabei so tiefsinnig, daß Neurologie

und Psychiatrie erst anfangen, seine
prophylaktische Weisheit zu verstehen. Jesu Liebe zu
den Verachteteten und zu den Verächtern ihrer
selbst, seine Verheißung der ewigen Gnade, seine
Lehre von der Gotteskindschaft aller Menschen
wirken dem zermalmenden Spruch des oft so
grausamen Gewissens und damit jenen krampfhaften
Verdrängungen entgegen, die wohl Gemütskrankheiten

erzeugen, aber weder die Schuld sühnen,
noch der sittlichen Forderung Genüge leisten.
Dabei verringert die christliche Erlösungsreligion
in keiner Weise den sittlichen Ernst. Jesus stellt
höhere Forderungen der Moral als irgendein
anderer; aber er verringert die Neurosengefahr,
indem er die Gebote als Ausdruck der jedem
einzelnen zugewandten göttlichen Liebe hinstellt und
das Palladium der Gnade dem ehrlich Bereuenden
in Aussicht stellt. Er gibt Kraft, dem Ideal der
göttlichen Forderung gerechter zu werden, als der
durch den Gedanken an Gottes Zorngericht
Eingeschüchterte es vermöchte. Die Sonne der Liebe
erweist sich im Kampf um das Ideal als stärker

162



denn der Sturm der Furcht. Ein Vollchrist kann
nicht feige, faul und lieblos im Leben stehen;
denn die Gemeinschaft mit Christus als dem
rastlosen Helfer, Kämpfer, Erlöser macht ihn stark
zum Tragen und Ertragen. Er kann auch leiden,
ohne zu verzagen; denn, das Leiden ist im Lichte
des Evangeliums von Gott auferlegt und wird
zur Segensquelle statt zur Neurosenursache.
Jesus wird zum Heiland, Arzt, Prophylaktiker, zum
Bruder, der aus Liebe alles dahingab und alle
Mühseligen und Beladenen zu sich ruft, der
absolut liebt und keine ihm entgegengebrachte Liebe
enttäuscht. Wer seine Lebensschwierigkeiten, die
Leiden und besonders die Konflikte zwischen
niedrigen Gelüsten und Ich-Ideal nach den
Weisungen dieses Führers ausficht, kann nicht in
Neurose fallen. Aber nicht viele vollbringen es
bis ins Letzte.

Der einzelne Mensch als solcher empfängt
durch das Christentum schon durch seine
Wesensbestimmung hygienische Hilfsmittel von
hohem Werte. In seiner Erhebung zum
Gotteskind wird den höchsten Ich- und
Liebesansprüchen Genüge geleistet, sobald diese Würde
mit der ihr angemessenen Gefühlsbetonung
ausgestattet wird. Durch die Bestimmung zur
Bürgerschaft im Reiche Gottes und zum mystisch
(Joh. 3,16; 17,3) und eschatologisch
gedachten ewigen Leben erlangt er
Hoffnungen, die für schwerste Entbehrungen und
Enttäuschungen in seiner empirischen Existenz
Ersatz gewähren. Die ihm auf Erden zugewiesenen

Aufgaben sind so umfassend, daß alle
Lebensenergien in der Realität betätigt werden müssen,

die Flucht in die Neurose und die bloß
symbolischen Problemlösungen aber erschwert sind.

Nun befindet sich jedoch der Mensch stets zu
gewissen Zeiten oder anhaltend im Widerspruch
mit seiner Bestimmung, weil er Gottes Willen
widersteht und seine selbstischen Wünsche durchsetzt

oder durchzusetzen versucht. Jesus hat das
Schuldgefühl keineswegs entwertet. Aber er hat
es entgiftet. Er verhindert, daß es den Menschen
zermalmt rind in Selbstverachtung, moralischer
Selbstzerstöaing verdirbt. Dem düstern Ernst der
Sünde stellt er die entgegenkommende göttliche
Gnade gegenüber. Zwischen beide setzt er die
enge Pforte der Reue, Buße, gründlicher
Sinnesänderung. Es ist schwer, furchtbar schwer, diesen

Weg einzuschlagen; aber Jesus steht selbst
mit ausgebreiteten Armen vor dem verängstigten
Sünder. Er geht als guter Hirte dem verlorenen
Schafe nach und löst es aus den Dornen. So weckt
Jesus den Mut zur Umkehr und Lebenserneuerung,

er gewährt starken Schutz gegen den Sturz
in den Abgrund schwerer Introversionsneurose.

Die christliche Gesinnung dient der
seelischen Neurosen- und Psychosenabwehr. Ihre
Grundstimmung besteht in Liebe, Freude,
Vertrauen, Bereitschaft zum Einsatz aller Kräfte für
die höchsten religiös-sittlichen Zwecke, Mut zu
kühnem Wagen, wo Gott es gebietet, aber auch
— was in der Schule Alfred Adlers
merkwürdig übergangen wird — zu tapferem, stillen
Tragen und Ausharren im Leiden, wo es nicht
selbst gemacht, sondern als von Gott auferlegt

betrachtet wird. Geduld, Sanftmut und Demut,
Glauben, Hoffen, Lieben, Wahrhaftigkeit und
Reinheit liefern einen seelischen Schutz erster
Ordnung — wo wenigstens sie selbst in ihrer
ursprünglichen Unverdorbenheit ihres hehren Amtes
walten. Mut und Demut, frei von Hochmut und
Minderwertigkeitsgefühl, gehören beide zur christlichen

Hygiene.
Der Kultus als unmittelbarer Ausdruck der

Verbundenheit mit Gott als gleichzeitiges menschliches

Empfangen und göttliches Geben dient,
wenn er nicht zum unsaubern Handel mit Gott
und zur Magie herabgewürdigt ist, der Förderung
aller angegebenen hygienischen Lebenskräfte. Daß
mitunter Gebet, Taufe, Abendmahl usw. zum
magischen, kollektiv-zwangneurotischen Ritual
entstellt wurden, entspricht den Absichten des
Stifters des Christentums in keiner Weise. Im Gebet

trägt der Fromme seine Leiden, Mängel, Sünden

vor Gott, wehrt damit gefährlichen
Verdrängungen und schafft verdrängungsfreie,
gesunde und zugleich im ethischen Sinn heilsame
Bahnen, so daß die Leiden aus einer gesundheitlichen

Gefahr zu segensreichen Antrieben werden

und wertvollste Sublimierungen oder echte
Versittlichung schaffen. Auch das Dank- und
Lobgebet fördert diese Höherwendung.

Und so bringt lebendiger christlicher Glaube
wundersamen Glanz, Aufschwung, Leben im
höchsten Sinn selbst in äußerlich dunkle Existenzen,

keineswegs in erster Linie Quietive („Opium
fürs Volk"), sondern richtig verstanden zuvörderst
Antriebe, die zu den kühnsten heroischen
Leistungen und Opfern im Sinne einer Ueberwin-
dung der materiellen und geistigen Nöte auffordern.

Ein Leben in träger Beschaulichkeit,
passiver Mystik, weltfremder Jenseitssehnsucht auf
Kosten Diesseitsaufgaben hat mit gesundem
Christentum trotz dessen Eschatologie nichts zu
tun. Das Reich Gottes auf Erden, nicht
genießerisches Wohlleben im
Jenseits, bildet das vornehmste Anlieg en
des Christentums. Seine höchsten
Kultusäußerungen, das Unser Vater, Taufe und Abendmahl,

betonen den sozialen Charakter auch der
christlichen Religionsübung.

Damit ist bereits auf die sozialhygienische
Orientierung des christlichen Lebens

hingewiesen worden. Gott als Vater aller
Menschen will, daß seine Kinder einander lieben,
ohne sich Ausnahmen zu gestatten. Es gibt nach
den christlichen Grundlehren keine echte Liebe
zu Gott, die sich nicht in opferwilliger Liebe zum
Nächsten betätigte. Die Nächstenliebe, die im
vornehmsten Gebot Jesu gefordert wird, muß nach
ethischer Wirksamkeit und Umfang sehr hohe
Grade erreichen. Sie ist ein immerwährendes Dienen,

nicht nur „Gemeinschaftsgefühl", sie ist ein
Helfen, Fördern, Retten, nicht nur süßes oder
pflichtgemäßes „Gefühl". Sie ist stärkste
Willensanspannung, frei von Sentimentalität.
Sie umfaßt selbst den Feind und fordert daher
Vergebung, Absage an zwar oft lustbringenden,
aber individuell und sozial höchst gefährlichen
Haß, aus dem so viel krankhaftes Wesen, oft
sogar Kriminalität, peinliche unbewußte Selbst-

163



bestrafung, Grausamkeit, Aggression, Kriegselend,
Mordlust hervorgehen. Liebloses Richten,
Verachten, Beschimpfen, ja, sogar schon der Liebe
widersprechendes Sinnen vertragen sich nicht mit
dem Geiste Jesu. Das Böse durch Gutes
überwinden, ist des Christen Losung. Welche Fülle
von Motiven, die nicht nur dem Einzelleben,
sondern auch dem Zusammensein der Menschen
seelischen Schutz verleihen! Jede Kirche, Gemeinde,
Gemeinschaft, die keine Seelenhygiene treibt,
verscherzt das Recht, sich als wahrhaft christlich zu
betrachten und auf den Heiland zu berufen.

Nun gilt es aber zu berücksichtigen, daß selbst
die wertvollsten Ideen, auch die
seelenhygienischen, bei bestimmt erSee-
lenverfassung mißverstanden und
verdreht werden können, ja, müssen.
Wie oft ist die Lehre Jesu Christi in ein häßliches
Zerrbild verwandelt worden, und zwar nicht selten
am schlimmsten von solchen, die mit glühendem
Eifer, ja, fanatischer Leidenschaft die Jüngerschaft
Christi für sich in Anspruch nahmen! Bei solchen
Entstellungen verwandeln sich die heilsamsten
hygienischen Vorkehrungen des Evangeliums sehr
leicht in ernste Gefahren für das Einzel- und
Kollektivleben. Auch diese Metamorphosen können
wir an wenigen Beispielen darlegen.

Die G o 11 e s a u f f a s s u n g Jesu unterliegt bei
gewissen, meistens neurotisch veranlaßten
Bedürfnissen dem Schicksal, aus einem Schutzmotiv
in eine Gefahr verdreht zu werden. Dies geschieht
etwa bei einem süßlichen Optimismus, der vor den
Abgründen der menschlichen Leiden und der
Schuld die Augen verschließt, teil in neurotischer
Verdrängung des peinlichen Sachverhalts
(pathologischer Euphorie), teils in frivoler Verkennung
des unfaßbaren Wunders der göttlichen Gnade,
etwa nach Heines Ausspruch: „Dieu me
pardonnera, car c'est son métier!" Das gottloseste
Wort, das ich in 42-jähriger Berufsseelsorge
vernahm, hörte ich aus dem Mund einer sterbenden
Kupplerin, die ihre beiden Ehemänner, unzählige
Mädchen und Kunden an Leib und Seele ruiniert
hatte und im Todeskampf, ohne das geringste
Zeichen von Reue, einmal übers andere schrie:
„Ich sterbe ruhig, Gott ist ja so gut, so gut, so
gut, hahaha!" Daß eine solche Einstellung eine
völlige Verkennung und Verflachung der christlichen

Gottesidee darstellt und eine
seelenhygienische Gefahr bedeutet, liegt auf der Hand.
Sie gewährt der sittlichen Verwahrlosung einen
Freibrief, in dem sie die Gewissensregungen, die
dem Bösen wehren und nach Sinnesänderung
rufen, mit optimistischem Gesäusel übertönen.
Der Gefahr desselben Mißbrauchs unterstehen
bei leichtfertigen Gemütern auch sämtliche
religiösen Symbolhandlungen (Sakramente) ; sie
narkotisieren, anstatt die sittliche Kraft, das soziale
Verantwortungsgefühl und das Wohl des
Gesellschaftskörpers zu steigern. Wo die Entwicklung
des christlichen Geistes ohne starke
Triebeinschränkungen und ohne hohe Forderungen vor
sich ging, liegt die Gefahr solcher Verflachung
und Sublimierungsarmut nahe. Auch ergeben sich,
zumal im Gesellschaftsleben, selbstsüchtige
Handlungen und damit Konflikte, die erst recht die

Gefahr der Neurosenbildung und einer Schädigung
der Gesellschaftsgesundheit heraufbeschwören.

Die Auffassung von Gottes Gerechtigkeit
und Heiligkeit ist im Lauf der christlichen
Geschichte manchmal derart„weitergebildet" worden,

daß seine Liebe und Gnade verkümmerten.
Was hat der Gott der Reprobationslehre, nach
welcher Gott die ungeheure Mehrzahl der
willensunfreien Menschen vor Erschaffung der Welt
zur ewigen Höllenpein verdammte, mit dem
liebreichen Vatergott Jesu noch gemein? Eine solche
Gottesvorstellung bedeutet einen Rückfall weit
hinter diejenige der alttestamentlichen Propheten,
ja, eine Konzession an den denkbar grausamsten
Sadismus im Gewände der Frömmigkeit, eine
Diabolisierung, die Hexenmorde und Ketzertötungen

begünstigt, somit der gütigen Gesinnung
Jesu und den Prinzipien seelischer Hygiene direkt
zuwiderläuft. Die Prädestinationslehre hat häufig
zur Verachtung und Mißhandlung angeblich nicht
auserwählter Personen und ganzer Völker eine
vermeintlich biblische Rechtfertigung geliefert.

Der Mirakelglaube mag als Reizschutz bei
psychischem Schock mitunter gute Dienste leisten.
Häufig aber bedeutet er, wie ein mechanischer
Vergeltungsglaube, ernste Gefährdung, wenn das
erwartete Rettungswunder nicht eintritt. Indem
dann der Glaube zusammenbricht, wird die
seelische Gefährdung nur desto bedenklicher. Jesu
Gebet in höchster Todesnot und schwerstem Bangen

für sein Heilswerk verzichtete auf ein Wunder,

indem es ergebungsvoll gipfelte in der
Entsagung: „Nicht wie ich will, sondern wie du
willst." (Mark. 14,36) und auch das Schrecklichste

im Glauben an Gottes Liebe zu tragen
bereit machte. Damit ist auch dem selbstsüchtigen

Wunschdenken, dem magischen, abergläubischen

Neurotikglauben und -tun der Riegel
vorgeschoben.

Die Ehrfurcht vor heiligen Worten und
Handlungen artet unter neurosenfördernden Bedingungen

zur pathologischen Angstvordem
Buchstaben, dem Dogma und der kollektiven
Zeremonie in der Orthodoxie aus.
Selbstverständlich ist solches Verhalten in hygienischer
Hinsicht als Zeichen einer kollektiven Zwangsund

Angstneurose zu beurteilen und stellt uns
vor die sonderbare Tatsache, daß jene religiösen
Vorstellungen und Bräuche, die bei richtiger
Auffassung gerade einen höchst wirksamen Schutz
gegen Erkrankung bilden, bei ihrer Weiterbildung

unter ungünstigen Bedingungen selbst der
Neurosenentstehung Vorschub leisten. Man
beachte: Diese Fehlentwicklung tritt allemal dann
ein, wenn durch Not, Freiheitsbeschränkung,
Furchterregung u. ä. Störungen die Pulsader
des christlichen Lebens, die Liebe
unterbunden wird. Sobald die Neu-
rosenbild ungdie Christ enbefällt,
erlebt ihr Christentum leicht selbst
eine Neurosenbildung und wird aus
einem Schutz gegen Erkrankung zu
einem Neurosen bildenden und
verstärkenden Faktor. Dies bedeutet einen
Spezialfall der allen Neurosen innewohnenden
Tendenz der Selbstverstärkung. Es sei nur dar-

164



auf hingewiesen, wie regelmäßig aus dem Schöße
des Christentums selbst eine Reform aufsteigt, die
der kollektiven Angst- und Zwangsbildung durch
Rückgriff auf das genuine (echte, Red.)
Evangelium für einige Zeit Remedur schafft und Liebe,
Freiheit,. Freude, damit auch die psychische
Gesundheit bis zu einem gewissen Grade wieder
herstellt.

Die Gestalt Jesu Christi, des Heilandes
und der Heilungsverkörperung, unterlag, wie alles
Erhabene, gleichfalls oft der Gefahr neurotischer
Entwertung. Seltsamerweise geschah dies am
bedauerlichsten gerade in den Zeiten, die ihn auf den
höchsten Altar erhoben und in fanatischem Eifer
um die ihm gebührende Verherrlichung sich nicht
genug tun konnten. Die Zeiten schärfster Orthodoxie

waren gerade Zeiten unchristlicher,
grausamster Ketzerverfolgungen und Hexenverbrennungen,

oft auch der unmenschlichsten Justiz und <

gefühllosester Unterdrückung der wirtschaftlich
Schwachen. Man verwüstete das Gottesbild Jesu,
indem man gerade sein Zentrum, die Liebe und
Gnade, herausriß und auf Christus verlegte, während

für Gott-Vater nur noch eine grausam strenge
„Gerechtigkeit" übrigblieb, die im Licht der
höhern Liebesgerechtigkeit Jesu als furchtbarste
Ungerechtigkeit erschien. So sank der Gott, der
nicht mehr aus reiner Gnade dem verlorenen
Sohn vergeben konnte, tief unter die Stufe des
pharisäischen Gottes, der wenigstens von
Verdammung fast der gesamten Menschheit zur ewigen

Höllenpein nichts wußte. So entriß man Gott
das Herrlichste, was Jesus in ihm erkannt hatte,
und teilte es Jesus zu, der sich doch so demütig
unter seinen Vater gebeugt hatte. Gleichzeitig
aber nahm man ihm mit Hilfe des Prädestinationsdogmas

den größten Teil seiner Erlöserkraft;
denn gegen den ewigen Unheilsplan der Reprobation

(Zurückweisung) konnte auch Christus
nicht aufkommen. Begreiflicherweise wirkte diese
Religiosität im höchsten Grade kollektivneurosen-
bildend, weil liebeschädigend und furchteinflößend.

Die Botschaft Jesu wurde aus einem freudebrin¬

genden Evangelium zu einem finstern Dysange-
lium (unfrohe Botschaft, Red.) voll unheimlicher
Drohungen, die Gnade zerrann in der Glut des die
Massa perditionis (verlorene Menschheit, Red.)
also fast die ganze Menschheit verschlingenden
Höllenfeuers. Der Kultus verlor dabei seine
erhebende, beglückende Lebensfreude und Lebenskraft;

die Liebe zu Gott, den Menschen und sich
selbst erfuhr keine Stärkung mehr durch ihn.
Auch die soziale Wirksamkeit des Christenstums
lief Gefahr. Die Ideale des Christentums wurden
zu in Gesetze gefaßten Schrecknissen, das Schuldgefühl

büßte seine hygienische, bessernde
Wirksamkeit ein und drückte tiefer in sittliche
Kraftlosigkeit, oft in zermalmenden religiösen
Pessimismus, oft in die Reaktion der Frivolität mit
Verdrängung der Gewissensstimme und Haß auf
die Religion.

Selbstverständlich trägt nicht das Christentum
die Schuld an dieser gesundheitsfeindlichen
Wendung, sondern die Christenheit, die sich in Zeiten

bedrohlicher Schicksale nicht an die Lehre
ihres Oberhauptes Christus hielt, sondern sie-

ummodelte, durch Lehrsatzungen ihren
kollektivneurotischen Wünschen anpaßte, bis von den
ursprünglichen Grundgedanken des seelischen Schutzes

nicht mehr viel übrig blieb. Da alle Kirchenglieder

mitgerissen wurden und Vermassung
eintrat, spürte man nicht einmal den Verlust an
christlicher Substanz und hielt den Angst- und
Zwangszustand, in dem man befangen war, für
einen Vorzug. Daß die angedeuteten Gefahren,
des hygienischen Segens des Evangeliums
verlustig zu gehen, zu allen Zeiten lauern, läßt sich
nicht verkennen. Als Kanon der Religionshygiene
im doppelten Sinn möge ungefähr der Satz gelten:
Je mehr Gottes-, Menschen- und
Selbstliebe im Sinne Jesu in einem
Menschen lebendig sind, desto
stärkeren seelenhygienischen Schutz
gewährt ihm und durch ihn der Gesellschaft

sein Glaube und wird sein
Glaube beschützt.

Das Beobachtungsheim der Bürgergemeinde Basel von Hugo Bein

Im Beobachtungsheim werden Kinder
untergebracht, deren Erziehung erschwert, oder deren
Entwicklung bereits abwegig ist, so daß auch ein
Arzt den Weg der Erziehung mitbestimmen muß.
Es sind meistens Kinder aus zerrütteten Ehen, die
aufzunehmen sind. In der Schweiz führen nur
die Kantone Zürich (Männedorf) und Solothurn
(Biberist) und der Caritasverband für katholische
Kinder (Wangen) ein Beobachtungsheim. Diese
Heime sind immer überfüllt; wir Basler bringen
deshalb unsere Kinder nur nach langen und unter
Umständen für das Kind gefährlichen Wartefristen

unter. Wir können es mit vielen Beispielen
beweisen, wie schlimm sich die verspätete, oder
auf lange Sicht hinausgeschobene „Beobachtung"
auswirkt.

Die außerkantonale Versorgung belastet die
Basler Fürsorge finanziell; daneben ist sie auch

erzieherisch betrachtet unrichtig; denn die
psychisch kranken Kleinkinder haben sich andernorts

erst an eine Umwelt zu gewöhnen, die ihnen
in der Stadt bereits bekannt ist.

Das Bürgerliche Waisenhaus besitzt am Rheinweg

eine Liegenschaft, die viele Jahre von einem
Beamten bewohnt war. Nach seinem Wegzug war
zu prüfen, wie endlich die Mittel für ein eigenes
Beobachtungsheim beschafft werden könnten. Der
Beitrag des Basler Arbeitsrappens von Franken
50 000.— und weitere Sammlungen im Betrage
von über Fr. 65 000.— haben pun ermöglicht,
den Umbau jenes Hauses, die Einrichtung usw.
ohne Belastung des Waisenhauses durchzuführen.

Die Leitung des Heims untersteht der Direktion
des Bürgerlichen Waisenhauses. Dr. med.
Wieland, Spezialarzt F. M.H. für Psychiatrie, Mitglied
des Jugendgerichtes, übernimmt die ärztliche Lei-

165


	Die Inhalte und Kräfte des Christentums als hygienische Werte und Gefahren

