
Zeitschrift: Fachblatt für schweizerisches Anstaltswesen = Revue suisse des
établissements hospitaliers

Herausgeber: Schweizerischer Verein für Heimerziehung und Anstaltsleitung;
Schweizerischer Hilfsverband für Schwererziehbare; Verein für
Schweizerisches Anstaltswesen

Band: 13 (1942)

Heft: 9

Artikel: Die geistige Haltung unserer Anstalten in der Gegenwart

Autor: Grob, R.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-806148

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 08.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-806148
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


FACHBLATT FUR SCHWEIZER. ANSTALTSWESEN
REVUE SUISSE DES ETABLISSEMENTS HOSPITALIERS

Offizielles Fach-Organ folgender Verbände: - Publication officielle des Associations suivantes:
VSAr Vorein für Schweizer. Ansfalfswesen - Association Suisse des Etabliss. hospitaliers - (Gegr. 1844)
SHVS, Schweizerischer Hilfsverband für Schwererziehbare
SZB, Schweizerischer Zenfralverein für das Blindenwesen
VAZ, Vereinigung der Anstalfsvorsfeher des Kfs. Zürich
Redaktion: Emil Gossauer, Regensdorferstr. 115, Zürich 10 - Höngg, Tel. 67584

Mitarbeiter : SHVS: Dr. P.Moor, Bodmerweg 713, Meilen; SZB: H. Bannwarf, Sekretär d.Zenfralstelle
des SZB, Sf. Leonhardstr. 32, St. Gallen; VAZ: G. Fausch, Vorsteher, Pestalozzistiftung Schlieren
Techn. Teil: Franz F. Otth, Zürich 8, Enzenbühlstr. 66, Tel. 4 3442

Verlag: Franz F. Offh, Zürich 8, Enzenbühlstrasse 66, Telephon 43442, Postcheckkonto VIII 19593;
Mitteilungen betr. Inserate, Abonnements, Anstaltsnachrichten, Neue Projekte, Adressänderungen,
sowie alle Zahlungen an den Verlag. Abonnement pro Jahr/par an: Fr. 7.—, Ausland Fr. 10.—

Zürich, September 1942 - No. 9 - Laufende No. 127 - 13. Jahrgang - Erscheint monatlich - Revue mensuelle

Die geistige Haltung unserer Anstalten in der Gegenwart
von R. Grob, Direktor der Schweiz. Anstalt für Epileptische, Zürich *)

Die Fragen, die auf die Tagesordnung unserer
heutigen Versammlung gesetzt wurden, und die
sich fast sämtlich mit Notverordnungen und
Rationierungen befassen, geben ein deutliches Bild
von der Lage, mit der wir uns zu befassen
haben. Und wenn jetzt von der geistigen Haltung,
die wir in unseren Anstalten heute einnehmen,
die Rede sein soll, so ergibt sich als erstes:

unsere Lage nüchtern und sachlich ins
Auge zu fassen.

Die fröhliche Weisheit jenes einst berühmten

französischen Apothekers, der einige Jahre
vor dem Kriege trostbedürftigen Mitmenschen
den Spruch sagen lehrte: „Es wird besser und
besser, es wird mit jedem Tage besser..." wäre
zu mindestens heute nicht auf unsere
Versorgungslage anzuwenden, sondern wir dürfen mit
ruhiger Zuversicht sagen: „Es wird schlimmer
und schlimmer, es wird mit jedem Tage schlimmer.

Die Vorräte schrumpfen zusammen, die
Zufuhr wird spärlicher, die Rationierungskarten werden

zahlreicher und Schwierigkeiten und Mehrarbeit

werden größer." Das hat mit trüber
Schwarzseherei nichts zu schaffen. Es ist
Wahrheitsmut und Wirklichkeitssinn, wenn wir die
Dinge sehen, wie sie sind. Auch wenn der Krieg
morgen schon aufhören sollte, würden die
Versorgungsschwierigkeiten wohl noch eine geraume
Zeit anwachsen. Und um ihnen so gut als möglich

Meister zu werden, müssen wir sie zuerst
nach ihrem Umfang und ihrer Höhe abmessen.
Und sollten sie zu groß gesehen haben, so ist
es immer noch besser, als wenn wir einer rosigen

Täuschung zum Opfer fallen. So ist es, um
nur ein Beispiel von Dutzenden zu nennen, nicht
Verzagtheit oder Angst, wenn wir jetzt schon
damit rechnen, daß die Brotrationierung in eini-

*) Vortrag an der 98. Jahresversammlung des Vereins
für Schweiz. Anstaltswesen am 12. Mai 1942 in Zürich.

gen Wochen oder Monaten eingeführt werden
müßte, und uns fragen, wie wir den Ausfall an
Brot am Besten werden ersetzen können.

Dabei werden wir uns fortwährend die
Tatsache vor Augen halten:

Alles, was wir kaufen, nehmen wir aus dem
Vorrat, auf den auch die andern angewiesen sind.

Vor dem Kriege war es anders. Wer damals
einkaufte, nahm von dem Ueberfluß, der in unser
Land einströmte und machte durch seine Vorräte

Platz für andere Vorräte, die in die Lager der
Händler nachrückten. Wer damals einen tüchtigen

Vorrat anschaffte, und ihn dann auch
sachgemäß lagerte und kontrollierte, tat nur, wozu
ihn die vorsorglichen Mahnungen der Behörden
ermunterten. Was wir heute anschaffen, fehlt
den andern. Die Freiheit, sich möglichst
ausreichend mit Vorräten einzudecken, ist damit nicht
nur durch gesetzliche Maßnahmen sondern auch
aus Gründen der Verantwortlichkeit gegenüber
dem Volksganzen beschränkt. Kaufen kann
schließlich jeder, dem von irgend einem Lieferanten

ein Ausnahmeangebot noch nicht rationierter
Waren gemacht wird — meist noch mit dem

Hinweis, daß dies nun die letzte Gelegenheit sei
und auf lange Zeit nie wiederkehre. Aber eine
viel größere Kunst ist es, auf einen Kauf zu
verzichten, weil andere die Ware dringender
benötigen als wir. Um ein Beispiel zu nennen:
Wenn einer Anstalt mit landwirtschaftlichem
Betrieb von einer Nährmittelfabrik Suppenrollen
angeboten werden, so wird sie dem Verkäufer
sagen: „Es freut uns außerordentlich, daß Sie nicht
nur in der Zeit zu uns kamen, als wir von den
Herren Vertretern überlaufen wurden. Aber wir
dürfen jetzt aus grundsätzlichen Erwägungen Ihre
Waren nicht kaufen, da sie in Spitälern, die sich
nicht mit einem landwirtschaftlichen Betriebe
aushelfen können, viel dringender benötigt wird."

Wir sind in der Verpflegung der uns anver-

173



trauten Schutzbefohlenen Treuhändler des Volkes

und wir wollen es auch in der Art sein, wie
wir die lebensnotwendigen Waren beschaffen.
Es ist ein zweifelhafter Ruhm, während der
Kriegszeit durch Ausnützung persönlicher und
geschäftlicher Verbindungen mehr eingekauft zu
haben, als es andern in gleichen Verhältnissen
möglich wäre. Wir hätten in einem solchen Falle
eben an uns gerafft, was andere entbehren müssen.

Doch ist Gerissenheit und Ausnützung aller
Möglichkeit an einem andern Ort am Platz: Beim
eigenen landwirtschaftlichen Anbau und bei der
sparsamen Verwendung der Vorräte. Auf diesen
Gebieten gilt
der Grundsatz möglichst weitgehender Selbsthilfe.

Wir müssen uns möglichst so einstellen, als
wären wir ganz allein auf uns selbst angewiesen.
Je mehr wir ersparen und je mehr wir selber an
Gemüse und Früchten erzeugen, desto mehr
entlasten wir die andern. Jede verpaßte Gelegenheit
zur Ausnützung der eigenen bodenständigen
Produktion ist ein Vergehen gegenüber dem
Volksganzen. Unsere Wiesen, Aecker, Beerensträucher
und Obstbäume sind nicht mehr ein Gut, das wir
nach den Richtlinien der besten Rendite oder auch
der Ersparnis von Arbeitskräften wie vor dem
Kriege verwalten dürfen, sondern sie legen uns
die Verpflichtung auf, möglichst viel aus ihnen
herauszuholen. Was behördlich verlangt wird, soll
uns höchstens als ein Mindestmaß gelten. Dabei
ist uns die Zwangslage, in der wir stehen mehr
als ein Uebel, mit dem wir uns abzufinden haben,
sie ist gewiß allen unter uns auch wieder ein
willkommener Anlaß, alle Mitarbeiter einer Anstalt

zu einer opferwilligen Arbeitsgemeinschaft
zusammenzuschließen. Den älteren unter uns wird
vielleicht in der Vorkriegszeit dann und wann,
wenn uns Verwöhntheit und ungebührliche
Ansprüche entgegentraten, die Mahnung entschlüpft
sein: „Wartet nur, es werden wohl noch Zeiten
kommen, in denen ihr froh wäret, wenn ihr hättet,
was man euch bietet." Nun sind diese Zeiten da,
und wir wollen neben dem schweren Unheil, das
sie bringen, doch auch dankbar sein, daß sie uns
wohl oder übel in eine harte aber gesunde
Schule zur Gemeinschaftsgesinnung hineinstellen.
Sie kennen alle jenen Ungeist des Ansprüche-
machens, der nur höchst gnädig einmal ein
kleines Opfer gewähren will, und der so
gerne auf den Tisch klopfte: „Wird's bald?
Kommt das Essen? Was ist das für eine
Ordnung, daß hier nicht geholfen wird? Wo sind
die Behörden? Warum hilft der Staat nicht?
Meint man, trockenes Brot und Kaffee genüge
zum Vierahressen? Wo ist die Aufsichtskommission?

Das muß in die Zeitung!" Und wohl auch
nicht ganz unbekannt ist Ihnen jene
Arbeitsauffassung, die gewisse Erwachsene noch aus der
Schulzeit in ihren Beruf hinübergenommen haben:
„Schlägt es wohl bald das Zeichen zum Schluß
machen? Haben wir bald unsere acht Stunden
abgesessen? Nein, es sind noch 35 Minuten bis
sechs Uhr. Aber dann soll keiner kommen und
meinen, ich sei dumm genug und helfe wieder

einen Heuwagen vor dem Gewitter unter Dach
bringen, oder die Wäsche vor dem drohenden
Regen zu retten."

Wir waren in der Vorkriegszeit gegenüber
einer solchen Einstellung nicht immer mit fester
Entschiedenheit gewappnet. Wir mußten, aufs
große Ganze gesehen, zugeben, daß es viel an
gutem Willen fehlte, dem Arbeitenden das
zukommen zu lassen, was ihm als Anteil seiner
Arbeit an den Reichtümern der Welt eigentlich

gehörte, und daß durch entschiedene
Forderungen und durch offene oder versteckte
Drohungen nur allzuoft nichts als durchaus berechtigte
Forderungen erzwungen wurden. Und das mochte
manchen innerlich unsicher machen, wenn er
an Stelle einer bürokratischen, mechanistischen,
Arbeitsauffassung die Gesinnung einer organischen,

lebendigen und opferwilligen Gemeinschaft
verlangte.

'Heute aber verhält es sich in unseren
Anstalten, auch wenn wir vermehrte Kräfte eingestellt

haben, mit der Arbeit wie mit der
Versorgung: Die Ansprüche an Bequemlichkeit und
Gemächlichkeit, die der einzelne erhebt, gehen
auf Kosten des Ganzen. Und die harte
Notwendigkeit, uns zu gemeinsamen Anstrengungen

zusammenzufinden, hinter der das Ringen
um Sein oder Nichtsein unseres Landes steht,
löst manche Fessel, die bisher die

Erziehung zur Freude an gemeinsamer
Anstrengung

gehemmt hat. Darauf kommt es ja wesentlich an,
daß die oft fast verzweifelte Anstrengung, die,
wenigstens in Stoßzeiten von uns verlangt wird,
nun auch mit Freuden getan wird, weil sie jetzt
einen besonders ernsten Sinn bekommen hat. Darin

liegt auch das ganze Geheimnis der
Erziehung zur Arbeitsgemeinschaft. Wir wollen
gerade die dringenden Notwendigkeiten als
Gelegenheiten zu dieser Erziehung willkommen
heißen. Dafür einige Beispiele: Es ist leicht möglich,

daß es uns das nächste Jahr an der nötigen

Menge von Gemüsesamen gebricht. Warum
nicht das nötige Saatgut selber züchten? Wir
stecken nun die größten Sellerieknollen, die wir
uns Dutzendweise von der letztjährigen Ernte
zu diesem Zweck aufbewahrt haben, samt den
Zwiebeln, den Bodenkohlraben, den Randen und
Runkeln in den Boden, wir pflanzen die größten
Rübli von der letztjährigen Ernte in den
ehemaligen Blumengarten und lassen unsern
Zöglingen einen kleinen Vortrag über die Aufzucht
der Sämereien halten. Wir pflegen Kleintierzucht,
brechen jeden Fleck Land um, soweit es
menschenmöglich ist. Wir begeistern alle dazu,
möglichst viel Dörrgemüse und Dörrobst herzustellen,
und sagen ihnen: Soviel brauchen wir, um
selber durchzukommen, aber es wäre doch
allzuschön, wenn wir nun auch noch etwas für andere
abgeben könnten, die es im nächsten Winter
schwer haben werden. Wir haben genügend
Kartoffeln für uns, auch wenn wir annehmen, daß
wir statt des Brotes einmal im Tag geschwellte
Kartoffeln essen. Wollen wir nicht noch ein Feld
umbrechen, damit die Kinder in der Stadt mehr zu

174



essen haben? Oder wollen wir nicht noch eine
halbe Juchart Sellerie und Lauch pflanzen, damit
sie in der Stadt im nächsten Winter damit einer
Suppenküche helfen können?

Oder wir sagen im Herbst zu unseren
Zöglingen: „Ihr hattet bisher das Recht, das Fallobst

unter den Bäumen für euch zu nehmen. Jetzt
sammeln wir es gemeinsam und nachher liest
sich jeder einen Apfel aus und die übrigen richten

wir zum Dörren und schenken dann auf
Weihnachten einen großen Sack mit Stückli einem
Waisenhaus in der Stadt, wo sie keine Obstbäume
haben. Wer macht mit?"

Man wird auch jetzt wieder erleben, was Sie

ja alle aus Ihrer Arbeit kennen, daß es gerade den
jungen Leute Freude macht, einmal eine tüchtige
Mehrarbeit zu leisten, wenn sie dafür begeistert
werden. Bastelarbeit macht sie verdrießlich, aber
wenn sie für ein Werk eingesetzt werden, bei
dem sie etwas richtiges leisten können, sind sie
mit Herz und Hand dabei.

Es ist selbstverständlich, daß dabei die
erwachsenen Mitarbeiter vorangehen müssen. Wer
sidi jetzt zu gut vorkommt, als Erzieher oder
Vorsteher das Uebergewand anzuziehen und mit
den andern anzupacken, möge sich schleunigst
eine standesgemäßere Arbeit suchen, die seinem
hohen Geist besser entspricht. In unseren
Anstalten ist er sicher am unrichtigen Ort. Das
ist ja gerade das Schöne in der Bedrängnis
unsener Zeit, daß die bloß theoretische soziale! Einstellung

in ihrer ganzen Jämmerlichkeit entlarvt wird
und die mitreißende Kraft praktischer Hingabe
wieder wie nie zuvor zu Ehren kommt.

Und diese Gesinnung der freudigen
Arbeitsgemeinschaft trägt

ein einfaches Gewand.

Sparsamkeit ist nicht nur ein dringendes
volkswirtschaftliches Gebot. Die gebietende Notwendigkeit

zum Sparen ist uns eine willkommene
Gelegenheit, zur Einfachheit zu erziehen. Das
hat mit kultureller Verarmung nichts zu tun,
im Gegenteil: Wir wollen die Einfachheit als
Mittel zur Vertiefung des geistigen und kulturellen

Lebens.
Wir werden mit der Beschaffung der Kleidung

unserer Zöglinge wohl zunehmende Schwierigkeiten

haben. Es muß mehr ausgetragen und
geflickt werden. Man wird zusehends mehr mit
Neuanschaffungen zurückhalten müssen. Dann
wird sich die Kunst zeigen müssen, einfach und
sauber und dennoch in einem kleidsamen
Gewand zu erscheinen. Auch hier werden eben die
erwachsenen Mitarbeiter vorangehen müssen.
Zwar hat man in Anstalten in dieser Beziehung
wenig Prunk getrieben. Anderseits sind
glücklicherweise die Zeiten, wo man altmodische
Modelle mit tiefer und schlichter Gesinnung verwechselte,

vorüber. Aber vielleicht ist da und dort nicht
ganz überflüssig, wenn die Hausmütter ihre
Mitarbeiterinnen ermuntern, der gemeinsamen Not,
die uns alle betrifft, auch in der Art Kleidung
Rechnung zu tragen und eine einfache Schönheit

zu pflegen. Es ist dies schon ein Gebot

gegenüber den weiblichen Zöglingen einer
Anstalt. Daß es nicht nötig ist, durch eine
Kriegsbemalung anzuzeigen, in welchen Zeiten wir ie-
ben, ist unter uns Anstaltsleuten eine
Selbstverständlichkeit. Und ebenso selbstverständlich ist
es, gerade jetzt dem ärmsten Kind zu zeigen, daß
uns daran gelegen ist, aus den bescheidenen
Mitteln, die wir heute haben, das Möglichste
herauszuholen, um es schön und kleidsam
anzuziehen, und so gerade aus der Not eine Schule
einer einfachen und ansprechenden Haltung zu
machen.

Wir müssen damit rechnen, daß uns die Mittel

zur Erneuerung unserer Häuser erheblich
beschnitten werden. Die Farben sind schon recht
knapp geworden. Oel und Bodenwichse sind an
einem kleinen Ort. Wir wollen erst recht alles
aufbieten, daß es trotzdem bei uns wohnlich
aussieht. Ist es ein Nachteil, wenn wir zur
Besinnung gezwungen werden, wie wir unsere
Räume mit unsern einfachen Mitteln heimelig
und schön gestalten können? Meistens machen
die Leute ihre Sache am besten, die zu viel
Arbeit haben. Dies ist jetzt bei den Anstaltsmenschen

der Fall. Warum sollten wir also nicht auch
noch dafür sorgen, wo wir doch so tief im
Anbau drin stecken, daß es in der Umgebung
unserer Häuser erst recht sauber und frohmütig
aussieht? Dort am Gartenrand gibt es eine stolze
Reihe von Sonnenblumen, in eine etwas trübselig

dreinblickende Hausfront stecken wir ein

paar Geranien, und wo wir die Blumenbeete
preisgeben mußten, machen wir ein Gewiirz-
gärtlein mit Camillen, Pfefferminz, und einem
Dutzend anderer Gewürz- und Heilpflanzen. Und
am Ende finden wir, daß dieses Gewürzgärtlein
schöner ist als die Gladiolen, Hortensien und
Begonien, die wir in der Vorkriegszeit bewundern
ließen.

Niemand von uns Anstaltsvorstehern wird es
bedauern, daß wir heute schon durch die äußern
Umstände genötigt sind,

den Sinn für einfache Freuden

zu wecken. Erlassen Sie mir das Klagelied über
jene Jugendlichen, welche die Nase rümpften,
wenn man mit ihnen nur einen Waldausflug
machte und nicht mindestens mit einem Autocar

fuhr und dabei an einer aussichtsreichen
Hotelterrasse einen reichlichen Imbiß verzehrte.
An dieser Jugend sind die Alten schuld.
Anstelle des Jammerns über die Vergnügungssucht
gewisser Jugendlichen wollen wir uns über das
Vorrecht freuen, dafür sorgen zu müssen, daß
sie an einfachen Freuden wirklich etwas haben.
Nach einer arbeitsreichen Woche ein Bad und ein
Sonnenbad am Samstagnachmittag, ein Kasperli-
theater an einem Regentag, das Herstellen von
Spielen, der Besuch bei einer andern Anstalt,
wobei die Zöglinge ein kleines Wettspiel von
Darbietungen veranstalten, ein kleines Turnfest,
das Vorlesen oder Erzählen einer Geschichte vor
dem Einschlafen, gemeinsamer froher Gesang und
auf die Weihnachtszeit das Herstellen eines wirklich

brauchbaren Geschenkes für die Angehörigen
— fast unermeßlich sind die Möglichkeiten, der

175



Anstaltsjugend Freuden zu bereiten, an denen sie
mehr haben als an den sogenannten höheren
Kulturgenüssen, die sich zu den einfachen Freuden
doch nur verhalten wie das Gestöhn der Hawai-
musik am Radio zu einem frischen selbstgesungenen

Volks- oder Soldatenlied. Bei den Spielen
kommt es ja gerade bei den Jugendlichen darauf
an, sie an eine gediegenere, gemeinschaftsgemäßere

Freizeitbeschäftigung zu gewöhnen, die
ihnen später, und nicht zuletzt, wenn sie selbst
eine Familie gründen, zu gute kommen soll.

Freilich fordert gerade die Pflege solcher
einfacher Freuden viel geistige Anstrengung von
Seiten der Vorsteher und ihrer Mitarbeiter. Und
es ist darum von großer Wichtigkeit, daß sie sich,
im Wirbel der Kriegssorgen

Zeit für geistige Vertiefung
nehmen. Darunter ist ja nicht unter allen
Umständen ein Besuch der jetzt massenhaft
angesetzten Konferenzen zu verstehen. Es könnte
auch sein, daß man sich Zeit nähme, ein Buch
zu lesen — es brauchte nicht einmal ein Fachbuch

zu sein — oder Zeit nähme, mit seinen
Mitarbeitern einmal in Ruhe über solche Fragen zu
beraten, oder einen Besuch in einer andern
Anstalt zu machen, wo der Vorsteher vielleicht
ebenfalls froh wäre, einmal einen guten Vorwand
zu finden, um sich Zeit zu nehmen. Bei uns
Anstaltsmenschen ist es Sitte, daß wir viel hören
und lesen über krankhafte Entartungen der
Zöglinge und die Möglichkeiten ihrer Heilung. Aber
vielleicht wäre es für uns noch dringlicher, einmal

über die krankhafte Entartung unseres
Gewissens nachzudenken, insbesondere über die
Meinung, daß wir nur in einer pausenlosen
Betriebsamkeit unsere Pflicht erfüllen, und daß wir
ein schlechtes Gewissen haben müßten, wenn
wir uns einmal dann, wenn wir noch nicht ganz
ermüdet sind, ein paar Stunden zur geistigen
Anregung und Vertiefung gönnen. Man kann in
geistiger Hinsicht nicht fortwährend geben, ohne
auch neue geistige Nahrung aufzunehmen. Und
das läßt sich nun einmal nicht immer so machen,
wie es die Teilnehmer an einem Sechstagerennen
zu tun pflegen, die im Vorübergehen schnell einen
dargebotenen Bissen an sich reißen oder sich
höchstens eine halbe Minute gönnen, um schnell
eine Tasse Kraftnährmittel hinunterzustürzen. Es
braucht dazu Zeit. Und wir sollen uns nicht
schämen, uns diese Zeit zu nehmen. Es gibt ja im
Allgemeinen keine fadere Ausrede, als man habe
für geistige Vertiefung keine Zeit. Um die
Zeitungen zu lesen, hat man doch immer wieder
Zeit. Wer aber diese Lektüre für geistige
Vertiefung ansehen möchte, wäre entweder zu
bedauern oder dann zu beneiden. Zur geistigen
Haltung in der Gegenwart gehört also unbedingt die
geistige Vertiefung. Unsern Anstalten ist nicht
damit gedient, daß wir darauf verzichten. Die
Gefahr der geistigen Aushölung ist ja ohnedies im
Anstaltsbetrieb nicht gering. Und mancher
schwere Zeitverlust, der auf die Rechnung dieser

innern Uebermüdung und Aushöhlung kommt,
hätte vermieden werden können, wenn wir uns
zu innerer Sammlung Zeit genommen hätten.

Zu dieser Sammlung gehört nicht zuletzt

Die Besinnung auf die geistigen Grundlagen
unserer Arbeit.

Es droht uns ja fast täglich die Gefahr, daß
es unserem geistigen Leben ergehe wie der jungen

Saat im Gleichnis des Herrn, die von den
Dornen der Sorgen erstickt werden. Diese Halme
bringen wohl noch Aehren hervor, aber sie sind
leer. Man sieht es ihnen vielleicht auf lange Zeit
nicht an, aber schließlich kommt es dann doch
an den Tag.

Die Verantwortung des Vorstehers einer
Anstalt ist erschreckend groß. Menschlich gesprochen

kommt es doch wesentlich auf seinen
geistigen Einfluß an, in welchem Geist die Anstalt
geführt werde. Die Hauseltern bestimmen, ob
sie es wollen oder nicht, ob sie sich dessen völlig

bewußt sind oder nicht, doch weitgehend das

geistige Gepräge eines Hauses. Sie haben nicht
nur die Verantwortlichkeit eines Lehrers gegenüber

seiner Schulklasse, die wahrhaftig schon
schwer genug ist, sie haben dazu noch die
Verantwortlichkeit der Eltern gegenüber den
Kindern, des Werkmeisters gegenüber seinen
Lehrlingen. Es gibt in keinem anderen Berufe eine
so umfassende Fülle von Einflußmöglichkeit und
darum auch von Verantwortlichkeit. Und darum
ist es auch in keinem andern Berufe von so
entscheidender Bedeutung, in welchem Geist, auf
welcher geistigen Grundlage und in welcher
geistiger Kraft dieses hohe Amt geführt werde.

Darum handelt es sich nicht um bloß
theoretische Fragen, sondern um die Lebensfrage
nach der tiefsten Quelle der Kraft, aus der
unsere Arbeit getan werden soll, wenn wir uns
immer wieder auf die geistige Grundlage unseres
Berufes besinnen. Auch wenn wir nicht in einer
Zeit der gewaltigsten, geistigen Entscheidungen
leben würden, in einer Zeit, in der gleichsam die
Oberflächen erschüttert und aufgerissen wurden,
sodaß der tiefere Grund weltbewegender Mächte
bloßgelegt und sichtbar gemacht worden ist, so
müßten wir uns schon um der fast niederdrückend

großen Verantwortlichkeit unseres Berufes
willen stets aufs neue die Frage praktisch
vorlegen: Was ist der Grund auf dem wir stehn?

Wohl fast alle unter Ihnen werden auf diese
Frage, wenn auch immer wieder in verschiedener
Art, der Antwort zustimmen: Diese Grundlage ist
der christliche Glaube. Nicht wenige werden freilich

bestimmte Vorbehalte oder Einschränkungen
machen. Gewiß, der christliche Glaube, aber nicht
jene Art der Gläubigkeit, wie sie da und dort vor
Jahrzehnten in Anstalten zu finden war, die sich
christlich nannten und wo ein unfreier und
unfroher Geist herrschte und wo statt freiem
Gehorsam eine ungute Unterwürfigkeit großgezogen
wurde. Gewiß, der christliche Glaube, aber nicht
ein Glaube, der mit psychischen oder gar
materiellen Zwangsmitteln anerzogen werden soll.
Gewiß der christliche Glaube, aber nicht ein Glaube,
der die äußeren Formen stark betont und innerlich

so wenig Leben aufweist. Ja, ganz gewiß:
wenn schon christlicher Glaube, dann ein Glaube,
der

176



lebendige Kraft und Freude

ist. Denn wir haben ja am Glauben nur so viel,
als er uns zur erlösenden Kraft und zur Freude
geworden ist. Das gilt in aller praktischen
Nüchternheit. Es gilt vor allem der unerhörten

Verantwortung gegenüber, die auf uns
lastet. Und es gilt erst recht in Hinsicht auf die
Hausgemeinschaft, in der wir stehn, und in der
wie in einem Glashaus alle menschlichen Fehler
und Schwächen der Mitarbeiter sofort sichtbar
werden, sodaß sich wohl kaum an einem Ort
bloßes Reden und Wortemachen so schnell
enthüllt und in seinem ganzen verheerenden Schaden

an den Tag tritt.
Der Glaube zeigt seine Kraft dann, wenn uns

die äußeren Mittel eingeschränkt oder genommen
werden. Wir müssen rechnen und zwar sehr
genau rechnen, Vorsorgen und sparen. Und in dieser
engen Berührung mit allen Härten der täglichen
Wirklichkeit, gegenüber unbezahlten Rechnungen
zu wenig Mitarbeitern, stets neuen Anforderungen
an unsere Hilfsbereitschaft, geraten wir in eine
Bedrängnis nicht nur äußerer, sondern tief innerer
Art. Es geht da um die Entscheidung, ob wir
von den Nöten, Tabellen, Kurven und dem ganzen

rein rechnerischen Denken innerlich
beherrscht werden, oder ob wir darüber immer
wieder Herr werden können. Wir müssen die
Spannung aushalten können, einerseits diese
irdischen Dinge in rückhaltlosem Wirklichkeitssinn
so zu sehen, wie sie sind und so zu sorgen, als
wären wir allein auf unsere Kraft und Vorsorge
gestellt, und zugleich es anderseits zu wagen, mit
zu geringen Mitteln einer viel zu großen
Aufgabe getrost entgegenzugehen. Dazu wird ein
Glaube verlangt, der nicht fein säuberlich von
dieser irdischen Wirklichkeit abgetrennt in seinem
separaten Bezirk lebt oder weit weg von dieser
Welt über den Wolken schwebt, sondern mitten
in diesem irdischen Leben wirkt und seine Kraft
desto mächtiger zeigt, je schwerer der Kampf
mit den Unzulänglichkeiten wird. Da stehen wir
vor der nackten Not, vor der rein diesseitigen
höchst wirklichen Bedrängnis, und wir sind
zugleich in der Lage der Jünger des Herrn, die mit
fünf Broten und zwei Fischen zu Tausenden
gesandt wurden, um sie zu speisen, und sie gingen
diesen so aller Vernunft widerstreitenden
widersinnigen Weg, und machten alle satt.

In den so furchbar zudringlichen, hartnäckigen
Nöten des Alltags zeigt der Glaube seine Kraft
und bringt statt unfruchtbarem Klagen Freude,
Freude darüber, daß aus der Not Segen wird.
Mögen wir auch machmal von einem gut
ausgewachsenen Anstaltsärger vorübergehend zu
Boden gedrückt werden, so muß doch immer wieder
die Freude durchdringen, daß uns Gottes
Vorsehung gerade in diese und keine andere Zeit
hineingestellt hat, in der es nicht auf Schlagworte

und Ideologien ankommt, nicht nur auf die
äußern Bewertungen und Werturteile der
Menschen sondern auf den tiefinnersten Wert, der
nicht gemessen und gezählt werden kann. Da
verlieren alle auf die Massen berechneten blendenden

Phrasen ihren Glanz und es kommt allein

darauf an, wie wir schlicht und senkrecht durchhalten

und aufbauen an Ort und Stelle, mitten
in den Schwierigkeiten, die uns rings umgeben.

Von diesen Kräften schrieb Prof. Heinrich Frick
in diesem Frühling in einem vielbeachteten
Artikel, Selbstbesinnung:

„der innere Wert muß durch unsere Arbeit
zum Ausdruck kommen, und nicht durch große
Worte... Die inneren Werte wirken dann von
selbst, sie verlieren durch Anpreisung das
Wesentliche: eben die Innerlichkeit."

Die Ablehnung, die solche Worte beim geistigen

Mittelstand unseres Landes und seiner Tagespresse

gefunden haben, sind ein beredtes Zeugnis
dafür, wie ungern heute eine der dringendsten
Mahnungen gehört wird:

Die Mahnung nach Innerlichkeit
Schenken Sie mir, verehrte Kollegen, das

Vertrauen, daß ich mir nicht in der heute vielverbreiteten

Mode gefalle, die Sünden anderer Leute zu
bekennen. Wer im Anstaltsbetrieb arbeitet, weiß,
wo er zu wischen hat, und hat keine Lust, es
vor den Türen anderer Anstalten zu tun. Er
überläßt dies ruhig jenen Leuten, die dafür Zeit
haben, weil sie ja nicht im harten Anstaltsdienst
stehen, und die sich davon vielleicht auch einen,
wenn auch recht zweifelhaften propagandistischen
Gewinn versprechen.

Aber lassen sie mich es als einen von vielen
unter den Mitarbeitern im Anstaltsdienst
aussprechen: Der Kampf um die Innerlichkeit ist
heute im Anstaltsdienst besonders schwer geworden.

Es wird uns wohl fast allen so gehen: Die
Beschäftigung mit den äußern Fragen der
Versorgung und der Organisation der Arbeit nimmt
uns derart in Anspruch, daß es zu einer inneren
Ermüdung kommt, in der man oft froh ist, die
große Arbeit zum Vorwand nehmen zu können,
dem Kampf um die Innerlichkeit aus dem Wege
zu gehn.

Dazu kommt noch ein anderes: Nachdem man
in früheren Zeiten die technische Ausrüstung
zum Anstaltsdienst im weiten Sinne des Wortes,
also das Eindringen in psychologische und
heilpädagogische Fragen, die Ausbildung in den
verschiedensten Zweigen der Verwaltung, die Fragen

der Berufserziehung allzusehr vernachlässigt
hatte, stehen wir heute eher in der Gefahr,
infolge der dringend nötigen Einsicht in all diese
Gebiete die innerliche Geistigkeit gegenüber dem
Technischen im weitesten Sinne des Wortes
zurückzustellen. Dies ist ja eine allgemeine Erscheinung

unserer Zeit. Und wir sind ja auch Genossen
dieser Zeit. Innerlichkeit bedeutet nicht
Weltfremdheit. Wahre Innerlichkeit bedeutet, zumal
im Anstaltsdienst,

das Technische in den Dienst des Geistes
zu stellen.

Das heißt, weniger anspruchsvoll ausgedrückt:
Unsere Arbeit im christlichen Glauben tun. Dann
erhält die Arbeit einen neuen, tieferen Sinn. Das
Aeußere wird zum Ausdruck der innern Gestaltung.

Es geht dann nicht mehr in erster Linie
darum, die Lebensbedürfnisse zu befriedigen, son-

177



dem um das Leben selbst, um den inwendigen
Menschen, um den ganzen Menschen mit Leib und
Seele.
Wir dürfen uns nicht verhehlen, daß unsere
soziale Tätigkeit samt der Erziehung in den
Sozialwerken der verschiedensten Art in eine Krise
hineingeraten sind, die sich etwa mit den Worten
umschreiben ließe: Die Organisation und die
Methoden, die wissenschaftliche Erforschung und
die praktische Verwertung wissenschaftlicher
Erkenntnisse haben sich weithin entfaltet, nicht
zuletzt dank der großzügigen Hilfsbereitschaft des
Schweizervolkes gegenüber Schwachen und
Bedrängten. Die Häuser der Anstalt sind innerlich

und äußerlich schöner geworden, ihre
Einrichtung ist gegenüber früheren Jahrzehnten
technisch viel vollkommener. Eine Menge von neuen
sehr gut und mit vorbildlicher Hingabe arbeitenden

Vereinigungen mit ihren Sekretariaten
unterstützen mit ihrer offenen Fürsorge den Anstaltsdienst.

Wer wollte dafür nicht von ganzem Herzen

dankbar sein? Aber die Krise besteht darin,
daß man sich vielerorts daran gewöhnt hat, den
tiefsten Grund, aus dem die Arbeit letzten Endes
allein getan werden kann, den christlichen Glauben,

nur als eine rein private Angelegenheit der
Anstaltsarbeiter zu betrachten, die eigentlich mit
dem Wesen und der Ausprägung ihrer Arbeit wenig

zu tun habe.
Noch deutlicher gesagt: Man erklärt, das Wesen

unserer Arbeit sei die gemeinnützige oder die
soziale Gesinnung, das sei ihr eigentlichster und
tiefster Sinn, und es sei dann von nebensächlicher
Bedeutung, welche bekenntnismäßigen Privatmeinungen

die Mitarbeiter ihr eigen nennten, wenn
sie nur von wahrhaft gemeinnütziger oder
sozialer Gesinnung belebt seien. Diese Auffassung
konnte in den weitesten Kreisen solange
unbeschwert von Bedenken anerkannt werden, als
man der Meinung war, daß großzügige und
reibungslose Organisation das wesentliche Merkmal

der Sozialarbeit sei, wobei soziale Gesinnung
natürlich vorausgesetzt wurde. Heute aber, wo
die Erkenntnis um das Wesen der Gemeinschaft,
tiefer wird, und tiefer werden muß, wenn wir
nicht untergehen sollen, wird es immer deutlicher,
daß vor allem in den Anstalten nicht die Organisation

das Entscheidende ist, sondern: Daß sie ein
lebendiger Organismus sind. Könnten wir die
Organisation mit einer wunderbar konstruierten
Maschine vergleichen, die von sachkundiger Hand
bedient, reibungslos ihren gut geölten Gang geht,
so wäre der Organismus ein Leib, dessen Glieder

mehr sind als nur Werkzeuge des sie
bedienenden Geistes, sondern zu einer lebendigen
Einheit zusammengehören.

In einem solchen Organismus, also in einer
lebendigen Hausgemeinschaft einer Anstalt ist
das Aeußere der Ausdruck des Innersten, das
Organisatorisch-Technische der Ausdruck des
Geistes. Und wo diese Erkenntnis erwacht ist,
oder besser gesagt: wo diese unumstößliche
Tatsache erkannt worden ist, geht es schlechterdings
nicht mehr an, zu sagen: Das, was den
Mitarbeitern der eigentliche Urgrund ihrer Wirksamkeit

bedeutet, was ihnen das Größte, das Hei¬

ligste, was ihnen alleinige Kraft und Freude ihres
Wirkens ist, das ist ja nur ihre private Ueber-
zeugung, die bei der Lösung der gemeinsamen
Aufgabe nichts zu bedeuten hat, wenn wenigstens

alle Mitarbeiter im Dienst wahrer Menschlichkeit

und wahren sozialen Fühlens stehen. Wer
so redet, tut, als ob wir heute nicht

mitten in einer der größten Krise
der Gemeinschaft

stünden, die ihren letzten Grund darin hat, daß

man erkennt: Mit der bloßen Organisation, in
die sich die Menschen zwar einfügen, aber dabei
nicht Glieder eines Organismus sein wollen, kann
es nicht mehr weiter gehen. Und wir stehen, ob
wir es dann sehen oder nicht, oder ob wir es
sehen wollen oder nicht, auch mit unseren Anstalten

in dieser Krise und erleben an einem winzigen

Ausschnitt die Krise, die das ganze Abendland

bewegt. Wir könnten sie mit der Frage
bezeichnen: Ist der schristliche Glaube gerade noch
als Privatmeinung neben dem Totalitätsanspruch
anderer Geistesgrößen zu dulden oder hat er das

Recht und die Kraft, eine Gemeinschaft zu bilden,
eine organische Gemeinschaft, die von seinem
Geist durchdrungen ist? Von der Beantwortung
dieser Frage, und zwar von der praktischen und
nicht nur von der theoretischen Beantwortung
dieser Frage wird Bestand oder Untergang des
Abendlandes abhängen, und die praktische
Beantwortung dieser Frage entscheidet auch über
kurze oder lange Zeit über Sein oder Nichtsein
unserer Anstalten.

Noch einmal: Von der praktischen Beantwortung

hängt die Entscheidung ab. Sich auf ein
billiges Lippenbekenntnis etwas in unserer
Eidgenossenschaft zu gute zu tun, die glücklicherweise

Glaubens- und Gewissensfreiheit schützt,
ist mehr als wohlfeil. Auch hier gilt das Wort,
daß durch bloße Anpreisung nichts getan ist,
sondern daß dadurch eben das Wesentliche, die
Innerlichkeit verloren gehen kann.

Der christliche Glaube setzt das praktische
Wagnis der Hingabe zur Gemeinschaft voraus.
Christus sagt: „Wer sein Leben verliert um
meinetwillen, der wird es erhalten." In dieser
Hingabe, die ihren Glaubensgrund in der Hingabe
des Erlösers an uns hat, liegt das Geheimnis der
Gemeinschaft: Preisgabe der selbstgefälligen und
selbstgerechten Ichbehauptung, um das Leben
und sich selbst in einer tieferen Gemeinschaft viel
reicher und größer zu finden. Da ist beides
enthalten: Eine Entfaltung des einzelnen inneren
Menschen, die weit größer ist, als sie die stolze
Betonung der Selbstbehauptung der Persönlichkeit

bringen kann, und zugleich eine befreiende
Gemeinschaft, die viel tiefer ist, als sie bloße
Ideale bringen könnten.

In dieser Gemeinschaft ist der einzelne Mensch
nicht nur ein Rädchen in einem sinnvollen Apparat,

nicht nur Teilnehmer einer Organisation
sondern Glied an einem Leib, an einem organischen
Ganzen, und was er als Einzelner ist, läßt sich
nicht von dem trennen, was er als Glied der
Gemeinschaft ist. Aber das alles ist er nur dann,
wenn er darin das frohe Geheimnis eines frohen

178



Wachstums gefunden hat, das sich im Alltag
bewährt. Darum kann auch die tiefere Arbeitsund

Lebensgemeinschaft einer Anstalt nicht durch
Programme und Proklamationen gemacht werden.
Sie muß wachsen, in jedem Werk wieder auf
ihre besondere Art und in der Ueberwindung
besonderer Widerstände. Aber, daß eine neue und
vertiefte Gemeinschaft wächst, ist das, was uns
heute am meisten not tut. Den Gefahren, die der
Gemeinschaft drohen, ist nur dadurch zu begegnen,

daß sich

das Wagnis der Gemeinschaft als
überwindende Kraft

erweist. Wo die Gemeinschaft im christlichen
Glauben gewagt wird, da müssen ihr die Mächte,
die sie sonst zu ersticken drohen, erst recht zur
Entfaltung helfen. Da müssen uns auch in unseren

Anstalten Einschränkungen, ja Entbehrungen

nicht in kleinlicher Eifersucht auseinanderbringen,

sondern uns erst recht vereinen. Da
erwacht eine ganz neue Ehre, nicht mehr die Ehre
des selbstbewußten Forderns, sondern die Ehre,
opfern zu dürfen, weil man in der Gemeinschaft
und im Dienst des Herrn steht, der uns im
Zeichen des gewaltigsten Opfers zusammenschließt
im Zeichen des Kreuzes. Das ist wahrhaftig eine

mannhaftere und kühnere Ehre als die Ehre
einer Welt, die nur von den Lebensbedürfnissen
redet und das tiefste Bedürfnis des Menschen,
über sich selbst zu einer höhern Gemeinschaft
hinauszuwachsen, mitleidig belächelt.

Wo ehrlich um diese verborgene Ehre
gerungen wird, werden die Spannungen
überwunden, die durch Ueberarbeitung und Knappheit

immer wieder entstehen werden. Denn es
erstarken Verantwortlichkeit und Treue, die an
Ort und Stelle, gegenüber dem Werk, in dem
gearbeitet wird, zu halten sind. Und aus der in-
nern opferbereiten Gemeinschaft eines Werkes
der Fürsorge erstarkt auch das Wagnis, gegenüber

den Armen und Bedrängten des ganzen
Volkes, also gegenüber der ganzen Volksgemeinschaft

nicht nur Opfer zu verlangen, sondern
auch in aller Selbstverständlichkeit Opfer zu bringen.

Und mögen sich mächtige Organisationen
zusammenschließen, um von andern Opfer zu
erzwingen, so soll in unserem Herzen das
Verlangen brennen, aus der Gefangenschaft ins
eigene Ich hinauszuwachsen und immer mehr zu
einer Gemeinschaft befreit zu werden, deren Stolz
und deren Ehre darin besteht, schlicht und
einfach zu dienen, im Zeichen des Kreuzes, das
auch unsere Fahne trägt.

Das Dörren von Obst und Gemüse
Es ist begreiflich, daß bei der gewaltigen

Zunahme des Dörrens von Obst und Gemüse auch
Mißerfolge und Enttäuschungen nicht ausbleiben.
Nach den gemachten Beobachtungen entstehen
die meisten Fehlerzeugnisse deshalb, weil die
Grünware, d. h. das Rohprodukt, nicht den
Qualitätsanforderungen entspricht und besonders,
weil es falsch vorbereitet wird. In dem
von der Kommission für Trockenkonservierung
des Eidg. Kriegsernährungsamtes herausgegebenen,

bei der Propagandazentrale für Erzeugnisse
der Schweiz Landwirtschaft, Zürich, erhältlichen
Büchlein „Praktische Anleitung für das Dörren
von Obst und Gemüse" sind sowohl
Qualitätsanforderungen wie auch die Art und Weise der
Vorbehandlung des Obstes und der verschiedenen
Gemüse genau umschrieben. Die gründliche
Durchsicht der einschlägigen Kapitel ist allen
Dörrinteressenten sehr zu empfehlen. Nachstehend

einige diesbezügliche Richtlinien:

Die Qualitätsanforderung an die Grünware.
1. Die Qualität der Dörrprodukte entspricht der

Qualität der Grünware, Das Dörren ist
daher wohl eine Ueberschuß- und Reserve-,
nicht aber eine Abfallverwertung.

2. Qualitativ gute Dörrprodukte können nur dann
erzielt werden, wenn die Rohstoffe frisch,
d. h. möglichst bald nach der Ernte gedörrt
werden.

3. Alle Produkte, die gedörrt werden sollen, müssen

im richtigen Reifezustand geerntet
werden. Ueberreife und unreife Ausgangsprodukte

geben keine Qualitätserzeugnisse.
4. Das Dörren ist eine der zweckmäßigsten Me¬

thoden zur Verwertung von Ueber-
schüssen. Dörren gelingt aber nicht mit
halbwelker Grünware, und es ist deshalb
falsch, Produkte zu dörren, die man schon
ein- oder mehreremal auf den Markt gebracht
hatte oder die schon längere Zeit gelagert
worden sind und nicht verkauft werden konnten.

Die Vorbehandlung der Grünware.

Birnen sollen kernteig bis leicht teig sein. Sie
werden meist ganz gedörrt, können aber auch
halbiert oder in Stückli (Schnitze) geschnitten
werden, was den Dörrprozeß erleichtert. Birnen

müssen vor dem Dörren geschwellt werden.
Aepfel. Saure Aepfel werden geschält und in

möglichst gleichmäßige Stückli von etwa 11/2
Cm Dicke oder in Ringe von etwa 8 mm Dicke
geschnitten. Kernhaus und Fliege sollen
vollständig entfernt werden. Süßäpfel werden
ungeschält in Stückli geschnitten. Damit das Dörrgut

eine helle Farbe bekommt, müssen die Stückli
oder Ringe sofort nach dem Rüsten in eine ein-
prozentige Kochsalzlösung (10 Gramm Salz auf
1 Liter Wasser) gelegt werden.

Zwetschgen. Man soll nur große, gut
ausgereifte Früchte dörren. Wenn sie beim
Stielansatz bereits leicht geschrumpft sind, ist die
Gefahr des Tropfens weniger groß. Das
Entfernen der Steine ist nicht zu empfehlen.

Das von den Zwetschgen gesagte gilt auch
für alles übrige Steinobst. (Da aber große Pflaumen,

Pfirsiche, Mirabellen zum Dörren viel
Wärme beanspruchen, sollten diese Früchte nach

179


	Die geistige Haltung unserer Anstalten in der Gegenwart

