
Zeitschrift: Fachblatt für schweizerisches Anstaltswesen = Revue suisse des
établissements hospitaliers

Herausgeber: Schweizerischer Verein für Heimerziehung und Anstaltsleitung;
Schweizerischer Hilfsverband für Schwererziehbare; Verein für
Schweizerisches Anstaltswesen

Band: 11 (1940)

Heft: 8

Artikel: Richtiges und unrichtiges Verhalten des Seelsorgers gegenüber
seelisch Kranken ; Résumé de l'article "Richtiges und unrichtiges
Verhalten des Seelsorgers gegenüber seelisch Kranken" (Comment
l'ecclésiastique doit se comporter à l'égard des personnes sou...

Autor: Kesselring, M.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-806229

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 21.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-806229
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


FACHBLATT FUR SCHWEIZER. ANSTALTSWESEN
REVUE SUISSE DES ETABLISSEMENTS HOSPITALIERS

Offizielles Fach-Organ folgender Verbände: - Publication officielle des Associafions suivantes:

SVERHA, Schweizeritcher Verein für Heimerziehung und Ansfaltsieitung (Herausgeber)
SHVS, Schweizerischer Hilfsverband für Schwererziehbare
SZB, Schweizerischer Zenfralverein für das Blindenwesen
Redaktion: SVERHA u. allgemeiner Teil: E. Gossauer, Regensdorferstr. 115, Zürich 10, Höngg, Tel. 67.584;

SHVS: Dr. P. Moor, Luegete 16, Zürich 7; SZB: H. Habicht, Sekretär der Zentralstelle des SZB,
St. Leonhardstr. 32, St. Gallen; Techn. Teil: Franz F. Otth, Zürich 8, Enzenbühlstr. 66, Tel. 43.442;
Redaktionelle Mitteilungen an E. Gossauer/ Regensdorferstrasse 115, Zürich 10.

Verlag: Franz F. Otth, Zürich 8, Enzenbühlstrasse 66, Telephon 43.442, Postcheckkonto VIII 19593;
Mitteilungen betr. Inserate, Abonnements, Anstaltsnachrichten, Neue Projekte, Adressänderungen,
sowie alle Zahlungen an den Verlag. Abonnement pro Jahr/par an: Fr. 5.—.Ausland Fr. 10.—

Zürich, August 1940 - No. 8 - Laufende No. 102 - 11. Jahrgang - Erscheint monatlich - Revue mensuelle

Richtiges und unrichtiges Verhalten des Seelsorgers gegenüber
seelisch Kranken Von Dr. M. Kesselring, Chefarzt der Anstalt Hohenegg (Meilen)

Jede Art von Seelsorge unterliegt gewissen
Gefahren. Sogar dort, wo das Licht der Wahrheit
und die Kraft geistigen Lebens im Seelsorger
rein und stark sich erweisen, wo sie nicht durch
menschliche Unvollkommenheit verkümmert sind,
besteht immer noch die schwierigste Aufgabe
darin, die Empfänglichkeit des Betreuten richtig
einzuschätzen, sein innerstes Wesen zu erkennen
und die Ursachen zu ergründen, die ihn hindern,
die hohen Ziele, die die Religion ihm vor Augen
stellt, zu erreichen. Nur unter dieser Voraussetzung

kann ihm wirklich geholfen werden.
Beim seelisch kranken Mensch ist diese Kenntnis
noch dadurch erschwert, daß er sich und seine
Umwelt meist recht einseitig und subjektiv beurteilt.

Der Seelsorger ist deshalb verpflichtet, nicht
nur den Kranken, sondern auch seine Angehörigen
und seine Verhältnisse selber kennenzulernen, um
sich ein zuverlässiges Urteil bilden zu können.
Nur mit der genauesten Kenntnis des Kranken
und seiner meist recht schweren Erlebnisse ergibt
sich das nötige Verständnis, die wahre Teilnahme,
die richtige Einfühlung in sein Denken und
Empfinden und dadurch der feine Takt, der den Weg
zum Vertrauen öffnet.

Der Seelsorger wird mit zunehmender Erfahrung

immer mehr zu unterscheiden lernen, wie
viel an den vorgebrachten Klagen auf wirklichen
Tatsachen beruht, oder was einer krankhaften
Einstellung, einer aufgeregten, durch nervöse
Betrachtungsweise verfälschten Auffassung der
Verhältnisse zuzuschreiben ist. Wer solche Differenzierung

nicht versteht, wird nicht nur kostbare
Zeit nutzlos verlieren, sondern durch Wichtignehmen

falscher Darstellungen den Patienten in
seinen krankhaften Empfindungen noch bestärken
und ihn damit schädigen. Der Laie darf auch nie
vergessen, daß fast jeder seelischen Krankheit
eine körperliche Schädigung zugrunde liegt,
obwohl die Symptome sich nur auf geistigem
Gebiete zeigen. Wer dies nicht erkennt, wird dem

Kranken immer nur einen kleinen Teil der Hilfe,
deren er bedarf, bringen können.

Die Eigenart mancher seelisch Kranker verlangt
nun aber ganz besondere Rücksichten; Fehler in
der Seelsorge können sich hier bitter rächen, vor
allem gilt dies für die Melancholiker. Diese sind
meist von Hause aus sehr sensible, ängstliche,
übergewissenhafte, empfindliche Menschen, die
unter den Schwierigkeiten des Lebens weit mehr
leiden, als andere und deshalb auch eher
erschüttert, erschöpft und überreizt werden. Im
akuten Stadium der Krankheit befinden sie sich
in einem sehr gequälten Zustand. Angst,
Verzweiflung, Gereiztheit, Verbitterung und ganz
besonders oft peinliche Selbstanklagen erfüllen das
ganze Gemüt und die Kranken sind unfähig, ihre
Lage ruhig und objektiv zu beurteilen. Für
religiösen Trost sind sie dann meist unzugänglich;
er dient oft nur dazu, die Selbstanklagen zu
verschlimmern. Leute, die früher gewöhnt waren,
in der Bibel Trost und Erholung zu finden, bleiben

nun an einzelnen Stellen hängen, wo vom
Zorn Gottes, von den Drohungen gegen Sünder
und Gottlose, von der Sünde gegen den Heiligen
Geist, für die es keine Vergebung gibt, die Rede
ist, und alle andern Worte machen ihnen gar
keinen Eindruck. Das ganze Denken und
Empfinden ist blockiert, erstarrt und verkrampft: jede
Empfänglichkeit für seelische Werte ist erloschen.
Wenn nun der unerfahrene Seelsorger mit
Ermahnungen und Forderungen kommt, wird er
die Qual nur steigern, insbesondere pflegen
dadurch die Selbstanklagen und damit die innere
Angst und Unruhe zuzunehmen. Der Besuch des
Gottesdienstes muß in solchen Fällen oft
verboten werden, weil nur eine peinliche innere
Erregung sich dabei einstellt. Das überreizte
Gehirn bedarf vor allem Ruhe; der Seelsorger hat
zunächst nur die Pflicht, dies dem Kranken zu
sagen, an seiner Stelle Gott um diese Ruhe zu
bitten und ihm alle religiösen Pflichten abzu-

113



nehmen. Er wird dem Kranken klar machen, daß
seine Krankheit ihn jetzt hindert, selber für das
Heil seiner Seele verantwortlich zu sein, daß Gott
auch für die Unmündigen und Verantwortungslosen

sorgt und daß die einzige Pflicht vorläufig
darin besteht, sich willig der Pflege zu
unterziehen, die in solchen Fällen geboten ist. Der
Arzt verfügt heute über sehr wertvolle und wirksame

Heilmethoden, deren Erörterung freilich
nicht hieher gehört. Mit zunehmender Beruhigung

wird dann auch ganz von selbst die
Empfänglichkeit für seelischen Einfluß steigen und es
kann vorkommen, daß die gleichen Trostworte,
die früher völlig abgeprallt waren, nun plötzlich
einschlagen und Eindruck machen.

Wegen der pessimistischen und düstern
Stimmung bedürfen die Melancholiker nicht der
Zurechtweisung, sondern der Aufmunterung in der
Seelsorge. Bußpredigten wirken wie Gift, und es

gibt Kranke, die trotz lebendiger religiöser Gesinnung

monatelang nicht wagen, in die Kirche zu
gehen, weil sie von solchen Predigten bedrückt
und entmutigt nach Hause kommen. Der
Gemütskranke braucht in noch höherem Maße als
der Gesunde das Beispiel und die Aufforderung
zu freudiger Bejahung; nicht der Appell an seine
Sündhaftigkeit, die er bereits in übertriebener,
Weise empfindet, ist nötig, sondern der Weg und
die Mittel zur Ueberwindung derselben, der
Hinweis auf die mit zunehmender Gesundheit
wiederkehrende Fähigkeit zu geistigem Leben, zu warmer

Liebe, reiner Menschlichkeit, zu vertrauender
Ergebung in Gottes väterliche Fürsorge. Ganz
besondere Bedeutung hat für den unsichern,
ängstlichen Gemütskranken, sofern er für Trost
noch empfänglich ist, der Glaube an den lebendigen,

gerechten, barmherzigen und allmächtigen
Gott, weil er in diesem Glauben noch am ehesten
die Ergebung in seine Krankheit, die innere Ruhe,
Sicherheit und Freiheit findet. Religion soll ihm
im besten Sinne eine „frohe" Botschaft sein.

Ein erhebendes Beispiel, wie sogar dem von
Wahnideen erfüllten unheilbaren Geisteskranken
ein solcher Glaube noch Trost und Halt gewähren
kann, bietet der Naturphilosoph Jean-Jacques
Rousseau. In seinem spätem Alter litt er an
ausgesprochenem Verfolgungswahn; in seinen
Bekenntnissen schildert er, wie es aus der quälenden

Angst, die ihn fast beständig begleitete, den
Ausweg in eine edle Ergebung fand. Die Ueber-
legung, daß jeder Druck doch nicht von den
Menschen, sondern nur von einer höhern Macht
veranlaßt sein könne, wurde für ihn zur Beruhigung

und zum Trost. „Dies", sagt er selbst,
„weit davon entfernt, mir als etwas Grausames
und Unberechtigtes zu erscheinen, tröstete und
beruhigte mich vielmehr und führte mich zur
Resignation. Gott ist gerecht. Er weiß zwar, daß
ich unschuldig bin und doch will er, daß ich
leide. Gerade hier liegt der Grund meines
Vertrauens und mein Herz und meine Vernunft
rufen mir vernehmlich zu, daß ich in meinem
Vertrauen nicht betrogen werden kann. Die
Menschen und das Schicksal sollen das ihre tun, ich
will lernen zu leiden, ohne zu murren. Am Ende
muß doch alles wieder in die notwendige Ord¬

nung eingehen und früher oder später auch ich an
die Reihe kommen."

Auch die lebendigsten Christen sind keineswegs

dagegen immun, einer Gemütskrankheit zu
verfallen und dabei ihre ganze innere Sicherheit
und Zuversicht zu verlieren. Als Tholuck, der
bekannte fromme Erweckungs-Theologe des 19.

Jahrhunderts, einmal einer solchen Erkrankung
verfallen war, schrieb er in einem Brief:

„Bei meinen furchtbaren Anfällen von
Unterleibsschmerzen ward das Gemüt oft ganz um-
düstert und verlor sich in nicht christlichen
Ansichten. Auf heiße, verzweiflungsvolle Gebete
blieb die Erhörung aus, der Friede Gottes war
aus der Seele gewichen. Meine Gebete fielen
eisern auf mich zurück wie abprallende Pfeile.
Da wich der Glaube an die Bibel —> schrecklich
zu sagen — Tage, Wochen, ohne Christus
zugebracht. — Du weinst gewiß mit mir, wenn ich
Dir sage, daß jene furchtbaren Erfahrungen an
die Wurzeln meines innern Lebens die Säge
angelegt haben. Sieben Jahre habe ich an Christus
geglaubt, ohne eine solche Erfahrung auch nur
für möglich zu halten, sie ist gekommen und ich
kann von dem Gifthauch, den sie mit sich
gebracht, mich noch nicht erholen."

Dieses Beispiel vermag wohl mehr als bloße
Beschreibungen zu beweisen, mit welch
übermächtiger Wucht solche Gemütskrankheiten das
geistige Leben zum Erstarren bringen, und wie
verfehlt der Glaube ist, mit bloßen schönen Worten

oder Ueberlegungen dagegen kämpfen zu
können.

Vor einigen Jahren erschien ein Büchlein des
frühern Leiters der Möttlinger Freunde des Bruders

Stanger, in dem er von seinen Erfahrungen
mit Gebetsheilungen berichtet. Er beschreibt dort
den Fall eines schwer melancholischen Mannes,
der sich trotz der Behandlung erhängte und der
Verfasser entschuldigt sein Versagen damit, daß
dem Kranken die Möglichkeit zur Erlösung ja
angeboten worden sei; er habe sich aber nicht
für Christus entscheiden können. Wer so die
Schuld am geistigen Versagen einem Gemütskranken

zuschiebt, beweist damit einen völligen
Mangel an Verständnis und Einfühlungsfähigkeit.
Die christliche Liebe hat sich in einem solchen
Falle nicht mit bloßen Belehrungen zu betätigen,
sondern sie gebietet eine hingebende,
sachkundige Pflege mit allen Hilfsmitteln, die die
wissenschaftliche Erfahrung ermöglicht. In schweren

Fällen, besonders wo Selbstmordgefahr
besteht, ist die zuverlässige treue Aufsicht, die
solche Kranken bedürfen, wohl am besten in
einer Anstalt mit besondern Einrichtungen
durchführbar.

Wo die Hilfsmittel, die eine gute Anstalt bietet,
und die Erfahrungen in der Behandlung fehlen,
kann leicht auch der beste Wille versagen. An
die Stelle der nötigen Geduld und der ruhigen
Erwägung nach richtigen Heilmethoden tritt dann
leicht die unfruchtbare moralische Entrüstung.
Marie Hesse, die fromme Mutter des heute noch
lebenden Dichters Hermann Hesse, beschreibt in
ihrem Tagebuch, wie dieser Sohn schon als Kind
oft in Zustände schwerer nervöser Ueberreizung

114



geriet und wie sie ihn einmal in einem solchen
kranken Zustande von psychischer Depression,
verbunden mit Kopfweh, Appetitlosigkeit und
Schlafmangel zum jüngern Blumhardt ins Bad
Boll schickte. Die geistige Beeinflussung scheint
nicht viel genützt zu haben; denn die Kur endete
mit einem Selbstmordversuch. Als die von Angst
und Sorge erfüllte Mutter erschien, war Blumhardt

offenbar vom Mißerfolg seiner Bemühungen
so verärgert, daß er ganz vergaß, daß er es hier
mit einem schwer kranken Kinde zu tun hatte.
Furchtbar scharf und streng sprach er und
donnerte, wie Frau Hesse schreibt, bloß von Bosheit

und Teufelei, schlechter Erziehung und ihren
Früchten, so daß der armen Frau Hören und
Sehen verging. Wenn sogar ein Mann vom Range
Blumhardts einem seelisch kranken Kinde gegenüber

sich so vergessen kann, graut einem vor
dem Gedanken, was solche Kranke manchmal
in der gewöhnlichen Welt erdulden müssen. Der
Knâbe kam dann zu einem Pfarrer, der offenbar
mehr Erfahrung und Geschick hatte, mit Gemütskranken

umzugehen. Er ließ den Patienten
Gartenarbeit verrichten, was bald den Appetit und
Schlaf zurückbrachte und zu auffallender körperlicher

Kräftigung führte. Hermann Hesse hat
später in einer Novelle „Unterm Rad" die
ergreifende Geschichte eines Schülers geschrieben,
der durch übertriebene Zumutungen seiner Lehrer
schließlich geistig zusammenbricht und im Leben
völlig versagt. Die erlebte Wirklichkeit, die darin
sich ausspricht, wird jedem Erzieher ernste
Belehrung sein.

Melancholische Kranke sind sehr oft
selbstgefährlich und deshalb möglichst bald dem Facharzt

zu überweisen. Nicht allzu selten kommt es

vor, daß der Seelsorger, sogar in dringenden Fällen,

von einer Anstaltsbehandlung abrät, weil er
es für seine Pflicht hält, den Angehörigen Geduld
zu predigen und die Angst des Kranken vor einer
„Versorgung" in Schutz zu nehmen. Zahlreiche
Selbstmorde sind schon auf diese Weise
verschuldet worden.

Aber nicht nur die Selbstmordgefahr macht in
der Regel die Entfernung der Kranken aus der
alten Umgebung notwendig. Sehr oft liegt die
Ursache seelischer Erkrankung in den Verhältnissen,

in denen der Kranke leben muß, in den
gereizten oder allzu ängstlichen Beziehungen der
Familienglieder, in übermäßiger Arbeit, in
Umständen, die Kummer und Sorge erzeugen. In
all diesen Fällen ist das Beschränken auf billige
Worte ein Unrecht; nur energische Entschlüsse
und Taten vermögen da wirksame Hilfe zu bringen.

Der bloße Appell an die christliche Liebe,
an Ausharren und Geduld bringt den Kranken, so
lange die Ursachen der Krankheit bestehen bleiben,

nur immer tiefer in sein Elend hinein, und
außerdem müssen auch die Angehörigen diesen
falschen Rat noch oft mit ihrer Gesundheit
bezahlen; denn nur wenige haben die Kraft, einen
aufgeregten Gemütskranken auf die Dauer in
nächster Nähe zu ertragen, ohne selber in den
Nerven angegriffen zu werden.

Natürlich gibt es zwischen schwerer
Gemütskrankheit und geistiger Gesundheit alle möglichen

Uebergänge, und die erwähnten Regeln können
deshalb nicht schematisch angewendet werden.
Im allgemeinen neigt der Laie dazu, seelische
Erkrankungen viel zu leicht zu nehmen. Selbst
ganz unscheinbare Symptome, wie z. B.
Minderwertigkeitsideen, chronische Gereiztheit,
Angstgefühle etc. können unter schädlichen Umständen
zu unheilbaren Geisteskrankheiten ausarten, wenn
sie nicht rechtzeitig behandelt und beseitigt werden.

Anderseits gibt es freilich wieder Zustände,
die trotz sehr auffallender Erscheinungen als ganz
harmlos beurteilt werden müssen. Das Bedürfnis
mancher Kranken, durch Aufsehen erregende,
demonstrative Zufälle ihre Umgebung zu
alarmieren, beweist deren mehr oder weniger
bewußte und gewollte Tendenz, deren rein „psychogene"

Entstehung. Diese in das Gebiet der
Hysterie gehörenden Symptome sind natürlich
psychischem Einfluß meist sehr leicht zugänglich,
und zwar oft um so leichter, je absonderlicher
und suggestiver die Methoden sind, die dabei
angewendet werden. Die Erfolge der Quacksalber,
der Wallfahrten, der Christian Science, ja, selbst
mancher Gebetsheilstätten gehören meist in dieses

Gebiet. Es handelt sich dabei ja oft nicht
um eigentliche Krankheit, sondern um eine falsche
seelische Einstellung, die selbstverständlich einer
Korrektur durch geistigen Einfluß zugänglich ist.

Viel zuverlässiger und nachhaltiger als solche
auf bloßer Suggestion beruhenden „Heilungen"
wirkt eine gesunde religiöse Erziehung, sofern
sie überhaupt möglich ist. Welch quälende
Unruhe bringt dem egozentrischen, unerlösten
Menschen jede Krankheit durch die Furcht vor schlimmem

Ausgang, durch die Unfähigkeit, sich mit
Beschwerden abzufinden. Diese Beunruhigung
muß selbstverständlich überall dort, wo komplizierte

nervöse Regulationen den Krankheitsverlauf
beeinflussen, schädlich wirken, während die
heitere Seelenruhe des innerlich befreiten Geistes
beruhigend und kräftigend auch auf den körperlichen

Organismus zurückwirkt, z. B. auf Schlaf
und Appetit. Eine gesunde religiöse Einstellung
ist bei jeder Krankheit schon dadurch eine große
Wohltat, daß vorhandene Beschwerden nicht allzu

wichtig genommen, nicht mehr so ängstlich
beobachtet werden, so daß die Krankheit dadurch
sehr viel von ihrer Bedeutung einbüßt. Leider
trägt die große Reklame von Heilkünstlern, die
mit suggestiven Effekten verbunden zu werden
pflegt, die größte Schuld daran, daß bei
wirklichen seelischen Erkrankungen der Ernst der
Lage verkannt und oft viel Zeit mit nutzlosen
Versuchen vergeudet wird.

Der von der Macht des Geistes Ergriffene
vergißt leicht, daß ihr eben doch Grenzen gezogen
sind. Nur verschwommenes Denken und ein Mangel

an Demut und Nüchternheit kann dies leugnen.

Je mechanischer die Prozesse sind, die sich
im Körper abspielen, um so unabhängiger sind
sie von geistigem Einfluß. Noch nie hat ein
solcher vermocht, auch nur einen verlorenen Finger
zu ersetzen, oder einen hohlen Zahn am weitern
Zerfall zu hindern. Auch die viel zitierte
Behauptung, daß der Mangel an Furcht vor einer
Infektion schützen könne, beruht auf Irrtum. Nur

115



geistiger Hochmut kann wirkliche wissenschaftliche

Ergebnisse, die doch das Resultat
hingehendster Forschung sind, gering schätzen. Als
die Aerzte der Rockefeller-Stiftung nach Indien
kamen, um die verheerenden Seuchen zu
bekämpfen, haben die dortigen geistigen Führer,
Gandhi und Tagore, sich dieser ärztlichen Tätigkeit

widersetzt und vor diesem „Materialismus
des Westens" gewarnt. Trotzdem hat sich das
segensreiche Werk durchgesetzt. Wäre der Wille
jener Theoretiker maßgebend gewesen, hätten
Millionen von Indern, die sich heute eines gesunden

Febens erfreuen, durch Tod und Siechtum
diese Selbstüberhebung büßen müssen.

Die Grenzen des geistigen Einflusses auf
seelische Krankheiten zeigen sich keineswegs nur
beim Versuch religiöser Einwirkung. Das gleiche
gilt auch für die von ärztlicher Seite empfohlenen

psychologischen Methoden, z. B. den
verschiedenen Arten der Psychoanalyse, die einst mit
so großen Erwartungen begrüßt wurde. Trotz
ihrer scheinbar wissenschaftlichen Methode handelt

es sich dabei um eine Theorie, bei der es

vor allem auf die subjektive Deutung von Träumen

und Reaktionsweisen ankommt, eine
Deutung, die weitgehend durch doktrinäre Einstellung

zum voraus bestimmt ist und die das
angeblich „Unbewußte" in unzulässiger Weise
vereinfacht.

Hat sich die Seelsorge bei akuten geistigen
Erkrankungen mit einer bescheidenen Rolle zu
begnügen, so ist ihre Bedeutung um so größer, wo
es darauf ankommt, Geisteskrankheiten zu
verhüten oder die Kranken vor Rückfällen zu
bewahren. Selbst dort, wo eine deutliche Disposition

zu seelischen Erkrankungen besteht, gehören
zu ihrer wirklichen Entwicklung meist schädliche
psychische Einflüsse, deren Bekämpfung eine der
wichtigsten Aufgaben des Seelsorgers ist. Schon
in der Erziehung kann der Grund zu spätem
seelischen Erkrankungen gelegt werden, indem brutale

Strafen und sonstige übermäßige Strenge das
zarte kindliche Gemüt verängstigen und
überreizen, wodurch oft für das ganze Leben die
Einstellung zur Umwelt vergiftet und alle Frische
und Unbefangenheit zerstört werden. „Reizet
eure Kinder nicht, damit sie nicht mutlos
werden", ruft der Apostel Paulus warnend den
Vätern zu und verrät damit, wie klar er den
Zusammenhang zwischen Erziehung und geistigen
Defekten erkannt hat. Unsere Krankengeschichten
zeigen immer von neuem die Bedeutung dieser
Frage, und der Seelsorger sollte nicht müde werden,

immer wieder wahre christliche Milde den
Eltern und Erziehern zu predigen. Eine freundliche,

von Güte und Wohlwollen besonnte Kinderstube

bietet weit mehr Garantie gegen Zucht-
losigkeit als der bekannte Ruf nach häufiger
„Züchtigung", weil das geistig frische und lebendige

Kind mit seinen Mitmenschen so innig
verbunden ist, daß darin allein schon die
zuverlässigste Zügelung des eigenen Trieblebens
und der beste Schutz gegen Gleichgültigkeit und
Verzärtelung liegt. Vermehrte menschliche
Verbundenheit und die daraus entstehende
Verantwortung, diese erste Forderung jeder christlichen

Gemeinschaft, verpflichtet den Seelsorger, daß er
in seiner Gemeinde jede seelische Not erkennt
und dagegen einschreitet. Jeder Fall von
seelischer Verwahrlosung, von Alkoholismus, von
Familienzerrüttung durch seelische Abnormität und
Krankheit bedeutet eine solche Not und ist, wenn
nicht wirksam geholfen wird, ein Schandfleck
für eine Gemeinde. Die Hilfe kann aber nur
gebracht werden durch energisches Einschreiten,
sie muß oft sogar durchgesetzt werden gegen die
Einsichtslosigkeit der Betroffenen. Arzt und
Behörden sind in solchen Fällen meist gerne zur
Mitwirkung bereit. In einer christlich erzogenen
Generation müßte mehr und mehr die gegenseitige

Gereiztheit, Rücksichtslosigkeit und Roheit
ganz von selbst zurücktreten und damit eine
Hauptursache seelischer Zermürbung und
Schädigung. Der Mensch würde empfänglicher werden

für wahre christliche Gesinnung und damit
zugleich geistig gesunden; denn die seelische
Wärme und Innigkeit, die Freiheit und Weite, die
Sicherheit und Klarheit, die aus den Evangelien
leuchten, bedeuten zugleich die vollkommenste
Entfaltung aller tieferen geistigen Anlagen und
damit auch die höchste geistige Gesundheit.

Zu den häufigsten Fehlern, die gegenüber
seelisch Kranken begangen werden, gehört dasHin-
und Herdisputieren über krankhafte Gedanken.
Jedes direkte Bestreiten der Wahnideen pflegt die
Erregung des Kranken zu steigern und damit auch
die Krankheit zu verschlimmern. Durch diese
Erfahrung darf man sich freilich nicht zu dem
entgegengesetzten Fehler verführen lassen, Wahnideen

zu bejahen, nur um den Kranken zu
beruhigen. Entweder soll man dazu überhaupt
schweigen, oder in leichtern Fällen, wenn eine
Meinung verlangt wird, ohne Aufdringlichkeit
bemerken, daß da wohl verschiedene Auffassungen
möglich seien, daß man selber die Sache anders
beurteile, oder daß man finde, der Kranke
betrachte die Dinge etwas zu aufgeregt. Die
Korrektur von Wahnideen ist nur dann möglich, wenn
der Kranke sich bereits beruhigt hat und sich der
Genesung nähert; denn in diesem Zeitpunkt
kommt ganz von selbst wieder die Fähigkeit,
richtig zu denken und zu empfinden.

Noch schlimmer ist freilich der Versuch, das
abnorme Verhalten eines Geisteskranken einfach
als Unart und „Verstocktheit" aufzufassen und
durch Prügel oder andere brutale Erziehungsmethoden

behandeln zu wollen wie jener Pfarrer,
dessen „Tagebuch" die „Erziehung" des „Meret-
lein" in Gottfried Kellers „Grünen Heinrich"
schildert. Dieses „Meretlein" ist mit seinen vielen

Absonderlichkeiten ein klassisches Beispiel
der Geisteskrankheit, die wir heute als
Schizophrenie bezeichnen.

Ganz vortrefflich behandelt Jeremias Gottheit
in „Annebäbi Jowäger" die richtige und unrichtige

Seelsorge bei einer melancholischen Frau.
In dem Kapitel „Wie ein Vikar in Harnisch
kommt, ein Pfarrer auf die Beine und eine alte
Frau um den Verstand" schildert er einen
jungen, übereifrigen, auf seine Rechtgläubigkeit stolzen

Vikar, der eine alte dumme Frau heilen will,
die wegen des Todes ihres vergötterten Enkel-

116



kindes melancholisch geworden ist. Ohne jede
Einfühlungsfä'higkeit in den geistigen Zustand
dieser Kranken glaubt er hier eine günstige
Gelegenheit zu sehen, diese Seele durch Zerknirschung

und Buße zu retten. Er erklärt ihr, Gott
habe ihr diese Heimsuchung geschickt, um sie
zu heilen von der Abgötterei, mit der sie am
gestorbenen Kinde gehangen, das ihr lieber gewesen
sei als Gott. Um ihrer Schuld willen sei das Kind
gestorben. Dieses Wort grub sich in dem kranken,

schwachen Kopfe ein, verdichtete sich mehr
und mehr zu wahnhaftem Schuldgefühl, so daß
sie überall die Polizei und den Richter vermutete,
die sie zur Aburteilung führen wollen, bis endlich
die Angst sich durch zwei Selbstmordversuche
Luft machte. Während der Vikar auch jetzt noch
nicht begreifen konnte, daß er schuld an diesem
Ausgang sein sollte, da ja alles, was er sagte,
„durchaus biblisch" war, verstand der würdige,
alte, lebenskluge Pfarrer sofort das rechte Wort
zu finden. Er sprach mit der Kranken von
vergangenen, schönen Zeiten und vermied sorgfältig
jede Berührung des wunden Flecks in der Seele.
Man solle, meint er, „nicht blasen, wo die Glut
schon glimme" und er wetterte heftig gegen die
damals herrschende Mode, „alles christlich
färben und anstreichen zu wollen". Durch solch
kluges Verhalten, verbunden mit treuer Pflege
der Angehörigen und ärztlicher Hilfe gelang dann
schließlich die Heilung.

Durch viele Uebung im Verkehr mit seelisch
Kranken wird man ganz von selbst zu jener milden

und freundlichen Einstellung gelangen, die
manche Eigenheiten und Absonderlichkeiten der
Kranken, selbst wenn sie oft lästig sind, gelten
läßt, weil der Kampf dagegen nur zu nutzlosen
und schädlichen Aufregungen führt. Neben krankhaften

Gewohnheiten und Ideen gibt es bei fast
allen Kranken gesunde Saiten, die sofort
anklingen, wenn der richtige Ton getroffen wird.
Das rechte Wort zur rechten Zeit wird aber nur
der finden, der in Liebe und in verständnisvollem
Einfühlen mit dem Kranken verbunden ist und
nicht aus irgendeiner Voreingenommenheit oder
dogmatischen Einstellung heraus redet.

Sogar ganz verwirrte Kranke können manchmal
zuverlässig arbeiten und es ist selbstverständlich
eine der wichtigsten Pflichten, solche unversehrte
Kräfte, zu üben und mehr und mehr zum Mittelpunkt

der Persönlichkeit zu machen. Da der
körperliche Zustand dieser Kranken meist sehr wohl
Arbeit verträgt, wird in jeder guten Anstalt der
größte Wert auf möglichst mannigfaltige
Beschäftigung gelegt. Sie ist eines der wichtigsten
Heilmittel, sie lenkt von krankhaften Grübeleien
und Erinnerungen ab, bringt Vertrauen in die
eigene Kraft und hebt dadurch die Stimmung. Der
Seelsorger kann den Arzt trefflich unterstützen,
wenn er dort, wo die Arbeit am Platze ist, ihren
Segen hervorhebt.

Neben der Arbeit wirkt als Hilfsfaktor vor
allem der Geist, der in einer Anstalt gepflegt
wird und der den Seelsorger ebenso wie den
letzten Angestellten erfüllen soll. Bedenkt man,
wie die meisten seelisch Kranken zunächst
erfüllt sind von Kummer, Verzweiflung, Angst, Ge¬

reiztheit und Mißtrauen, so braucht es wohl
keines umständlichen Beweises dafür, daß jede
Schroffheit oder Strenge nur sofortige Verschlimmerung

des Zustandes, Ablehnung und Entfremdung

zur Folge hätte. Der Kranke soll in jedem
Wort, jeder Handreichung und jeder Fürsorge
Verständnis, Wohlwollen, Güte und lebendige
Teilnahme verspüren, weil nur die.s in ihm wieder
das gesunde Empfinden wecken und ihn beruhigen

kann. Alle Bemühungen sollen dazu führen,
Kranke und Pflegepersonal zu einer freundlichen
Gemeinschaft und zu freudiger gegenseitiger
Hilfeleistung zu vereinigen. Die Erfahrungen in
den Anstalten für seelisch Kranke sind wohl der
überzeugendste Beweis für die Tatsache, daß die
zarte christliche Gesinnung eine der mächtigsten
Waffen im Kampfe gegen solche Zustände ist. In
frühern Jahrhunderten herrschte in den Anstalten
noch der Glaube an den Erfolg energischer
Zwangsmittel und brutaler Strenge. Die Wirkung
war verheerend; denn sie erzeugte anstatt
Gesundheit schlimme Empörung, Widersetzlichkeit
und Verwahrlosung. Wer einem an sich schon
gereizten Kranken durch schroffes Verhalten Anlaß

zu noch gereizterer Reaktion gibt, wird
niemals erwarten dürfen, daß er sich beruhigt. Wo
Einschreiten gegen allzu störendes Verhalten
geboten ist, muß und kann dies in schonendster
Weise geschehen.

Das sachkundige und gewissenhafte Eingehen
des Seelsorgers auf die geistige Eigenart der
seelisch Kranken ist nicht nur deshalb wichtig, weil
sich diese in ihrer seelischen Not so häufig an
ihn wenden, sondern auch, weil die Erfahrungen
auf diesem Gebiet die menschliche Natur von
einer neuen Seite zeigen. Die Methoden, die zur
geistigen Förderung dieser Kranken dienen,
erweisen sich auch bei den gesunden Menschen als
fruchtbar, zeigen sie doch mit der Sicherheit eines
Experimentes, wie das von Güte geleitete
Verantwortungsgefühl eines lebendigen christlichen
Empfindens den meisten der nutzlosen, erschöpfenden

und zerstörenden Streitereien die Spitze
abbricht und die Bahn frei macht zur gesunden
schöpferischen, aufbauenden Leistung.

Résumé de l'article
„Richtiges und unrichtiges Verhalfen des
Seelsorgers gegenüber seelisch Kranken"
(Comment l'ecclésiastique doit se
comporter à l'égard des personnes
souffrant psychiquement)

Dans la cure d'âmes, le point délicat, c'est
l'appréciation exacte de la réceptivité des
„patients" et la recherche des causes empêchant tant
de personnes d'atteindre les buts si élevés de la
religion. Le plus souvent, les gens souffrant de
dépression psychique considèrent le monde qui
les environne à un point de vue unilatéral et
subjectif, et c'est pourquoi le pasteur d'âmes doit
arriver à connaître le proche entourage et les
conditions de vie du patient.

L'expérience apprend à l'ecclésiastique à faire
la différence entre la réalité et l'effet de l'imagination

maladive. Il ne faut pas oublier que pres-

117



que toutes les maladies mentales ont pour origine
un dommage physique, bien que les symptômes ne
se manifestent que dans le domaine de l'esprit.

Les hypocondres doivent être l'objet d'une
sollicitude toute spéciale. Ils sont sensibles, craintifs,

exagérément consciencieux et souffrent durement

des difficultés de l'existence, d'où très
souvent un état de surexcitabilité. La crainte, le
désespoir, l'irritabilité, les accusations contre soi-
même ne les quittent pas, ils sont incapables de
juger leur situation à un point de vue objectif.
D'une manière générale, l'hypocondre est sourd
aux consolations de la religion, il lit volontiers
les passages de la Bible relatifs à la colère divine,
au péché contre le Saint-Esprit, péché pour
lequel il n'y a pas de pardon. Il est incapable
d'accueillir les valeurs spirituelles, et c'est pourquoi
les avertissements ne font qu'augmenter ses
tourments et son trouble intérieur. Il arrive même que
la fréquentation des lieux de culte doit être interdite

à ce genre de malades. Le cerveau surexcité
a besoin de repos. Il importe que l'ecclésiastique
explique tout cela au patient et qu'il le décharge
de ses devoirs religieux, il faut qu'il lui dise que
Dieu prend aussi soin des faibles et des
incapables et insiste pour que le malade se
soumette volontairement aux soins dont il a besoin.
A mesure que le patient retrouve l'équilibre,
mental, il devient plus accessible aux influences
religieuses. Le mélancolique n'a pas besoin de
prédications de carême, qui, sur lui, font l'effet
de poison. Il faut réveiller en lui la joie de vivre,
la foi en un Dieu vivant et miséricordieux. Pour
les hypocondres, la religion doit être un joyeux
message. Les hypocondres doivent être envoyés
sans tarder au médecin spécialiste, car ils sont un
danger pour eux-mêmes. Souvent, l'ecclésiatique
conseille de ne pas procéder à l'internement dans
un asile spécial. Cela a déjà entraîné de
nombreux suicides.

Fréquemment, la cause de la maladie réside
dans les conditions au milieu desquelles le
patient est obligé de vivre, dans les rapports tendus
qu'il entretient avec les membres de la famille,
ou dans le surmenage. Dans des cas semblables,
les paroles de consolation ne seront d'aucun effet,
parce qu'il faut avant tout éliminer les origines
du mal. Il n'est pas rare que les parents qui
gardent chez eux malade atteint de troubles
psychiques paient de leur santé leurs bonnes intentions,

car avec le temps, le système nerveux le
plus robuste ne résiste pas.

Il y a des états transitoires entre la santé mentale

et les troubles psychiques graves. Ainsi, l'on
se croit inférieur aux autres, l'on souffre
d'irritabilité chronique, l'on éprouve un vague sentiment

de crainte; l'on fera bien d'attacher la plus
grande attention à ces états d'âme.

Certains états doivent être considérés comme
ne présentant aucun caractère de gravité. De
nombreux malades inquiètent leur entourage par des
accès qui font impression. Or, ces symptômes
appartiennent au domaine de l'hystérie, et ils
peuvent être guéris par des influences psychiques,
des pèlerinages, la Christian Science. Souvent, il
ne s'agit pas ici d'une maladie proprement dite,

mais bien plutôt d'une orientation psychique
erronée. Alors, la „guérison" repose sur la
suggestion, l'éducation religieuse saine ayant des
effets plus prolongés. Le calme intérieur a un
effet calmant et fortifiant sur l'organisme, il
favorise l'appétit et le sommeil. L'on ne prend
plus au tragique les indispositions qui se
manifestent, et la maladie finit par s'atténuer lorsque
l'on donne à l'esprit une direction saine.

Les phénomènes mécaniques qui se produisent
dans l'organisme sont indépendants de l'influence
mentale. Ainsi, l'affirmation selon laquelle
l'absence de crainte protège contre les infections
repose sur une erreur.

Les limites tracées à l'influence spirituelle lorsqu'il

s'agit de maladies mentales ne se
manifestent pas seulement lorsque l'on tente de faire
usage de la religion. En effet, cette observation
s'applique aussi à des méthodes recommandées
par la médecine, par exemple aux diverses formes
de la psychoanalyse.

Dans les cas de maladies mentales graves, la
cure des âmes joue un rôle modeste; mais celle-ci
augmente d'importance lorsqu'il s'agit de prévenir
des troubles psychiques ou d'empêcher des
rechutes. Même lorsque la prédisposition aux
maladies mentales existe de façon indubitable, les
causes véritables du développement du mal
doivent être recherchées le plus souvent dans des
influences psychiques nuisibles, qu'il appartient
à l'ecclésiastique de combattre. Si des maladies
mentales apparaissent dans la suite, la cause
réside fréquemment dans une éducation sans
amour, dans la sévérité exagérée dont le plus
clair résultat est de rendre craintive et d'irriter
l'âme délicate de l'enfant. Ce n'est pas pour rien
que l'apôtre Paul déclare qu'il ne faut pas irriter
les enfants afin de ne pas les décourager. Celui
qui a charge d'âmes prêchera donc aux parents
et aux éducateurs la douceur véritable et
chrétienne. Il s'efforcera de connaître, dans sa
paroisse, toutes les souffrances mentales, et il
interviendra. Sinon l'on voit apparaître l'alcoolisme,
et les liens de famille se détruisent. Il faut réagir
avec force, en collaboration avec le médecin et
les autorités. Dans les générations éduquées
selon les principes du christianisme, l'irritabilité,
le manque d'égards et la brutalité perdent du
terrain, tandis que la vie intérieure, la liberté dans ce
qu'elle a de meilleur, la clarté qui émane de
l'Evangile sont au premier plan. Voilà où
résident les sources les plus profondes de l'esprit et
la parfaite santé morale!

Une erreur qui se commet souvent, c'est le
fait de discuter au sujet de pensées maladives,
car cela accentue l'irritabilité du malade, dont
l'état s'aggrave. Il ne faut pas davantage
affirmer les illusions, qarce que la mise au point
nécessaire n'est possible que lorsque le patient
s'est calmé et qu'il se rapproche de la guérison.

C'est faire fausse route que de considérer
comme un entêtement l'attitude anormale du
malade et d'appliquer des méthodes d'éducation
brutales. Les rapports avec des personnes souffrant

de troubles psychiques amènent un état
d'esprit bienveillant et prévenant, qui admet cer-

118



taines bizarreries et singularités du patient; l'on
sait, en effet, que la lutte est inutile et qu'elle ne
ferait que provoquer un état d'excitabilité hautement

nuisible.
Chez presque tous les malades, l'on découvre

des éléments sains; ces éléments peuvent être
immédiatement développés si l'on fait usage de
la méthode appropriée. L'ecclésiastique saura trouver

la parole à prononcer au bon moment, car il
est en contact permanent avec ses patients, et il
les comprend.

Parfois, des malades sont capables de fournir
de bon travail, et alors, il importe d'utiliser ces
forces et de s'en servir pour accentuer le sentiment

de la personnalité. Voilà pourquoi, dans
tous les asiles dignes de ce nom, l'on attache
une si grande importance à la variété dans les
occupations. Lorsqu'il insiste sur la joie du
travail, là où il est possible, l'ecclésiastique est un
auxiliaire précieux du médecin.

Un autre facteur thérapeutique, c'est avant tout
l'esprit qui règne dans l'établissement;
l'ecclésiastique et tout le personnel devront s'imprégner
de cet esprit. 11 ne faut pas oublier que la dureté

et la sévérité aggravent l'état du patient. Celui-
ci doit au contraire trouver dans chaque parole,
dans chaque poignée de mains, dans les soins
dont il est l'objet un véritable réconfort, de la
compréhension, de la bienveillance, de la bonté
et une sympathie véritable. L'esprit religieux
vivant et fécond régnant à l'asile est une arme
extraordinairement puissante dans la lutte contre
le mal psychique. Si, cependant, une intervention
est nécessaire à cause de l'attitude d'un patient,
l'on s'efforcera d'observer une juste mesure et
d'agir avec les plus grands ménagements.

Le contact intelligent et consciencieux de
l'ecclésiastique avec les personnes atteintes de
troubles psychiques révèle un autre côté de la
nature humaine. Au reste, les méthodes
employées avec succès dans le traitement des
maladies mentales s'avèrent aussi comme fort utiles
lorsqu'il s'agit de gens sains; avec la sûreté
d'une expérience, elles nous montrent que le
sentiment de responsabilité né d'un esprit chrétien
et dirigé par la bonté met fin à la plupart des
disputes vaines et stériles et qu'il prépare la voie
à une activité féconde et créatrice.

Holzgas, der einheimische Brennstoff Von Franz F. Otth, Zürich

Eine rationelle Verwertung unseres einheimischen

Holzes ist schon längst eine volkswirtschaftlich

bedeutsame Forderung, wenn man
bedenkt, wie viel Holz in unsern Wäldern noch
ungenützt herumliegt, und wir anderseits gewaltige
Mengen teurer Kohlen einführen müssen, die
unsere schon sehr passive Handelsbilanz noch
mehr belasten.

Es wurden schon viele Versuche durchgeführt,
die eine Vergasung des Holzes zur Erzeugung
von Wärme zu Kochzwecken zum Ziele hatten.
Die heutigen Ergebnisse sind vielversprechend
und geeignet, weiteste praktische Anwendung zu
finden.

Eine Küchenanlage, die insbesondere unsere
Kreise interessieren dürfte, hatte ich kürzlich
Gelegenheit zu besichtigen. In der Erziehungsanstalt
St. Iddazell in Fischingen (Kt. Thurgau) befindet
sich eine Holzgas-Küche seit einigen Monaten
im Betrieb. Die Herstellung des Holzgases
ererfolgt mittelst eines großen Generators, den ich
wie alle wichtigen Bestandteile dieser Anlage im
Bilde zeige.

Dies ist ein kleines Gaswerk, das den Vorteil
der einfachen Bedienung hat und täglich das
erforderliche Holzgas erzeugt. Die Inbetriebsetzung
erfolgt durch Einfüllen des Generators mit
Holzstücken, Anzünden und Einschalten eines Ventilators,

der mit Elektrizität oder Wasser betrieben
wird. In wenigen Minuten ist die Anlage
betriebsbereit. Es können sämtliche Holzarten zur
Vergasung eingefüllt werden in Stücken von
Faustgröße, auch kann als Zusatz Wurzeln, Rinden,,
Sägespäne beigegeben werden. Während der
Betriebsdauer sind alle 4—5 Stunden Neuauffüllungen

des Generators notwendig; die Gaserzeugung

Holzgas-
Generator

wird jedoch während des Nachfüllens von Holz
nicht unterbunden. Die Erzeugung von Holzgas,
das einen mittleren Heizwert von zirka 1100
Kalorien pro m3 besitzt, kann nach Belieben und
zu jeder Zeit, Tag und Nacht, erfolgen, je nach
den Bedürfnissen. Da der Holzvorrat auch im
ausgeschalteten Generator schwach weiterglimmt,
ist die Inbetriebsetzung nach mehrstündigem
Unterbruch ohne neues Anfeuern in wenigen
Minuten wieder möglich. Atmosphärische Einflüsse,
wie Wind, Föhn, können den Betrieb der Anlage

119


	Richtiges und unrichtiges Verhalten des Seelsorgers gegenüber seelisch Kranken ; Résumé de l'article "Richtiges und unrichtiges Verhalten des Seelsorgers gegenüber seelisch Kranken" (Comment l'ecclésiastique doit se comporter à l'égard des personnes souffrant psychiquement)

