
Zeitschrift: Fachblatt für schweizerisches Anstaltswesen = Revue suisse des
établissements hospitaliers

Herausgeber: Schweizerischer Verein für Heimerziehung und Anstaltsleitung;
Schweizerischer Hilfsverband für Schwererziehbare; Verein für
Schweizerisches Anstaltswesen

Band: 10 (1939)

Heft: 12

Artikel: Das Strafproblem, vom religiösen Standpunkt gesehen

Autor: Lussi, A.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-805966

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 25.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-805966
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


willkürlich zwischen die Kinder und mich zu
^efieh Vkamdytv wollte er wirklich ihr ganzes
Veftràûén gewinnen und nicht bloß Aufseher
bleiben.

_

Unvermeidlich wäre sodann auch ein mehrmaliger
Wechsel zwischen mir und Stellvertretern.

So z. B. bei vorübergehenden Eintlassungen
meiner Einheit. In Anbetracht dieser Verhältnisse
muß man sich fragen: Wird dadurch nicht im
Kinde eine Lage geschaffen, die es eher gefährdet
als fördert? Da es nun nicht mehr weiß, an wen
es sich mit seinem Denken, Fühlen und Handeln
halten soll, würde der Graben zwischen ihm und
seinen Erziehern immer größer. Das gilt ganz
besonders, in meinem Fall, für die Kinder aus
geschiedenen Ehen, die einen immer größern
Prozentsatz unserer Zöglinge ausmachen; ebenso
illegitime Kinder.

Dazu kommt die Möglichkeit von Spannungen
zwischen der Hausmutter und dem Stellvertreter
des Hausvaters. Erzieherarbeit als Waiseneltern
oder als Hauseltern überhaupt ist schlechterdings
nur mit Eheleuten denkbar.

Auch müßte dem Stellvertreter die ganze
Verwaltung überlassen werden, die in jedem Betrieb
viel Erfahrung und längere Zeit zum Einarbeiten
braucht.

Die ganze Arbeit der Frau zu überlassen, ist
auf die Dauer nicht ratsam. Besonders die
Zöglinge im anerkannt schwierigen Reifealter machen
die Anwesenheit eines Mannes notwendig.

Meine Auffassung geht nun dahin, daß die
Armee, solange nicht ein direkter Angriff auf
unser Land erfolgt, d. h. solange nicht die
Alarmierung der gesamten Truppe notwendig ist, die
Anstaltsleiter dispensieren sollte. Namentlich die
Jugendanstalten, die ohnehin oft genug der
öffentlichen Kritik ausgesetzt sind, sollten solange
als möglich ihre normale Leitung beibehalten
können.

Die Arbeit an der Jugend ist ein Dienst am
Volk. Es kann unserm Lande nicht gleichgültig
sein, ob seine Jugend verwahrlost. Gerade heute
hat sie straffe „Zucht" nötig.

Es würde mich freuen, hier die Ansichten auch
meiner Kameraden zu vernehmen. In einem sind
wir ja sicher einig: Sollte das Furchtbare eines
direkten Angriffes auf unser Land eintreffen,
werden auch wir zu den Waffen greifen. Unser
Werk müßten wir dann wohl von Grund aus
wieder neu aufbauen, wenn der Sturm vorüber
gegangen ist.

Résumé de l'article: „Anstaltsleiter und
Mobilisation" (Directeurs d'établissements et
mobilisation)

La mobilisation a placé les directeurs
d'établissements devant des tâches nouvelles et
compliquées. L'auteur de cet article, directeur de
l'Orphelinat Entlisberg-Zurich, a été mobilisé
comme tant d'autres; à sa demande, il lui a été
accordé une permission de deux mois, malgré une
proposition de non prise en considération.
L'auteur estime qu'aussi longtemps que notre
pays n'est pas directement attaqué, les directeurs

d'établissements devraient être dispensés.
Il faudrait notamment faire en sorte que les
maisons destinées aux jeunes gens, et qui sont si
souvent l'objet de critiques, puissent conserver
aussi longtemps que possible leur direction
normale.

Le remplacement d'un directeur d'orphelinat
par un homme, même qualifié, des services
auxiliaires, n'est pas recommandable. Notre orphelinat

compte 36 enfants et jeunes gens de 6 à

20 ans. Il n'y a pas d'école dans la maison.
Personnel: une domestique, une lingère, une
couturière, une cuisinière, une employée supérieure,
un jardinier qui se trouve au sercice militaire. La
famille du directeur compte elle-même 4 enfants.
Impossible de songer à un remplacement sans
personnel enseignant interne. Un éducateur ne
peut sans autre suivre les traces d'un prédécesseur,

ne fût-ce qu'à cause des différences de
caractère. Si un remplaçant était obligé de rester
longtemps à son poste provisoire, il se trouverait
fatalement placé entre le directeur ordinaire et
les enfants, à supposer qu'il désire être un
éducateur et non pas seulement un surveillant. Des
changements fréquents seraient inévitables, par
exemple lorsque le directeur obtient une permission.

Cela créerait pour les enfants une situation
qui pourrait leur causer le plus grand tort.
L'auteur termine par les mots suivants: „Je serais
heureux de connaître l'opinion de mes camarades.
Mais sur un point, nous serons certainement
tous d'accord: si nous avions le malheur d'être
directement attaqués, nous recourrons aux armes,
nous aussi. Et après que l'orage aurait passé,
nous serions obligés de reconstruire toute notre
œuvre." Otth.

Das Sfrafproblem, vom religiösen Standpunkt gesehen
von A. Lussi, Regens, Chur *)

Nachdem das Problem der Strafe vom
pädagogischen, psychotherapeutischen und rechtlichen
Standpunkt erläutert worden ist, soll es abschließend

vom religiösen Gesichtspunkt aus besprochen

werden.
Wir behandeln zuerst allgemein die christliche

Strafrechtsidee und dann die christliche
Strafpädagogik im besondern.

*) Vortrag an der SVERHA-Jahresversammlung 1939.

I. Die christliche Strafrechtsidee.

Die berufenen christlichen Philosophen der
mittelalterlichen Scholastik und der neueren Zeit
stimmen in ihren Anschauungen betreffend staatliche

Strafe mit den Gedanken überein, wie sie
in der göttlichen Offenbarung, in der Heiligen
Schrift und in der christlichen Tradition, niedergelegt

sind.
Das alttestamentliche Strafrecht fußte, wie das

210



altorientalische überhaupt auf dem Prinzip des
Jus talionis, dem Recht der Wiedervergeltung.
So spricht Gott selber zu Moses (Ex. 21,23—25):
„Wenn aber Schaden entsteht, dann gilt: Leben
um Leben, Auge um Auge, Zahn um Zahn, Hand
um Hand, Fuß um Fuß, Brandmal um Brandmal,
Wunde um Wunde, Beule um Beule." Lev. 24,
18—21: „Wer ein Vieh erschlägt, soll es
ersetzen, das ist: Leben für Leben. Und wer einen
Mitbürger verwundet, dem soll geschehen, wie
er getan: Wunde um Wunde, Auge um Auge,
Zahn um Zahn soll er geben. Welche Wunde er
einem versetzt, die soll er leiden müssen Wer
einen Menschen erschlägt, soll mit dem Tode
gestraft werden." Deut. 19,21: „Dein Auge soll
kein Mitleid kennen: Leben um Leben, Aug um
Aug, Zahn um Zahn, Hand um Hand und Fuß
um Fuß."

Dieses Strafrecht scheint uns hart. Es wurde
aber in vielen Fällen gemildert, ausgenommen bei
Mord, durch Erleichterungen verschiedener Art,
z. B." durch Erlegung von Geldbußen. Links und
rechts des Jordans entstanden ein halbes
Dutzend Asyle oder Zufluchtsorte, ähnlich den spätem

Asylen in den Kirchenräumen zur Zeit des
Krieges. Andere Milderungen waren: keine
Strafsteigerung bei Rückfall, keine Folter als
Untersuchungsmittel, keine Verstümmelung, auch nicht
gemeinsame Haftung der Familienglieder außer
beim Schuldner.

Solange das Judenvolk noch in seiner natürlichen

Wildheit sich gab, war eine strenge
Furcht pädagogik nötig. Mit fortschreitender
Bildung und Kultur durfte diese Erziehungsmethode

immer mehr in die Pädagogik der
Liebe einlenken. Darum verkündete Christus
in der Bergpredigt: „Ihr habt gehört, daß gesagt
wurde: Auge um Auge, Zahn um Zahn. Ich aber
sage euch: Dem Böswilligen leistet keinen Widerstand.

Vielmehr, wenn jemand dich auf die rechte
Wange schlägt, so biete ihm auch die andere
dar!" (Matth. 5,38.39.) Christus wollte damit
den Beleidigten oder Geschädigten nicht etwa
wehrlos machen, er wollte sagen: setzet der
Willkür und dem Unrecht in seinen mannigfachen
Formen nicht Rache und Wiedervergeltung
entgegen, sondern verzeihende, duldende Liebe! Das
Neue Testament soll ja das Zeitalter der Liebe
werden. Daß Notwehr, Verteidigung von Leben,
Eigentum, Ehre usw. auch für Christen zulässig
ist, zeigt Jesus durch sein eigenes Beispiel. Luk.
4,30: Als die Mitbürger ihn vom Rande des
Berges, auf dem Nazareth erbaut ist, hinabstürzen
wollten, schritt er mitten durch sie hindurch von
dannen. Joh. 8,59: Als die Juden ihn steinigen
wollten, verbarg er sich und ging aus dem
Tempel. Joh. 11,54: Als sie den Tod Jesu
beschlossen hatten, bewegte er sich nicht mehr
öffentlich unter ihnen, sondern ging in die
Gegend am Saum der Wüste. Er verteidigte sich
vor dem Hohenpriester betreffend seine Lehre:
„Ich habe offen vor aller Welt geredet. Ich habe
allezeit in den Synagogen und im Tempel, wo
alle Juden zusammenkommen, gelehrt. Nichts
habe ich im verborgenen gesprochen." Joh. 18,20.

Die christliche Strafrechtsidee ruht auf drei
Grundpfeilern: 1. Auf der Lehre vom n a -

türlichen Recht. Staat und Staatsgewalt sind
von Gott gewollt. Sie sind Bestandteil und
Forderung der natürlichen Sittlichkeit und
Rechtlichkeit. So ist es auch von Gott gewollt, daß
der Staat sich selbst schütze und sichere gegen
Gefährdung. Seine Strafbefugnis ist notwendig
zur Leitung des Gemeinwesens, zur Erhaltung
der obrigkeitlichen Autorität und der Achtung
vor dem Gesetz. Das staatliche Strafrecht ist also
sittlichen Ursprungs. Die christliche Staatsidee
verlangt eine Hinordnung des Einzelmenschen
und seines Wohles auf den Staat und das
Gemeinwohl.

2. Die christliche Strafrechtsidee gründet ferner
auf dem Glauben an das Dasein Gottes.
Gott ist Ziel und Aufgabe des menschlichen
Lebens, er ist Hüter allen Rechtes, der schon im
Diesseits vielfach die Sünden straft, aber im
Jenseits endgültig die Auflehnung gegen seinen
heiligen Willen vergilt, den Sünder ewig unter die
höchste Autorität beugt und die sittliche
Ordnung wiederherstellt. Mit der Leugnung Gottes
fällt die Idee der vergeltenden Gerechtigkeit
dahin.

3. Der dritte Grundpfeiler der christlichen
Strafrechtsidee ist die Lehre von der Willensfreiheit,

einem Glaubenssatz des Christentums.

Die Kirche hielt stets und entschieden fest,
daß der Mensch für seine Handlungen
verantwortlich ist. Er kann sich aus freiem Willen
entschließen, zu handeln oder nicht zu handeln,
so oder anders zu tun. Nur unter dieser Voraussetzung

gibt es eine Zurechenbarkeit und eine
Schuld, andernfalls kein Strafrecht, sondern nur
polizeiliche Sicherheitsmaßregeln gegenüber dem,
der unfrei, d. h. notwendig ein Verbrechen
begeht.

Welches ist der Zweck der Strafe?
Nach christlicher Lehre ist der erste Strafzweck

das öffentliche Wohl, die Sicherheit des
öffentlichen Friedens und des Staates, also das
Gesamtwohl, ferner die Wahrung der staatlichen
Autorität. Der Staat hat ja die Aufgabe, seinen
Gliedern den Besitz und Genuß der lebenswichtigen

Güter und Rechtsinteressen zu erhalten.
Darum muß der Staat dem Gesetzesverletzer
Strafe androhen und, sobald das Gesetz
übertreten worden ist, den Gesetzesbrecher strafen
und so ihn und andere vor weitern gesetzwidrigen

Handlungen abschrecken. Die Strafe ist
somit unentbehrlich zum Schutze des Staates und
der Staatsautorität.

Der zweite Zweck der staatlichen Strafe ist die
V ergelt ung oder gerechte Sühne. Auch das
römische Recht sagt geradezu: „Strafe ist
Vergeltung für eine Schuld." Das Gefühl für Recht
und Gerechtigkeit ist vom Schöpfer in den
Menschen gelegt. Es äußert sich positiv im Rechttun,

negativ in der Reaktion gegen
Rechtsverletzungen. Strafvergeltung ist Reaktion auf
ein freiwilliges, schuldoares Unrecht. Die vom
Staat verhängte Strafe soll dem gekränkten
Rechtsempfinden des Volkes Genugtuung verschaffen

211



und die verletzte Rechtsordnung wiederherstellen.
Nach christlicher Lehre ist der Staat ein Vollzugsorgan

der vergeltenden göttlichen Gerechtigkeit,
allerdings nur soweit, als es die Leitung des
Staates erfordert. St. Paulus schreibt an die
Römer: „Ein jeder sei Untertan der obrigkeitlichen

Gewalt, gibt es doch keine Obrigkeit außer
von Gott. Wo immer eine ist, da ist sie von
Gott eingesetzt. Wer sich der Obrigkeit widersetzt,

der widersetzt sich Gottes Anordnung, und
alle, die sich widersetzen, ziehen ihr Strafgericht
sich selber zu." (Rom. 13,1.2.)

Der dritte Zweck der staatlichen Strafe ist die
Besserung des Rechtsbrechers. Dieser soll
wegen seiner bösen Tat leiden und dadurch das
böse Wollen in sich selbst verurteilen. Seine
Willenskraft soll gestärkt, das Selbstvertrauen
geweckt und gehoben werden. Dadurch soll er wieder

ein brauchbares Glied der menschlichen
Gesellschaft werden und keine Gefahr mehr für
andere bedeuten.

Nach naturrechtlicher und christlicher
Auffassung also sind Sicherung des öffentlichen
Wohles, Sühne und Abschreckung, Besserung

und Erziehung in gegenseitiger Ergänzung
der Zweck der Strafe. Je nach Umständen kann
der eine oder andere Zweck mehr in den Vordergrund

treten, z. B. die stärkere Rücksichtnahme
auf den Besserungsgedanken im Erziehungs-Strafvollzug,

im Jugendstrafrecht, in der bedingten
Verurteilung.

Kirchliches und staatliches Strafrecht sind in
der Aufrechterhaltung der Rechtsordnung und
Sicherung der Gesetzesautorität gleich. Aber im
nächsten Zweck gegen sie auseinander, weil
sie verschiedene Aufgaben haben. Das staatliche
Strafrecht will in erster Linie Verletzung der
Rechtsordnung sühnen, dann erst den Delinquenten

bessern. Die Kirche mit ihren religiösen
Aufgaben will die Menschen veredeln, den Gefallenen

zur Umkehr und zur Wiedererlangung ihrer
Ehre vor Gott und den Menschen verhelfen. Darum

überwiegt bei ihr der Besserungszweck. Doch
soll mit der Strafe zugleich das beleidigte Rechtsgefühl

ihrer Mitglieder befriedigt und abschrek-
kende Wirkung auf andere erreicht werden. Deshalb

hat das neue kirchliche Gesetzbuch, das seit
1918 in der katholischen Kirche gilt, in Kanon
2215 die Strafe ganz klar umschrieben: „Die
kirchliche Strafe ist die von der rechtmäßigen
kirchlichen Autorität verhängte Entziehung eines
Gutes zur Besserung des Delinquenten und
zur Sühne des Deliktes."

Es ist für jeden Erzieher von großem Werte,
einen klaren Begriff der christlichen Strafrechtsidee

zu besitzen. Von hier aus fällt mancher
Lichtstrahl auf die folgenden Darlegungen.

II. Die christliche Strafpädagogik.
Die Strafe des Staates und der Kirche dient

zum Schutze der betreffenden Gesellschaft. In
der Hand des Pädagogen ist sie ein M i 11 e 1 d e r
Erziehung.

Wir verstehen unter Erziehungsstrafe „ein
zweckvoll und bewußt zugefügtes, von dem
Betroffenen als solches empfundenes Uebel, das je

nach den Umständen, unter denen es zur Anwendung

kommt, seine besondere Gestaltung
erfährt". (Dr. L. Sniehotta.) Ihre Stufenleiter ist
eine reichhaltige. Sie beginnt mit den rein
geistigen Strafen: verweisender, betrübter,
unwilliger, entrüsteter Blick, absichtliches Ueber-
sehen des Zöglings, Entzug des Vertrauens,
Worte des Tadels, der Rüge, der Zurechtweisung,
der Warnung, der Drohung. Diese geistigen oder
psychologischen Strafen sollen nach christlicher
Auffassung am eingreifendsten zur Anwendung
kommen, weil sie der geistigen Würde des
Menschen am besten entsprechen und im Sinne Christi
Werke der Nächstenliebe sind. Die
geistigsinnlichen oder Ehrenstrafen wenden sich an
das Ehr- und Schamgefühl des Zöglings, in dessen

Seele das Ehrgefühl schon oder noch
vorhanden und ausgebildet sein muß. Rein
sinnlicher Art sind die Entziehungen, z. B. der
Nahrung, des Nachtisches, der Freiheit (Hausarrest,

Schulkarzer). Die stärkste sinnliche Strafe
ist die körperliche Züchtigung.

Der Erzieher ist Stellvertreter Gottes. Er hat
das Recht und die Pflicht, als reifer Mensch
planmäßig und bewußt auf den noch unreifen
Menschen einzuwirken, damit dieser sein zeitliches
und ewiges Ziel erreichen könne. Natur und
Offenbarung sagen uns klar: der Erzieher muß
Gebote und Verbote aufstellen. Dem entspricht
auf Seiten des Zöglings die Pflicht zum Gehorchen.
Alles Befehlen und Verbieten wäre aber nutzlos,
wenn der Erzieher nicht auch das Recht zu
Sanktionen, zu Strafen hätte, falls seine Anordnungen

mißachtet werden.
Es m u ß also erzieherische Strafen geben, die

allerdings pädagogisch gut wirken müssen.
Daneben wird der ungehorsame Zögling von
selbst auch die natürlichen nachteiligen Folgen
seines Verhaltens zu spüren bekommen. Man
beachte also klar: die erzieherischen Strafen wirken

planmäßig und gewollt, die nachteiligen
Folgen natürlicherweise und ungewollt auf den
Zögling.

Die christliche Pädagogik hat diesen Standpunkt
immer festgehalten. Dabei ist es interessant, zu
sehen, daß die sogenannten psychologischen Strafen

nicht erst eine Errungenschaft der neueren
Pädagogik sind. Der hl. Benedikt (f 543), der
Stifter des Benediktinerordens, schreibt in seiner
Ordensregel: „Wenn ein Bruder widerspenstig,
ungehorsam oder stolz ist, wenn er murrt oder
in irgendeinem Punkte der hl. Regel oder einem
Gebote der Obern zuwiderhandelt, so soll er nach
dem Gebote des Herrn einmal und noch ein
zweites Mal unter vier Augen von seinen Obern
gemahnt werden. Bessert er sich nicht, so werde
er öffentlich vor allen zurechtgewiesen. Tritt auch
dann keine Besserung ein, so unterliege er der
Ausschließung (Ausschluß aus dem Kreis der
Mitbrüder, nicht aus dem Kloster), wenn er den
Sinn der Strafe versteht. Ist er aber ganz
unempfänglich und von roher Gemütsart, dann
werde er (körperlichen Züchtigungen unterworfen !"

Also zuerst Anwendung der psychologischen
Strafen und erst, wenn diese nichts fruchten,
Körperstrafe! Wohl kamen in Zeiten der Prügel-

212



Pädagogik unsinnige körperliche Züchtigungen
vor, aber immer dort, wo man diese kluge
Erziehungsmethode des Christentums vergessen
hatte.

Was ist wohl der Kern der christlichen
Strafpädagogik? Die Liebe zum Zögling. Kurz und
schön sagt Dr. Johann Ulrich Maier, Sekundar-
lehrer in Oerlikon, in seinem neuen, sehr
empfehlenswerten Buch „Führung und Freiheit in
der Erziehung" (Verlag Benziger, Einsiedeln,
1939): „Das Kind kann der Autorität
widerstehen, der Liebe nie." Die Liebe ist nun das
Merkmal des Christentums. Darum muß die
pädagogische Liebe — wie sie Dr. Maier treffend
nennt — auch bei der Strafe obwalten. Dr. Maier
sagt: „In der Erziehung muß eine besondere
Wesensart der Liebe obwalten. Wir möchten sie die
pädagogische Liebe nennen und dabei an jene
Kraft denken, die unablässig sich bemüht, das,
Gute und Edle im Kinde zu entdecken und mit
allen zu Gebote stehenden Mitteln zum Keimen,
Blühen und Reifen zu bringen. Ein drängendes
Suchen und Forschen in den Weiten und Tiefen
der Kinderseele, ein unwiderstehlicher Drang zu
helfen, zu fördern, durch Licht und Wärme Dunkles

und Frostiges zu bannen. Hierin beruht das
schönste Berufsethos jedes Erziehers... Die
Autorität in der gesamten Erziehung kennt keine
bessere, ihr näherstehende Freundin als die
pädagogische Liebe."

Der christliche Erzieher wird also die Strafe als
Erziehungsmittel nicht missen. Er wird aber nie
aus Rache, im Zorn, nach Laune, unbeherrscht,
ungerecht strafen, sondern aus wirklicher
christlicher Liebe. Er wird mit christlichem Herzen

strafen. So aufgefaßt, kann kein Pädagoge
die Strafe verwerfen.

Welches ist der Zweck der pädagogischen
Strafe?

Während im staatlichen Strafrecht, wie wir
gesehen haben, die Besserung des
Rechtsbrechers an dritter Stelle steht, muß sie in der
Erziehungsstrafe der erste Zweck sein. Das
liegt im Wesen der Erziehung. „Der Zögling soll
durch die Strafe nicht nur äußerlich von der
strafbaren Handlung abgehalten, sondern innerlich

davon frei werden." (Seminardirektor L.
Rogger, Hitzkirch.)

Der zweite Zweck der Strafe ist die
Sühne, ähnlich wie oben der zweite Zweck der
staatlichen Strafe dargelegt worden ist. In neuerer
Zeit ist auch auf die sog. stellvertretende Sühne
hingewiesen worden, wo der Erzieher — bei
Verminderung der Strafe für den Zögling — sich
selber ein Opfer in gleichem Sinne auferlegt.
F. W. Förster erzählt, wie eine Familie für den
Sonntag einen gemeinsamen Ausflug vorgesehen
hatte. Am Samstag wird der Sohn auf einer
schweren Lüge ertappt. Am Sonntag sagt der
Vater: „Geht ihr andern, ich bleibe zu Hause."
Neben der Strafe des Sohnes die freiwillige Sühne
des Vaters! Die Einwirkung eines solchen
Vorgehens macht gewiß Eindruck auf den jungen
Menschen.

Der dritte Zweck der pädagogischen Strafe
ist die Abschreckung für alle. Ist die Straft

eine besonders harte, so nennt man sie
exemplarische Strafe. Comenius (1592—1670) hat
gelehrt: wir sollen auch darum strafen, daß das
Kind in Zukunft nicht mehr fehle.

Jean Jacques Rousseau war wohl der erste in
der Geschichte der Pädagogik, der dem Erzieher
das Recht zu strafen absprach. Das Kind solle
aus den natürlichen schlimmen Folgen seines
Benehmens lernen, also durch Schaden klug werden.

Aber dieses Klugwerden läßt oft sehr lange
auf sich warten, und es geht unterdessen viel Zeit,
seelische Kraft und sonst kostbares Porzellan
zugrunde.

Zudem seien die Worte der Heiligen Schrift in
Erinnerung gerufen: „Wer die Rute spart, haßt
seinen Sohn. Wer ihn aber lieb hat, hält ihn
beständig in Zucht." (Spr. 13,24.) „Züchtige deinen
Sohn, damit du nicht die Hoffnung verlierest."
(Spr. 19,18.) „Die Torheit ist festgebunden an
des Knaben Herz, aber die Zuchtrute treibt sie
davon." (Spr. 22,15.) „Rute und Strafe geben
Weisheit, der Knabe aber, dem sein Wille
gelassen wird, macht seiner Mutter Schande." (Spr.
29,15.) „Wer seinen Sohn lieb hat, hält ihn
beständig unter der Rute, daß er zuletzt Freude an
ihm erlebe, und nicht an die Türe des Nachbarn
klopfen muß." (Sir. 30,1.) „Schäme dich nicht
einer strengen Kinderzucht!" (Sir. 42,5.)

In diesen ernsten Worten des Alten Testamentes

klingt die Furchtpädagogik wieder. Das
Christentum setzt jedoch an die erste Stelle in der
Erziehung die Liebe, erst, wenn diese nicht
fruchtet, Furcht und Strenge.

So aufgefaßt, verliert das Thema „Strafe" viel
von seinem Schrecken. Der christliche Erzieher
wird auch nicht ins andere Extrem versinken,
heute im Zeitalter des Humanitätsgedankens
sentimental zu werden und die Jugend zu verzärteln
und zu verhätscheln. „Eine religiös gerichtete
Erziehung wird nie vergessen, daß die ganze göttliche

Pädagogik, soweit die Heilige Schrift sie
uns erkennen lehrt, auf dem Gedanken der Strafe
aufgebaut ist, vom ersten Sündenfall an bis zu
dem höllischen Feuer, und daß „der Herr straft,
wen er liebt." (Spr. 3,11.12. Hebr. 12, 5. 6.) Gewiß

wird der verständige Erzieher die Strafe nicht
als tägliches Nahrungsmittel, sondern als
außerordentliche Arznei anwenden, die beim gesunden
Organismus nicht notwendig ist. Nur wenn die
regelmäßigen und gewöhnlichen Erziehungsmittel
versagen, wird der Pädagoge die Strafe als
außerordentliche Medizin und noch seltener Körperstrafe

als chirurgischen Eingriff zu Hilfe nehmen.
Ein Wort noch zur Körperstrafe! Wenn

Gott selber von Strafen spricht, die dem Körper
Schmerz bereiten, so wird der christliche Erzieher
doch nicht ganz der körperlichen Züchtigung ent-
raten. Er wird aber dabei mit sich selber wohl
überlegen, ob er alle andern Strafmittel schon
ausgenützt, ob das Vergehen schwerwiegend
genug sei, um zur Körperstrafe zu schreiten, ob
ein fehlerhaftes Wollen oder ein physisches oder
moralisches Nichtkönnen vorliege. Manche
Erzieher beten vor und nach der Strafe — welch
schöner Beweis des verantwortungsbewußten
Erziehers! Wohl ist viel gegen die Körperstrafe ge-

213



schrieben worden. Aber diese schönen Theorien
bleiben gewöhnlich in der Notlage der Praxis
doch unbeachtet oder werden nicht befolgt. Die
Anstaltsleiter wissen aus Erfahrung: es gibt nun
einmal auch Hartholz unter der Jugend, dem nur
durch einen kräftigen Hieb oder deren zwei
beizukommen ist. Gewiß, Sparsamkeit in der
körperlichen Bestrafung erhöht stets ihren Wert und
Erfolg. Bei der Körperstrafe wird man besonders
darauf achten, stufenweise zu strafen, also mit
einer leichteren Strafe zu beginnen. Sonst sind
die Strafmittel zu bald erschöpft. Der wird in
solchen Fällen der beste Erzieher sein, der mit
den untersten Stufen der Körperstrafe beginnen
und auf den unteren Sprossen der „Tonleiter"
aufhören kann, weil das Ziel schon erreicht ist.

Bei der Körperstrafe haben vor allem Lehrer
und Anstaltsleiter zu beachten, daß sie nicht
eigene, sondern fremde Kinder zu bestrafen haben.
Jugendliche nehmen eine als gerecht empfundene
Strafe von den Eltern meistens ohne weiteres an.
Nicht aber von fremden Personen. Darum ist hier
individuelles Strafen besonders wichtige Regel:
Rücksicht auf die besondern Verhältnisse, Alter,
körperliche Umstände, Temperament usw. Bei
Mädchen soll Körperstrafe nicht angewendet werden.

Da gilt das Wort Bormanns: „Für den Richter

ist es Pflicht, für den Erzieher Torheit oder
Vergehen, zu strafen ohne Ansehen der Person."

Salzmann macht darauf aufmerksam, daß der
Erzieher vor der Verhängung einer Strafe sich
fragen solle, ob er nicht schuld oder mitschuldig
an dem Bösen sei, das er nun ahnden will. Auch
das ist ein christlicher Gedanke: die Selbstprüfung
des Erziehers.

Von der Antike bis heute hat man die Arbeit
des Erziehers mit der Arbeit eines Gärtners
verglichen. Nun muß aber der Gärtner auch
beschneiden, dem Freiheitsdrang des Bäumchens
Fesseln anlegen, manches ungute Schoß entfernen.
Er wird sich aber hüten, die Pflanze zu verletzen
oder zu schädigen. Wenn wir im christlichen
Verantwortungsbewußtsein die obigen Grundsätze in
der Strafpädagogik anwenden, so halten wir eine
gangbare Mitte zwischen Unterschätzung und
Ue erwertung dieses Erziehungsmittels.

Der christliche Erzieher wird neben den eigentlichen

Strafmitteln noch andere Wege
einschlagen, um die zu erteilende oder erteilte St-afe
zu mildern oder ihren Eindruck pädagogisch noch
wertvoller zu machen. Da sind zu nennen: Gebet
für den Zögling — gefaltete Hände des Erziehers

sind dem Kinde unvergeßlich —, Aussprache mit
dem Kinde, damit es immer tiefer fühle: man
meint es gut mit mir, man will mir helfen —
rasche Wiederanknüpfung des gestörten Verhältnisses,

darum nichts nachtragen oder wieder
aufwärmen! Für die Erzieher und Anstaltsleiter
katholischer Kinder sei noch besonders auf die
Beichte hingewiesen. Oswald Spengler, der Ge-
schichts- und Kulturphilosoph der Gegenwart,
Verfasser von „Untergang des Abendlandes",
nennt die Beichte das aktivste Sakrament. Er
führt aus, wie das Bußsakrament im abendländischen

Menschen die Idee der Persönlichkeit
mit einem Umkreis von Freiheit und darum auch
von Verantwortung geschaffen habe. Dieses
Bewußtsein habe unser Rechtsleben und unsere
Rechtsprechung verinnerlicht, es habe unsere Dichtung,

vorzüglich die Tragödie, vertieft. Spengler
sagt: „Diese Buße vollbringt jeder nur für sich
allein. Er allein kann sein Gewissen erforschen
— er allein steht reuig vor dem Unendlichen da;
er allein muß in der Beichte seine persönliche
Vergangenheit verstehen und in Worte fassen,
und auch die Lossprechung, die Befreiung seines
Ich zu neuem verantwortlichem Tun,
erfolgt für ihn allein." Und an anderer Stelle:
„Jede Beichte ist eine Selbstbiographie." Die
Beichte gibt dem Menschen „die Tafel seiner
Menschheit wieder rein und abgewaschen zurück"
(Goethe). Darum ermöglicht die Beichte dem
Menschen ein heiliges Neubeginnen. So
wird sie zu einem unschätzbaren Hilfsmittel in
der Erziehung.

Das Strafproblem im Staate, in der Kirche und
in der Erziehung stellt sich somit, vom religiösen
Standpunkt aus gesehen, in einem die Seele
beruhigenden, ja, erwärmenden Lichte dar. Das
Christentum löst die Frage zwischen Autorität
und Freiheit in einer befriedigenden Weise, und
zwar deshalb, weil es darauf hinweist, daß die
Begriffe Autorität und Freiheit sich nicht
ausschließen, sondern sich wechselseitig bedingen.
Autorität und Freiheit sind seelische Urkräfte,
zwar infolge der gefallenen Natur nicht mehr in
harmonischer Ausgleichung. Da muß jene Liebe,
die Christus in die Welt getragen hat, in jedem
Einzelfall die richtige Verbindung zwischen beiden

herstellen. Das gelingt, im Grunde genommen,

nur dem christlichen Erzieher mit dem
christlich liebenden Herzen und den
zu Gott gefalteten Händen.

Richtige Ernährung und Sparmaßnahmen von Emmy Kronauer, Vorsteherin, Stäfa*)

Die Ernährung der Kinder und Jugendlichen
ist eine sehr wichtige Sache. Die heranwachsenden

Kinder brauchen für das Wachstum vor allem
viel Aufbaustoffe. Im Entwicklungsalter kommt
zum Wachstum die intensive Arbeitsgewöhnung,
die an Kraft, d. h. an Nährstoffen daher noch
mehr erfordert. Die Jugendlichen werden ins
Erwerbsleben eingespannt, kommen in die Lehre

*) Kurzreferat am Fortbildungskurs 1939- des Schweiz.
Hilfsverbandes für Schwererziehbare.

oder besuchen höhere Schulen, so daß mancherlei
Anforderungen an ihre Gesundheit gestellt werden.

Es muß daher der Ernährung die volle
Aufmerksamkeit geschenkt werden. Das Essen soll
nahrhaft sein, d. h. es benötigt die richtige
Zusammensetzung der Nährstoffe. Ich möchte nicht
darauf eintreten, was dabei an Nährwerten
verlangt wird. Eine tüchtige Hausmutter ist
selbstverständlich auch eine tüchtige Haushälterin, die
vielleicht weniger nach theoretischen Grundsätzen

214


	Das Strafproblem, vom religiösen Standpunkt gesehen

