
Zeitschrift: Fachblatt für schweizerisches Anstaltswesen = Revue suisse des
établissements hospitaliers

Herausgeber: Schweizerischer Verein für Heimerziehung und Anstaltsleitung;
Schweizerischer Hilfsverband für Schwererziehbare; Verein für
Schweizerisches Anstaltswesen

Band: 10 (1939)

Heft: 9

Artikel: Strafe und Gemeinschaft

Autor: Bally, Gustav

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-805956

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 25.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-805956
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


FACHBLATT FÜR SCHWEIZER. ANSTALTSWESEN
REVUE SUISSE DES ETABLISSEMENTS HOSPITALIERS

Offizielles Fach-Organ folgender Verbände: - Publication officielle des Associations suivantes:

SVERHÂ, Schweizerischer Verein für Heimerziehung und Anstalfsleitung (Herausgeber)
SHVS, Schweizerischer Hilfsverband für Schwererziehbare
SZB, Schweizerischer Zenfralverein für das Blindenwesen
Redaktion: SVERHA u. allgemeiner Teil: E. Gossauer, Regensdorfersfr. 115, Zürich 10, Höngg, Tel. 67.584;

SHVS: Dr. P. Moor, Luegete 16, Zürich 7; SZB: H. Habicht, Sekretär der Zentralstelle des SZB,
St. Leonhardstr. 32, St. Gallen; Technischer Teil : Franz F. Otth, Zürich 8, Tel. 43.442; Redaktionelle
Mitteilungen an E. Gossauer, Regensdorferstrasse 115, Zürich 10.

Verlag: Franz F. Ofth, Zürich 8, Hornbachstrasse 56, Telephon 43.442, Postcheckkonto VIII 19593;
Mitteilungen betr. Inserate, Abonnements, Anstaltsnachrichten, Neue Projekte, Adressänderungen,
sowie alle Zahlungen an den Verlag. Abonnement pro Jahr/par an: Fr. 5.—, Ausland Fr. 10.—

Zürich, September 1939 - No. 9 - Laufende No. 91 - 10. Jahrgang - Erscheint monatlich - Revue mensuelle

Strafe und Gemeinschaft von Dr. med. Gustav Bally, Zürich/

Die Frage, die gewöhnlich zuerst auftaucht,,
wenn man das Strafproblem ins Auge faßt, ist
die: wie soll man strafen? Diese Frage nun
scheint mir falsch gestellt, denn sie fragt nach
der Technik eines Vorgehens. Da nun aber Strafe
ein Ausdruck der Beziehung von Menschen ist,
kann ihr Problem nicht durch technische Ueber-
legungen ergründet werden. Was Strafe sei und
wie zu strafen sei, kann nur beantwortet werden
aus der Kenntnis der Beziehung von Erziehung und
Zögling. Darum hat die Frage, die uns vor allem
zu beschäftigen hat, wenn wir an das Strafproblem

herantreten wollen, zu lauten: wie können
und sollen die Erzieher und die Zöglinge miteinander

verbunden sein?
Erzieher und Zögling sind Glieder einer

Gemeinschaft, also eines vielgliederigen, lebendigen
Organismus, der, wenn er nicht gepflegt wird,
nicht gedeiht und stirbt. Jeder einzelne, Erzieher
wie Zögling, hält die Verbundenheit lebendig
oder kann sie stören. Jeder ist auf seine Weise
ihr verantwortlicher Träger. Nicht nur ist die
Gemeinschaft eine Verpflichtung auf eine
vorgegebene Jdee; die Gemeinschaft ist auch — und
das wird meistens zu wenig gesehen und noch
weniger gelebt — Schöpferin, tägliche Schöpferin

der Idee, die sie trägt. Eine Gemeinschaft
wird sinnlos, wenn sie ihre tragende Idee nicht
immer wieder neu aus der lebendigen Mitte
befruchtet und erzeugt, ihr Sinn verleiht.

Wenn die Gemeinschaft entartet, verliert sie
ihre Gliederung.

Wird die Aufgabe des Erziehers als eines
primus inter pares verkannt, so verlieren sich die
notwendigen Unterschiede und es entsteht die
Masse.

Halten sich die Erzieher in pharisäischem Dünkel

für grundsätzlich besondere Menschen, die
alles Erstrebenswerte besitzen, während der Zög-

*) Vortrag an der Jahresversammlung des Sverha in
Chur 1939.

ling an diesen Gütern nicht oder doch nur durch
ihre Gnade teilhabe, dann rotten sich die so
Behandelten ebenfalls zusammen und zwei einander
in Haß bekämpfende Rotten entstehen.

Wie sieht nun aber die gesunde Gemeinschaft
aus?

In einer echten Gemeinschaft kann und darf es
sich nie darum handeln, ein bestimmtes, festes
Bild vom Menschen als ein Vor-Urteil in die
erzieherische Praxis hineinzutragen. Nur darum
darf es gehen, ein lebendiges Richt-Bild in
ständiger Auseinandersetzung am Leben zu halten.
Das Bild, das wie kein anderes das Wesen der
gesunden Gemeinschaft ausdrückt,, ist das Bild, in
dem die Gesellschaft des frühen Mittelalters sich
selbst schilderte, das vom Haupt und den
Gliedern. Dieses Bild brauche ich hier, um etwas
damit hervorzuheben, das nur allzuoft in der
Erziehungspraxis übersehen wird, wahrscheinlich,
weil es, als das irrationale Moment in der
Gemeinschaft, unangenehm unberechenbar ist und
gerne ausgeschaltet wird; wohl ist es allen
Erziehern eine oft mit großer Verantwortung
getragene Selbstverständlichkeit, daß das Haupt, der
Erzieher, den Gliedern zu geben habe. Aber
immer wieder wird übersehen, wie wichtig es ist,
daran zu denken, daß auch die Glieder dem
Haupte geben sollen, und daß das Haupt sich
dieser Gabe öffnen soll. Gewiß ist sie etwas
ganz anderes als das, was wir Erwachsene
unseren Zöglingen als Belehrung übermitteln. Und
doch ist die Erziehung nur dort fruchtbar, wo
der Erzieher ständig bereit ist, von seinen
Zöglingen zu empfangen. Sehen wir nicht dort, wo
das Wesen der Gemeinschaft zutiefst erfaßt ist,
dem Kinde als Vorbild für uns Erwachsene einen
großen Raum gegeben? Ihrer sei das Himmelreich,

und wir sollen werden wie die Kinder.
Nirgends finden wir im Testament eine
entsprechende Mahnung an die Kinder, so zu werden
wie die Erwachsenen.

161



Das Vorbildliche im Kinde ist jenes Stück
Natur, das nicht zum Regenten gemacht und
auch nicht verpönt werden darf, sondern das, soll
die Gemeinschaft lebendig bleiben, sich frei mit
der durch den Erzieher dargestellten Gesinnung
auseinandersetzt.

Die jugendliche Unmittelbarkeit gehört als
notwendiger Partner in die erzieherische Atmosphäre;

jene Kindlichkeit, die ebenso wichtig ist,
wie sie leicht gestört werden kann. In unserer
Zeit sind eine Reihe von Psychologen diesem
Stück Natur im Kinde mit den Mitteln
nüchterner Forschung nachgegangen. (E. R. Jaensch
und Mitarbeiter). Da fand man, daß die Kinder,
und am stärksten die der ersten Schulklassen,
eine Eigenschaft haben, die dem Erwachsenen
verloren gegangen ist. Sie drückt sich unter
anderem in der Fähigkeit aus, sich in einer viel
lebendigeren Weise an vergangene Geschehnisse
zu erinnern, als wir Erwachsene es vermöchten.
Man spricht von Anschauungsbildern im
Gegensatz zu Vorstellungsbildern. Diese
Anschauungsbilder, die eigentlich von den Kindern ganz
selbstverständlich hingenommene Visionen sind,
sind „nur das greifbare Symptom einer
jugendnormalen Persönlichkeitsstruktur, das zugänglichste

Außenfort für das persönliche Eindringen in
eine bisher kaum beachtete Entwicklungsphase,
in der sich der Aufbau unserer Wahrnehmungsund

Vorstellungswelt vollzieht, und die darum
einem großen Teil dessen, was wir mit Fug unsere
Welt nennen, auch späterhin das formale Gepräge
gibt". In diesem Reichtum an unmittelbar
bildhaftem Erleben dokumentiert sich ein Gut, das
wir Erwachsene nur mehr verschüttet besitzen,
und das dem Kinde und Jugendlichen den
eigenartigen Zauber verleiht.

In unserem Traumleben gelingt uns allen noch
jene frühe Erlebnisfähigkeit, und der Schlaf
versetzt uns oft so lebendig in erinnerte oder
phantasierte Situationen, daß wir uns unter Umständen

beim Erwachen gar nicht gleich in der
nüchternen Tageswirklichkeit zurechtzufinden
vermögen.

Was hier angedeutet wurde, ist aber nur e i n
Wesenszug der produktiven Unmittelbarkeit des
Kindes. Auch im kindlichen Spiel, das ernst zu
nehmen mir eine wichtige erzieherische Aufgabe
zu sein scheint, und das jeder Erzieher imstande
sein müßte, auf seine Weise mitzuspielen, kommt
die umweltgestaltende Möglichkeit eines Stückes
Menschennatur zum Ausdruck, der ein
bestimmender Einfluß auf die Gemeinschaft nicht
versagt sein sollte.

Schon Herbart macht auf die Bedeutung dieser
Dinge aufmerksam, wenn er die „freisteigenden
Vorstellungen" als wesentlich entwicklungsbestimmende

erzieherische Momente hervorhebt.
Vernachlässigt man diese im Bild-Erleben und

im Spiel zum Ausdruck kommende schöpferische
Möglichkeit des Jugendlichen, seine Welt zu
zeitigen, unterdrückt man sie, anstatt sie gewähren
zu lassen, dann erzieht man nicht, man dressiert
das Kind.

Die Dressur läßt dem Zögling keine Zeit und
keinen Raum, in dem er durch eigene Auseinander¬

setzung die Welt erfahren könnte. Sie schließt
alles „Unzweckmäßige" als unnötigen Umweg,
als Zeitverschwendung aus. Mit der Dressur
richtet man nicht nur die jugendliche Unmittelbarkeit

zugrunde. Man erreicht auch etwas
Positives: man kann durch Dressur einem
Menschen viel schneller eine bestimmte Funktion
einüben als durch eine andere Methode. Er wird
schneller als der Freierzogene ein Spezialist auf
dem ihm zugedachten Gebiet, wird konkurrenzfähig

und verdient darum auch unter Umständen
schneller seinen Lebensunterhalt. Das nennen
wir heute Selbständigkeit. Eine zweifelhafte
Selbständigkeit; denn sobald der Spezialist einer
Krise begegnet, wird er „arbeitslos", denn er
hat die Möglichkeit, sich anzupassen, weitgehend
verloren.

Ein weitblickendes erzieherisches Denken wird
darum diesem praktischen Ziel jenes unpraktische
vorziehen, das allein den einzelnen zur
Kulturfähigkeit, zu größtmöglicher geistiger Beweglichkeit

und zu einem offenen Blick für die
Realität zu erziehen vermag. Nur der frei Erzogene
kann den unvorhergesehenen Lebenssituationen
begegnen, ohne an ihnen zu scheitern.

So wäre also die Grundforderung, die jede
echfe Erziehung an den einzelnen zu stellen hat:
„Werde, der du bist." Denn diese Forderung
würde hinweisen auf die Ursprünglichkeit eines
Seins, dem man sich werdend verpflichtet zu
halten habe, da man sich erst und nur soweit
besitzt, als man sich erworben hat. Dieser Prozeß

des lebendigen Ringens um die Entwicklung
des eigenen Lebenssinns innerhalb der Gemeinschaft

und der Welt scheint mir, kurz gesagt,
der Kern des Erziehungsproblems.

Auf diesem Hintergrund erst kann der Sinn und
der Unsinn des Strafens sichtbar werden.

Wenden wir uns zuerst dem Unsinn des Strafens

zu. Da müssen wir vor allem sagen, daß
die defiziente Gemeinschaft jede Strafe, auch
die mildeste, unsinnig macht. Denn jede Strafe
wird hier zur Exekution. Sie bedeutet: dem
Bestraften wird Böses zugefügt, er muß sich
zurückgestoßen fühlen. Vielleicht hatte man Angst
vor ihm? Vielleicht haßte man ihn? Aber Haß
erzeugt Haß, und so wird der Bestrafte zum
Hasser gemacht. Nietzsche erkennt diesen
Zusammenhang, wenn er sagt: „Ohne Frage müssen

wir die eigentliche Wirkung der Strafe vor
allem in einer Verschärfung der Klugheit suchen,
in einer Verlängerung des Gedächtnisses, in einem
Willen, fürderhin vorsichtiger, mißtrauischer,
heimlicher zu Werke zu gehen, in der Einsicht,
daß man für vieles ein für allemal zu schwach
sei, in einer Art Verbesserung der Selbstbeurteilung.

Das, was durch die Strafe im Großen
erreicht werden kann, bei Mensch und Tier, ist
die Vermehrung der Furcht, die Verschärfung der
Klugheit, die Bemeisterung der Begierde: damit
zähmt die Strafe den Menschen, aber sie macht
ihn nicht „besser". — Man dürfte mit Recht
noch das Gegenteil behaupten. („Schaden macht
klug", sagt das Volk.)

Und meint nicht Herbart dasselbe, wenn er
bemerkt, daß moralische Besserung nicht ge-

162



schehe durch den Zwang der Regierung noch
auch durch jene pädagogische Strafe, welche
durch die natürlichen Folgen der Handlung nur
witzig und klüger mache?

Jede Strafe muß hier als Unrecht und als
Verletzung empfunden werden. Darum ist sie ein
Schaden.

Sie erzeugt immer Trotz.
Es gibt zwei Arten von Trotz: einen feindseligen

und aggressiven Trotz der Renitenten, die in
der ablehnenden Haltung erstarren und sich
verfinstern. Sie scheinen dem Erzieher zuzurufen,
er habe die Milch ihrer frommen Denkart in
gärend Drachengift verwandelt. Das sind die
Schwierigen, die immer schwieriger werden, je
mehr man sie straft, und die so richtig die
ärgerlichen Zeugen einer im Grunde schlechten
erzieherischen Gemeinschaft sind.

Da hat es der Erzieher — auf den ersten
Blick wenigstens — besser rhit einer andern
Gruppe, die auf die Strafe mit einer, wenn auch
nur äussern Anpassung anspricht. Sie sind im
Betrieb bequem. Daß sich hinter ihrer liebedienerischen

Gefügigkeit ein Trotz unzugänglichster
Art verborgen hält, wird übersehen. Und doch
zeigen sich nach einiger Zeit die unangenehmsten
Aggressionen gegen die Gemeinschaft. Nie aber
als offene Empörung, sondern im Schikanieren
der Genossen, in der Freude am Angeben und
Spionieren, die der schlechte Erzieher nur zu
oft zu fördern bereit ist, weil sie ihm geheime
Herde des Widerstandes entdecken.

Aber wenn wir über die „schlechte" Strafe
reden, dürfen wir nicht versäumen, die Vorteile
— sagen wir, die Bequemlichkeiten — solchen
Strafens hervorzuheben. Eine mit strengen Strafen

einhergehende äußere Dressur auf eine
vorgegebene Ordnung sorgt für einen formal
reibungslosen Alltag, der den rechten Hintergrund
abgibt für eine ängstliche Autorität. Nirgends
ist ja tatsächlich so viel Ordnung und Ruhe
wie in einem Polizeistaat mit gut ausgebildetem

Spitzelsystem. Wie mühsam ist es dagegen,
wenn die Gemeinschaft in einer ständigen,
gewissermaßen spielenden Auseinandersetzung täglich

neu um ihre Sinngebung ringt! Wieviel
ärgerliche und für den Erzieher nicht immer
angenehme weil aufrichtige Aeusserungen würden
unterlaufen! All diese ärgerlichen Lebensäußerungen

vermögen schnelle und strenge Strafen
im Nu zum Verschwinden zu bringen; der
Anstaltsleiter triumphiert.

Seelisches aber, das zur Aeußerung drängt,
kann nicht aus der Welt geschafft werden. Am
unerwarteten Ort, zu unerwarteter Zeit taucht
es wieder auf in anderer Gestalt. Unterdrückte
jugendliche Aktivität verwandelt sich in Aggression;

enttäuschtes Liebesbedürfnis in Haß. Der
pharisäische Erzieher erzeugt darum Haß und
Feindschaft. Haß und Feindschaft aber rufen
harte Strafen hervor. Wo harte Strafen ständig
drohen, da wird das Verbotene im Verborgenen
getan. Je verborgener aber das Verbotene sich
hält, desto lasterhafter werden seine Formen. So
finden wir denn in den dunkelsten und schmutzigsten

Winkeln des Hauses und der Kinderseele

jene lasterhaften, aggressionsgeschwellten
Delikte, die Dokumente einer harten und lieblosen
Erziehung sind.

Aber: warum ist der Schüler weiter aggressiv?
Könnte er nicht durch braves Verhalten, durch
gute Leistungen endgültig die ganzen
Schwierigkeiten aus dem Weg schaffen? Ist es nicht
beinahe ein Zeichen schwacher Intelligenz, wenn
er weiter trotzig bleibt und sich damit
Katastrophen vorbereitet, harte Strafen wieder und
wieder auf sich zieht? — Nein, denn sein
Verhalten hat einen Gefühlsgrund und mit dem
Verstand nicht das geringste zu tun. Das Kind
— und auch die Knaben im Pubertätsalter sind
noch in dieser Beziehung Kinder, ja, man könnte
sagen, sie sind es wieder mehr als in den Jahren
kurz vorher — das Kind fühlt sich seelisch
verlassen und — es wirbt um Liebe. Nicht gute
Noten will es, kein Lob für Betragen oder brave
Leistung; sondern es wünscht, ohne es doch
aussprechen zu können, jene affektive Zuwendung,

die ohne zu fragen liebt. Es will Liebe um
seiner selbst willen, nicht Anerkennung seiner
Leistung, es sucht nicht den Vater, es sucht die
Mutter. Wir wissen, daß Sterbenden, auch
wenn sie erwachsen sind, Männern wie Frauen,
in der Not nicht so oft der Name des Vaters als
der Ruf nach der Mutter aus dem geängsteten
Herzen aufsteigt. Und echte Einsamkeit ist Mut-
terlosigkeit. Ich meine auch, daß der gute
Anstaltserzieher vor allem mütterlich sein müsse.

In der affektiven Vereinsamung entstehen jene
kindlichen „Unarten", die für uns, Aerzte der
Ausdruck krankhaften Erlebens sind. Wir sprechen

hier von narzistischen Zuständen, um
auszudrücken, daß es sich immer um eine Beschäftigung

mit der eigenen Person handelt. Wir
reden von Neurosen, weil die eigene Führung
stellenweise dem Willen entglitten ist. Wir sehen
aber noch weiter und sprechen von
mißglückten Heilungsversuchen; denn wenn es auch
sinnlos scheint, daß man sich mit seinem eigenen
Körper beschäftigt, wo es gilt, einen unbewußten
seelischen Konflikt zu lösen, so ist der Kranke
doch insofern instinktsicher, als er tatsächlich sich
mit sich beschäftigen muß, wenn er über seinen
Konflikt mit sich ins Reine kommen will. Darum
fruchten auch Ablenkungsmanöver gegenüber
diesen krankhaften Aeusserungen wie Nägelkauen,

Nasebohren, Zupfen an bestimmten
Körperstellen usw. so wenig.

Für alle so entstandenen „schlechten Gewohnheiten"

kann Strafe nur schädlich sein. Denn sie
sind der Ausdruck einer verzweifelten Vereinzelung

in der Gemeinschaft und die Strafe kann
diesen Rückzug und damit seine Symptome nur
verstärken. Dies gilt insbesondere auch vom
Bettnässen, auf das Christoffel-Basel die
Erzieher schon oft hingewiesen hat. Wohl
vermag hartes Strafen in vielen Fällen das Symptom
zum Verschwinden zu bringen. Aber ist das
unser Ziel? Wird dadurch das Kind freier?
Verschließen wir doch unsere Augen der Tatsache
nicht, daß statt der unterdrückten andere
quälende Erscheinungen auftreten, daß sich die
Artung des Kindes unvorteilhaft verändern kann,

163



aber eine Heilung, eine eigentliche Befreiung
vermag nur liebende geduldige Fürsorge mit ihrer
natürlichen mütterlichen Hilfe zu bewirken.

Wenn wir uns nun den sinnvollen Strafen
zuwenden, so haben wir vorab festzustellen: sinnvoll

ist die Strafe nur in einer zielbewußten
Erziehungsgemeinschaft. Denn hier wird mehr
gewollt als dem Zögling eine Technik des
Verhaltens beizubringen, seine Entwicklung wird in
einer bestimmten geistigen und seelischen Weise
gefördert. Das Ziel dieser Erziehung ist
Bildung. Wir müssen infolgedessen den Zöglingen
eine echte Entwicklung erlauben und das ist nicht
immer leicht, denn die Entwicklung zum
Menschen kann nur auf peinlichen Umwegen erfolgen.
Es irrt der Mensch, solang er strebt.

Die erzieherische Gemeinschaft muß also zwar
dem Menschen gestatten wollen, sich zu irren,
aber alles, also auch die Strafe soll sie aus dem
Irrtum befreien helfen. Es ist also nötig, in
Irrtum zu fallen. Durch den Irrtum nur führt der
Weg zur Wahrheit. Verharren aber in diesem
Irrtum, dem Irrtum verfallensein ist immer ein
Vergehen gegen das Werdensziel, Zeichen eines
befangenen Sich - Verschließens gegenüber der
Weiterentwicklung ist notwendig mit Opfern
verbunden. Wir müssen immerwährend entschlossen
sein, auf manche Illusion und auf manche
Befriedigung zu verzichten. Wer das nicht lernen
will, muß es fühlen. Ungestraft entgeht niemand
den Forderungen der menschlichen Natur. Viele
sind aber allzulange nicht bereit, das Notwendige
auf sich zu nehmen; sie fliehen vor der
unangenehmen Selbstbegegnung in die Gemeinschaft.

Es gibt verschiedene Möglichkeiten, der
Auseinandersetzung zu entgehen. Man kann trotzen.
Man leugnet bewußt den geahnten und zu
erringenden Wert und demonstriert diese trotzige
Verneinung in einem aggressiven Verhalten gegen
die Gemeinschaft, die diesen Wert verkörpert.

Oder aber: der Schüler anerkennt bereitwillig,
daß jener höhere Wert auch für ihn da sei, aber
diese Anerkennung ist unecht, da der Schüler zu
keinem Verzicht bereit ist. Da aber der Konflikt
latent doch vorhanden ist und das Entweder-Oder
quält, sucht der Schüler eine Autorität, die ihn
in seiner Halbheit anerkenne, so braucht er den
Verzicht nicht zu leisten und kann die Illusion,
„den Fünfer und das Weggli" zu besitzen,
aufrecht erhalten. Solche Zöglinge werben um ihre
Erzieher und benützen die gezollte Anerkennung,
um sich zu sagen, daß sie eigentlich ganz famose
Kerle seien, das zeige ihnen ja die Anerkennung.
Da solche Menschen sich unsicher fühlen, werden
ihre Leistungen streberisch und das Bedürfnis
nach „klugen", aber unfruchtbaren Aussprachen
nimmt zu.

Gegen solche Gefahren des Ausweichens
besitzt der Erzieher eine Reihe von Mitteln: das
erste ist das Gespräch, das aber, wir sahen es,
die Gefahr der Scheinberuhigung in sich birgt,
oft selbst dann, wenn es rücksichtslos wahr
geführt wird. Nie darf es, wenn es anders nützen
soll, in ein Allesverstehen ausarten, in dem sich
der Zögling unbesonnen entsühnen könnte.
Aussprachen entsühnen nicht; nur die Tat vermag

das; nur das mutige zu-sich-stehen und nach
eigener Ueberzeugung sich verhalten und handeln»

Darum ist oft zu viel „Verstehen" unfruchtbar.
Es führt zum Haupthindernis der echten Einsicht,
dem psychologischen Interesse an der eigenen
Artung, jener pseudowissenschaftlichen Form des
In-sich-Verliebtseins und des Selbstmitleids.

Wo also das erzieherische Gespräch nicht zum
mutigen Einstehen für sich selbst führt, da ist
strenge Strafe nötig und am Platze. Ihr Sinn ist
immer: die Verweisung in die Besinnung, in die
Einkehr, damit echte Einsicht entstehe. Weil die
Folge der guten Strafe immer die Selbstbegegnung

am augenblicklich unangenehmsten Ort sein
muß, ist auch die mildeste Strafe im Grunde
streng. Das vorzüglichste Mittel ist der Liebes-
entzug. Das darf nicht falsch verstanden werden:

es ist nicht ein demonstratives den-Rücken-
kehren. Es muß aber eine fühlbare Absage sein,
die vorhandene Liebesbereitschaft einem
Menschen gegenüber weiter zu betätigen, der sie nur
zur Selbsttäuschung und nicht zum Weiterkommen

braucht. Da aber dem jugendlichen Alter
liebende Fürsorge und Verständnis nötig ist, kann
ein solcher Liebesentzug die Bedeutung einer
Existenzbedrohung bekommen, kann Entsetzen,
Angst erzeugen und das Gefühl einer seelischen
Gefahr durchaus hervorrufen. Dies Gefühl der
Gefährdung, dies plötzliche Wissen darum, man
sei unausweichlich auf den Konflikt und dessen
Lösung festgelegt, macht die Strafe zur Rettung.
Denn „in der Gefahr wächst das Rettende
auch."

Eins soll damit vor allem gesägt sein. Man darf
nur strafen, wo man liebt und liebend versteht.
Nie aber, solange man nicht weiß, welches das
Motiv der ärgerlichen Unart sei. Man sollte
eigentlich nie die Unart strafen, sondern immer
den Selbstbetrug, der in ihr zum Ausdruck kommt.

Daraus geht hervor, daß der Erzieher von Herzen,

in Liebe strafen soll; unter Umständen in
heiligem Zorn, immer mitleidend, verstehend. Nie
aber darf er kalt strafen, berechnet, vorgemessen.
Ganz im Sinne des schönen Verses, den Herr
Regens Lussy in seinem Vortrag zitierte:

„Der Vater straft das Kind
Und fühlet selbst den Streich.
Die Härt' ist ein Verdienst,
Soweit das Herz ist weich."

Zum Schluß meiner Ausführungen möchte ich
aber doch noch eine Frage stellen, die uns selbst
betrifft. Die Frage nämlich, was es bedeutet, daß
uns für diese Tagung die Strafe als Gegenstand
gestellt ist. Unter den Erziehern kommt — so
will es scheinen — die Frage, wie man strafen
soll, nicht zur Klärung. Wir alle sind unsicher
in der Zucht und im Strafen, weil wir zutiefst
unsicher sind in unserer Welt, in der wir alle,
jeder auf seine Weise, verantwortlich zu leben
haben. Wo aber diese Unsicherheit ist, da ist
der Boden für eine Gemeinschaft, der es um
Bildung geht — und dieses sollte das Wesen der
Erziehungsgemeinschaft sein — schwer zu finden.
Die überlieferte Norm wird in solchen Zeiten
verdächtig und Paradoxien werden wahr. Wer

164



sich in seiner weltanschaulichen Tradition
gesichert wähnt, mag weiter weg sein von der
Verwirklichung des lebendigen Erzieherideals als
mancher Zweifler und Sucher.

Diese Lage hat die Schaffung eines neuen, dem
alten überlegenen Menschenbildes gefordert und
damit auch eines neuen Erziehungsideals. Den
ersten Schritt auf diesem Wege hat die Psychologie

getan. Sie hat erfolgreich versucht,
Lebensäußerungen zu erklären, die uns bisher
unverständlich schienen. Aber auch die Psychologie
leistet nicht alles und hat ihre Gefahr. Wo sie
Verhaltensrezepte auf Grund ihrer Erkenntnisse
gibt, da entfernt sie den Erzieher von seiner Natur
und macht ihn unsicher. Mit dem Eindringen der
Psychologie in die Erziehung wächst die Gefahr,
nichts mehr aus Herzensgrund tun zu müssen, da
man das Verhalten in Zucht und Strafen aus

erklärenden Ueberlegungen nunmehr eindeutig
ableiten könne.

Sie haben mir als einem Psychologen den Auftrag

erteilt, zu Ihnen psychologisch über das
Strafproblem zu sprechen. Ich habe es aber
vermieden, meine Ausführungen einfach im
Psychologischen endigen zu lassen. Mein Bestreben war,
darüber hinauszugehen und zu versuchen, das
Strafproblem im Allgemein-Menschlichen zu
begründen, um nun erst eine Lösung von möglichst
allgemeiner Gültigkeit zu finden. Eine Lösung,
die weit davon entfernt ist, ein Rezept zu sein.

Wenn ich dabei zu dem Ergebnis komme, daß
Strafen nur dann gut sei, wenn es im liebenden
Verstehen gründet, so hoffe ich, daß ich mit dieser

meiner Ueberzeugung auch die Ihre mit
ausspreche.

Die Erziehungsanstalten Belgiens von Ernst Locher, Zürich.

Vor 1912 gab es in Belgien weder Jugendanwälte

noch staatliche Erziehungsanstalten. Die
Aburteilung Jugendlicher erfolgte durch die
Berufsrichter, welche die Verurteilten den staatlichen
Gefängnissen überwiesen.

Erst der Initiative Dr. Decrolys und des damäli-
gen Justizministers Vandervelde ist es zu verdanken,

daß besondere gesetzliche Bestimmungen
für den Schutz und die Ueberwachung der
Jugend, und damit verbunden die ersten
Beobachtungsstationen und Erziehungsanstalten unter
staatlicher Kontrolle geschaffen wurden. Heute
führt schon ein geringes Delikt den Jugendlichen
vor den Jugendrichter und zur Beobachtung in die
Beobachtungsstation. Inhaber der elterlichen
Gewalt haben das Recht, ihren Schützling dem
Jugendrichter anzuzeigen. So wurde z. B. ein
Knabe, dessen Eltern getrennt lebten und der von
seinem Vater fort zur Mutter floh, vom Vater dem
Jugendrichter und von diesem in die
Beobachtungsstation überwiesen.

Der Jugendrichter hat es in der Hand, die
vorübergehende Einweisung in die Beobachtungsstation

vorzuschlagen, was heute fast ohne
Ausnahme bei jedem Falk angewendet wird. Man
bezweckt damit die frühzeitige Erfassung schwieriger

Elemente. Die Begutachtung in der
Beobachtungsstation erfolgt nach dem Gesichtspunkte,
inwiefern die Möglichkeit besteht, ein Kind
erzieherisch zu beeinflussen; ob ein mehr oder
weniger starker Wille im Zögling vorhanden oder
zu wecken ist, seine Schwäche zu überwinden.
Diese Gesichtspunkte sind schließlich auch
maßgebend bei der Strafvollziehung. Je nachdem
erfolgt die Entlassung in das frühere Milieu oder in
eine Pflegefamilie oder Anstalt. Bei der
Versorgung in eine Erziehungsanstalt spielt für die
Wahl derselben wiederum nicht die Schwere des
Delikts, sondern der Charakter des Kindes
ausschlaggebende Rolle. Man unterscheidet demnach

verschiedene Grade von Erziehungsanstalten,
je nach der Ansprechbarkeit des Kindes auf

erzieherische Beeinflussung. Und zwar von der

offenen Anstalt (sog. „ferme écoles") für Debile
bis zu der geschlossenen Anstalt hinter Mauern.
In Belgien werden diese Erziehungsanstalten mit
„école" bezeichnet. (Ferme école, école d'observation

usw.) Man will damit die gerne etwas
abschreckende Bezeichnung „Anstalt" vermeiden.

Die staatlichen Erziehungsanstalten sind riesige
Gebäude (vergleichbar unsern Spitalbauten) oder
Gebäudekomplexe mehrerer Pavillons für 200 bis
300 Kinder. Diese Zentralisation ermöglicht vor
allem (neben vielen Nachteilen besonders auf
Kosten des Kindes) denkbar größte Aufteilung
der Verantwortung unter dem Personal. Die
Leitung liegt meist in Händen einer pädagogischen
Persönlichkeit und eines Arztes, zu denen sich
noch die wirtschaftliche Leitung gesellt. Die
Aufteilung der Kinder in verschiedene Pavillons
erfolgt in Sektionen und Gruppen von 20 bis 50
Kindern. Die Einteilung wird nach folgenden
Altersstufen vorgenommen:

1. Sektion Vorpubertätsalter (bis zum 13.
Altersjähr).

2. Sektion Pubertätsalter (vom 13. bis 16.
Altersjahr).

3. Sektion Nachpubertätsalter (vom 16. bis
22. Altersjahr).

Die Gesamtaufsicht und Verantwortung über
eine Sektion hat meistens ein Lehrer. Er führt
die Dossiers der Zöglinge seiner Sektion und
steht in direktem Verkehr mit Eltern und Jugendrichter.

Die Sektionen sind je nach Anzahl der
Kinder aufgeteilt in verschiedene Gruppen, von
welchen jede ihren eigenen Pavillon hat und
damit gewissermaßen eine eigene Familie bildet.
Der Gruppenchef (meistens ein Werkführer oder
Erzieher) spielt im intimeren Gruppenkreise mehr
eine väterliche Rolle, als Freund, Führer und
Vertrauter der Kinder. Zur Bewältigung der Aufsicht
sind ihm Erzieher zugewiesen.

Den Erziehungsprinzipien liegt der Grundsatz
des „régime de la porte ouverte" zugrunde; mit
andern Worten: Zellen und verschlossene Türe

165


	Strafe und Gemeinschaft

