
Zeitschrift: Fachblatt für schweizerisches Anstaltswesen = Revue suisse des
établissements hospitaliers

Herausgeber: Schweizerischer Verein für Heimerziehung und Anstaltsleitung;
Schweizerischer Hilfsverband für Schwererziehbare; Verein für
Schweizerisches Anstaltswesen

Band: 8 (1937)

Heft: 9

Artikel: Die Bedeutung des christlichen Glaubens in der Anstalt

Autor: Grob, R.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-806411

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 23.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-806411
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


taner wird man erinnert, die ihre Söhne den
Familien entzogen, damit keine Verweichlichung
eintrete. Ein englischer Schriftsteller — Bernhard
Shaw — bezeichnete Erziehung als organisierten
Kampf der Erwachsenen gegen die Jugend; lesen
wir amerikanische Bücher über die Jugend, so
kehren wir den Satz um und wünschen, daß dieser

organisierte Kampf der revolutionären,
modernen Jugend gegen die Erwachsenen in unserm
Schweizerland keine solche Formen annehmen
möge!

Anläßlich einer Tagung zürcherischer Heimleiter

beneidete uns der Referent — ein Herr Re¬

gierungsrat — um unsere schöne Aufgabe. 1 hr
habt es wie Fürsten und Könige, regiert
unumschränkt in euren Anstalten", behauptete er.
Hätte der gute Mann erst noch ein paar Heime
gesehen, auf aussichtsreicher Höhe erbaut, mit
Mauern und Türmen bewehrt — so von Format
Regensberg, Turbenthal, Kastelen u. a. — er
würde sich bestimmt um eine Hausvaterstelle
beworben haben!

Trachten wir darum als weise Fürsten, als
fürsorgende Könige zu regieren. Dann kann von un-
sern Häusern reicher Segen ausgehen, trotz allerlei

Grenzen, die unserm Können gesetzt sind!

Die Bedeutung des christlichen Glaubens in der Anstalt
von Pfr. R. Grob, Direktor der Schweiz. Anstalt für Epileptische, Zürich

Der erste christliche Anstaltsvorsteher, der
Kirchenvater Basilius der Große, der in der Mitte
des 4. Jahrhunderts Anstalten von 2000 Einwohnern

in Neucäsarea in Kleinasien gegründet hatte,
mußte sich einmal mit der Frage auseinandersetzen,

ob es gut sei, daß in der christlichen
Erziehung heidnische Schriftsteller über Kunst und
Wissenschaft gelesen würden. Er sagte nun in
seiner berühmten Schrift „An die Jünglinge":

„Die Seele verlangt vornehmlich nach der
Frucht der Wahrheit, aber es steht ihr auch das
Gewand fremder Weisheit nicht übel an, wie
Blätter den Früchten Schatten und liebliches
Ansehen gewähren. Es wäre erbärmlich, wenn
wir wohl die schädliche Kost von uns wiesen,
aber von den Lehren, die unsere Seele ernähren,
keine Notiz nähmen."

Basilius warnt mit diesen Worten vor einer
christlichen Engherzigkeit, die sich streng von
allen Errungenschaften der damaligen heidnischen
Kultur abschließen wollte. Er hält dafür, daß
gerade der gläubige Christ die Wissenschaft seiner
Zeit gründlich studieren solle, dabei jedoch die
Kraft haben müsse, in einer heidnischen Kultur
zu leben, ohne ihrem heidnischen Geist zu
verfallen. Was er an Weisheit und Schönheit von
ihr erlernen könne, solle er im Geist des christlichen

Glaubens in seiner Wirksamkeit zum
Ausdruck bringen.

Basilius, der früher einen mächtigen Reichtum
besessen hatte und ein naher Freund des Kaisers
Julian gewesen war, hatte sich später der strengen

Askese zugewandt und sein Vermögen zur
Gründung großer Anstalten verwendet, in denen
tüchtig zum Wohl des Volksganzen gearbeitet
wurde. Er ist auch in der Volkswirtschaftslehre
als der erste Volkswirtschafter bekannt, der feste
Preise eingeführt hat. Nach seiner Bekehrung
zum christlichen Glauben brauchte er lange Jahre,
um sich aus einer allzu strengen Weltabgeschlossenheit

zu einer Weltoffenheit im christlichen
Sinne durchzuringen. Als er aber so weit
fortgeschritten war, suchte er auch seine Anstalten
in diesem Geiste zu leiten: Aufgeschlossenheit
gegen Gott, Offenheit gegen die Erkenntnisse
dieser Welt und Hilfsbereitschaft gegenüber jeder
Not, die rings im Lande war.

Im letzten Jahrzehnt sind wiederholt Anklagen
gegen die christlichen Anstalten laut geworden.
Man warf ihnen Zurückgebliebenheit und
Weltfremdheit vor, und mögen auch manche von
diesen Vorwürfen dreißig oder fünfzig Jahre zu
spät gekommen sein, so müssen wir doch
zugeben, daß sie leider zu einem großen Teil
berechtigt waren, und auch noch heute in vereinzelten

Fällen teilweise berechtigt sein mögen.
Man hat ihnen vorgeworfen, sie übten gegenüber
ihren Kindern eine übertriebene Zucht. Die jungen

Gemüter fänden dort zu wenig Sonne, zu
wenig Verständnis und würden in spartanischer
Sparsamkeit erzogen.

Fragen wir nach den Ursachen, die zu einem
oft etwas freudlosen Geist in manchen christlichen

Anstalten geführt haben, so müssen wir
die Zeit ihrer Entstehung in der Mitte des letzten
Jahrhunderts ins Auge fassen. Damals wurden
sie oft von pietistischen Kreisen, die gegen die
Welt eines neu aufkommenden brutalen Materialismus

und ihre flache Aufklärerei kämpften, ins
Leben gerufen und sie trugen dann den Stempel
eines Menschen, der wie der Kirchenvater
Basilius in einer schroffen Wendung einem
christentumsfeindlichen Geist entflieht, um sich
zunächst möglichst von dieser Welt abzuschließen,
und diese Abgeschlossenheit suchte man zur
angeblichen Bewahrung des christlichen Glaubens
an manchen Orten dadurch zu verstärken, daß
man die altväterische Tradition auch mit all ihren
unguten Seiten festhielt. So übte man innerhalb
der Anstaltsmauern gegenüber einem ziemlich
ehrfurchtslosen Geist der Welt strenge Zucht und
pflegte hier eine Art von Ehrerbietung, die sehr
ins Aengstliche und in eine harte Starrheit überging.

Es herrschte oft in diesen Räumen, in
denen viele Kinder zusammengepfercht wurden,
eine etwas muffige Luft, unter der auch die
Anstaltseltern litten.

Von Seiten manches Komitees wurde nichts
getan, um solche Uebelstände zu beheben, im
Gegenteil, man hatte da und dort den Eindruck,
als versammelten sich gelegentlich in diesen
Behörden jene Damen und Herren, die es bedauerten,

daß die schöne Patrizierzeit, wo man noch
Landvogteien und Pfründe zu vergeben hatte,

154



vorüber sei, und die nun einen, wenn auch sehr
mäßigen Trost darin fanden, die Reste der alten
Patrizierherrschaft in den ihnen untergebenen
Anstalten weiterzuführen. Ein Hausvater einer
solchen Anstalt hatte sich z. B. einmal dazu
hinreißen lassen, eine Wegtafel, die den Pfad zu
seiner Anstalt wies und die durch den Regen
unleserlich geworden war, auf eigene Verantwortung

hin frisch anzustreichen. In der nächsten
Komiteesitzung wurde ihm wegen der Ueber-
schreitung seiner Kompetenzen eine ernstliche
Vorlesung gehalten. Darüber zu entscheiden, ob
eine solche kleine Tafel neu angestrichen werden
solle oder nicht, liege durchaus nicht in seiner
Vollmacht. Ueber solche Dinge hätte seit jeher
das Damenkomitee im Verein mit dem
Herrenkomitee die Verantwortung übernommen.

Daß bei diesem Druck, der von oben kam und
die freie, selbständige Wirksamkeit der Vorsteher
lähmte, der Druck dann auch im Hause selbst
auf die übrigen Insassen weiterwirkte, war nur
allzu verständlich. Freilich müßte man dann auch,
um gerecht zu sein, neben derartigen Erscheinungen

die Verhältnisse schildern, wie sie damals
in sogenannten neutralen Armen- und Waisenhäusern

geherrscht haben und wie sie auch oft
in den bürgerlichen Armenpflegen des vergangenen

Jahrhunderts zum Ausdruck kamen.
Man war eben nicht mehr in der Zeit der

Reformation, wo z. B. von Calvin in Genf gefordert
wurde, daß der beste Arzt für die Armen erwählt
werde, und daß gerade die Kinder der Armen
unter Verhältnissen erzogen würden, wie sie das
durchschnittliche Bürgertum seinen Kindern geben
könnte. Sogar der berühmte Pestalozzi hatte, was
man heute gern verschweigt, im Gegensatz zur
Auffassung der Schweizer Reformatoren und trotz
der Zeit der Aufklärung, strengste Standeserziehung

gefordert, wobei er davon abriet, die Kinder

des sogenannten dritten Standes in die
Verhältnisse des Bürger- oder gar Adelstandes
hineinwachsen zu lassen.

Solche abwegige Auffassungen haben bei der
christlichen Anstaltserziehung des letzten
Jahrhunderts oft mitgewirkt und dem Anstaltsleben
zum Teil ihr Gepräge aufgedrückt. Auf der
andern Seite ist freilich auch hervorzuheben, wie in
vielen dieser Anstalten mit bescheidensten Mit;
teln doch eine tüchtige Erziehung geboten wurde
und wie manche gerade durch die strenge
Einfachheit zu tapfern und arbeitsfreudigen
Menschen erzogen wurden. Es muß hier auch gesagt
werden, daß in jener Zeit, wo der Staat nur in
sehr geringem Maße Beiträge lieferte, diese
Werke der christlichen Liebestätigkeit für viele
eine Heimstatt boten, ohne die sie im Leben
untergegangen wären. Es ist auch zu bedenken,
daß dort, wo eine Anstalt in der angeblich
beneidenswerten Lage ist, ungehemmt Geld verlangen

zu können, die Kunst fortschrittlich zu
erscheinen (fortschrittlich vor allem in der äußern
Einrichtung), nicht übermäßig schwierig ist und
daß demgegenüber die Kunst, mit verhältnismäßig

viel bescheideneren Mitteln ein Heim
wohnlich und sonnig zu gestalten, eine wirkliche
Kunst bedeutet und an den Vorsteher die größten

Anforderungen stellt. Und diese Kunst ist gewiß
von manchen Anstalten, die sich christlich nannten,

treu und gut geübt worden und wird heute
erst recht geübt.

Fragen wir aber nach dem christlichen Glauben
und nach seiner Bedeutung für die Anstalt, so
handelt es sich um eine grundsätzliche Frage, die
nicht damit angetan werden kann, daß wir gute oder
schlechte Beispiele für jene Anstalten aufzählen,
die sich als christlich bezeichnen. Es geht hier
also nicht um die Frage, ob eine bestimmte
Tradition fortgesetzt werden soll oder nicht, sondern
es geht darum, welche Bedeutung der Glaube für
die Anstaltserziehung, die Hausgemeinschaft und
die ganze Führung der Anstalt hat.

Glücklicherweise leben wir in einer Zeit, wo
diese Bedeutung wieder jedem, der sehen will,
groß werden muß. Reden wir zunächst von der
Einstellung, die sich aus dem christlichen Glauben

zur Erziehung
ergibt. Wo lebendiger christlicher Glaube ist, da
ist Ehrfurcht vor dem Schöpfer, der die Menschen
nicht wie Backsteine in einer Ziegelfabrik nach
dem gleichen Modell erschaffen hat, sondern wie
die Heilige Schrift sagt: „Ein jedes nach seiner
Art." Es ergibt sich daraus die Aufgabe und die
Freude, jedes anvertraute Menschenkind nach
seiner Art zu nehmen, die Eigenart eines jeden
Zöglings und eines jeden Mitarbeiters als eine
gegebene Tatsache zu achten.

Der christliche Erzieher wird dabei nach dem
Grundsatz des Kirchenvaters Basilius die Erkenntnisse

der modernen Wissenschaft soweit als nur
möglich erforschen. Aber er wird gerade durch
seinen Glauben davon zurückgehalten, irgendein
System oder eine Methode als einen Passepartout
zu betrachten, mit dem er die Seelen seiner
Zöglinge und ihre Eigenart erschließen kann. Er
wird, auch wenn er sich gründlich in
psychoanalytischer Literatur umgesehen hat, nun nicht in
jedem Zögling ein Bündel von Komplexen sehen,
die man nur aufzulösen braucht, um dem jungen
Menschen auf die Beine zu helfen. Er mag sich
gründlich in die Literatur der Intelligenzforschung
eingelebt haben, ohne daß er nun in seinem Zögling

wandelnde Intelligenzprofile sieht und ohne
daß er meint, es sei damit etwas gesagt, daß der
Zögling nach Binet-Simon einen Intelligenz-Quotienten

von 0,713 aufweise. Er wird medizinische
Bücher über Entwicklungshemmungen im Kindesalter

gelesen haben, ohne zu meinen, mit einem
halbmedizinischen Dilettantismus eine gesunde
Lausbuberei eines 14-jährigen Frechdachses als
Symptom bestimmter Krankheitsformen bezeichnen

zu müssen. Er wird eine pädagogische
Typenlehre gelesen haben, ohne nun zu meinen,
damit, daß er seinen Zögling in irgendein solches
Schema eingliedere, sei etwas Wesentliches von
seiner Eigenart gesagt.

Gerade der christliche Glaube läßt ihn in jedem
Menschen eben den Menschen mit seiner Eigenart

und seinen Widersprüchen suchen, und die
Anerkennung dieser Eigenart ist ihm nicht allein
eine Forderung pädagogischer Weisheit und ein
Mittel zur zielbewußten Erziehungsarbeit, sondern
auch christlicher Glaubensgehorsam gegenüber

155



dem Schöpfer aller Menschen. Er anerkennt die
Eigenart seiner Zöglinge als ein lebendiges
Geheimnis. Die verschiedenen pädagogischen und
psychologischen Erkenntnisse sind ihm wohl
Fingerzeige, Hinweise, um die Eigenart besser zu
erfassen, aber sie bieten ihm auch nur soviel, als
für einen Graphologen ein Schriftbild bietet. Das
Entscheidende ist nun die Deutung, und zwar die
lebendige, tief einfühlende Deutung, die nicht das
im andern sehen will, was im Bereich unserer
Schablonen liegt, sondern was wirklich im andern
ist, was „hinter ihm steckt".

Der christliche Erzieher betrachtet alle diese
psychologischen Methoden wie farbige Brillen,
die einem Kurzsichtigen geboten werden. Sie bieten

ihm ein wertvolles Hilfsmittel, besser zu
sehen, aber sie lassen ihm zugleich die Natur in
einem künstlichen und einseitigen Licht erkennen,
so daß er sich solcher Mittel nur mit der nötigen
Vorsicht bedienen darf.

Aber braucht es dazu den christlichen Glauben?
Ist das nicht einfach eine elementare Forderung
jeder Erziehungsarbeit? Gibt es nicht
hervorragende Erzieher, die gerade für die Eigenart ihrer
Zöglinge ein wunderbar feines Verständnis haben
und die uns offen erklären, dem christlichen Glauben

ferne zu stehen? Gewiß gibt es solche
Erzieher und gewiß gibt es auch anderseits
sogenannte christliche Erzieher, die es darauf
unbewußt abgesehen haben, ihre Zöglinge in starre
Formen zu pressen, indem sie sich irgendein
Normalbild davon gemacht haben, wie ein Mensch
eigentlich aussehen sollte. Von diesen verflachten
Namenchristen, unter denen einige einen hohlen
Bildungsdünkel, leere Vielwisserei und einen ziemlich

lächerlichen Persönlichkeitskultus treiben, hat
der verstorbene Pfr. Schenkel von Schaffhausen,
der am St. Johann wirkte, einmal erklärt, von
ihnen heiße es: „Lasset uns Menschen machen,
ein Bild, das uns gleich sei." Der echte christliche

Glaube zeigt sich gerade darin, daß er an
den Menschen nicht einen Normalmaßstab
anlegen will, der von Menschen aufgestellt ist,
ungefähr so, wie man schon in der Breslauer
Schule glaubte, endlich in der Methode von
Bobertag ein Normalmaß für die Intelligenz im
Kindesalter herausgefunden zu haben. Wenn es
aber nicht einmal möglich ist, für die reiche
Vielgestaltigkeit der Intelligenzformen ein
Einheitsmaß herzustellen, so ist es noch viel weniger
möglich, dies für den Charakter zu tun. Der
christliche Erzieher wird sich vor nichts so sehr
hüten, als die Menschen nach irgendeinem
solchen Maßstab gleichschalten zu wollen. Weder
nach dem Maße eines heldischen oder
revolutionären oder gut bürgerlichen Menschen oder
nach dem Maße eines tugendsamen
Musterknaben. Er wird sie nicht ansehen nach dem
Maße eines psychiatrischen, psychologischen,
politischen oder wirtschaftspolitischen Schemas; er
hat nur einen einzigen Maßstab, der weit über
alle andern Maßstäbe hinausgeht, die Gottes-
kindschaft, wie sie in Christus offenbart wurde.
Das ist freilich kein wissenschaftlich oder
philosophisch erfaßbares Messen, das gehört in das
Gebiet des Glaubens.

Aber was will das praktisch sagen? Zunächst
die Hauptsache: er sieht in dem Mitmenschen
nicht nur das, was er ist, sondern was aus ihm
wird. Er sieht ihn unter dem Licht der Verheißung,

was Gott aus ihm macht. Er sieht in ihm
nicht nur das Ergebnis einer schlechten
Erziehung, die Summe ererbter Anlagen, das
Produkt des Milieus, sondern den Menschen, dem
das Gewaltigste verheißen ist, die Gotteskind-
schaft. Er glaubt, daß gerade dem, der vor ihm
steht, diese Verheißung gilt. Er glaubt nicht an
irgendwelche Zwangsläufigkeit der Entwicklung,
sondern an das Wirken der freimächtigen Gnade
Gottes, das nicht an die Gesetze der Vererbung,
der Anlage, der Umwelt gebunden ist. Er glaubt
sogar, daß sich die maßlose Güte Gottes, wie sie
uns in Christus entgegentritt, gerade an den
Charakterschwierigkeiten und Schwächen seines
Zöglings kund tun wird. Darum freut er sich am
Werden und Wachsen, und in dieser Freude
erwächst in ihm gleichsam eine Hellsichtigkeit, die
in dem Menschen seiner Umgebung das Gute
sieht, das aus ihm wird.

Und von hier aus wird ein fröhliches und
tapferes Vertrauen zur Selbstverständlichkeit. Man
könnte dieses Vertrauen auch mit dem
vielmißbrauchten Wort der Liebe bezeichnen.

Es gibt eine Methode, um den Menschen
schlecht zu machen, die mit einer unheimlichen
Sicherheit wirkt. Man muß ihn ständig
kritisieren, von ihm das Schlechte glauben, ihn bei
sich selbst in ein zwangsläufiges System
eingliedern, man muß ihn innerlich aufgeben und
ihn dies, wenn auch nur unbewußt, fühlen lassen,
und er lebt in einer Luft ähnlich jenem Todesnebel,

der in Grubenbezirken sämtliche Pflanzen
zum Vergilben brachte. Und es gibt eine
Methode, an der Entfaltung eines Menschen
mitzuhelfen: Man muß ihm das Beste zutrauen, von
ihm alles erhoffen, an das glauben, was Gott an
ihm tut, der unendlich mehr kann, als Menschen
nur zu hoffen vermögen, und in dieser Luft wird
es ihm leicht gemacht, den verborgenen Ruf zu
hören, der die Hüllen seiner Verschlossenheit
sprengt und ihn entlastet.

Wo dieser Glaube lebendig und kühn herrscht,
steht neben ihm als ständiger Begleiter der christliche

Wirklichkeitssinn. Basilius warnt z. B. einen
Zögling, der an Minderwertigkeitsgefühlen leidet,
davor, sich für die Kläglichkeit seines gegenwärtigen

Seins dadurch zu entschädigen, daß er sich
phantasievollen Träumen hingebe. Der Kirchenvater

sagt, dies widerspreche der Wahrhaftigkeit,
die jeder Christ aufbringen müsse und in der er
allein wachsen könne. Er wäre also nichts weniger

als ein Freund der sogenannten Abreaktions-
methode gewesen, wie sie vor einem Vierteljahrhundert

eine Zeitlang als große Entdeckung
gepriesen wurde. Er verlangte den Mut zur Wahrheit

und zur Wirklichkeit.
Dies gilt auch für den christlichen Erzieher in

der Beurteilung seiner Zöglinge. Glauben, das
heißt nicht, sich ein Phantasiebild vom andern zu
machen oder gar ein Phantasiebild von den
Erfolgen, die man beim andern gern hervorzaubern
möchte. Es heißt, den andern in klarem Wirk-

156



lichkeitssinn möglichst so zu sehen, wie er ist
mit seinen guten und schwachen Seiten, seinen
guten und verderblichen Neigungen. Aber es
heißt zugleich, gerade jetzt erst recht, von ihm
das Beste hoffen und in der Erziehungsarbeit ihm
gleichsam eine Stütze zu geben, daß er selber
gehen lernt. So muß sich der Glaube in der
täglichen Aufgabe an dem Mitmenschen in den
besondern Schwierigkeiten des Alltags erwahren.
Und wie soll diese Aufgabe, die uns immer
wieder unsere eigene Unvollkommenheit und
Schwäche klar vor Augen führt, anders bewältigt
werden als eben wieder durch den Glauben?

Der einzelne entfaltet sich innerhalb der

Gemeinschaft.
Er zeigt seine Eigenart weniger in der Isolation,
sondern im täglichen Verkehr mit seinen
Mitmenschen. Die Gemeinschaft ist für ihn von der
größten Bedeutung.

Die Frage nach dem Verhältnis des einzelnen
zur Gemeinschaft steht heute wieder im Vordergrund

der Tagesordnung, und gerade an dieser
Frage muß sich der christliche Glaube bewähren.
Das Idealbild einer Gemeinschaft besteht nicht
in bloßer Betriebsgemeinschaft, nicht in einer
Kasernengemeinschaft, nicht in einer
Vereinsgemeinschaft, sondern für die christliche Kirche
wird in der Bibel das Bild gebraucht, daß die
Menschen hier zusammengehören wie die Glieder
an einem Leib. Sie sollen in einem lebendigen
Organismus miteinander verbunden sein. Dies ist
freilich eine Forderung und eine Verheißung des
Glaubens. Diese Gemeinschaft besteht nicht in
der Kraft des Menschen, sondern in der
Kraft des göttlichen Geistes, der den
einzelnen durch Christus über sich selbst hinausführt,

aus seiner Eingeschlossenheit loslöst, ihn von
sich selbst befreit und mit den andern Menschen
zu einer Gemeinschaft verbindet, die ihn selbst
entfaltet, so daß seine Eigenart gerade in dieser
Gemeinschaft, und zwar in aller Freiheit, zur
Entfaltung kommt.

Dieses Bild, das von der Kirche gebraucht wird,
wird dem Anstaltsleiter als ständige Mahnung
und Verheißung vor Augen schweben. Es gilt
nicht, eine Gemeinschaft auf Kosten der Gaben
und Anlagen zu formen, die jedem einzelnen
gegeben sind, sondern eine Gemeinschaft, in der die
Spannung, die immer unter uns Menschen
zwischen dem einzelnen und der Gemeinschaft
bestehen wird, tapfer und freudig ertragen wird.
Hier soll nicht eine Gemeinschaft durch Tugendknaben

oder eine Gemeinschaft von Unterdrückten,
die sich nur widerwillig einem harten Zwang

fügen, gebildet werden, sondern eine natürliche
Verbindung von natürlichen Menschen mit ihren
Fehlern und Schwächen, die aber gerade durch
den Geist, der im Hause wohnt, eingeladen werden,

gemeinsam zu wachsen.
Nach dem christlichen Glauben ist die Gemeinschaft

nicht einfach eine Resultantenwirkung der
verschiedenen geistigen Eigenarten von einzelnen
Personen, sondern eine Verbindung überpersönlicher

Art, in der sich ein seltsames Geheimnis
kund tut: „Wer sein Leben gewinnt, der wird

es verlieren", sagte unser Herr Christus, „und
wer es verliert um meinetwillen, der wird es
gewinnen." Also nicht dadurch, daß der einzelne
sich und seine Persönlichkeit selbst in den
Mittelpunkt stellt und sich möglichst auf Kosten der
andern und der Gemeinschaft durchsetzt, findet
er seine Entfaltung, sondern im Gegenteil: seine
Persönlichkeit wächst gerade dadurch am besten,
daß sie sich nicht wichtig nimmt, nicht nach
ihrem Stil und Eindruck fragt, sondern sich für
eine große Sache, oder besser gesagt, für die
allergrößte Sache hergibt, die allen gilt, dem
schlichten Gehorsam gegenüber dem Befehl des
höchsten Gesetzgebers, der unser Schöpfer ist.

So kann auch die Gemeinschaft nicht dadurch
gemacht werden, daß viel über das Thema
„Gemeinschaft" geredet wird. Sie wächst dann am
freiesten, wenn sie gleichsam von selbst wächst,
wenn sie erlebt wird in der täglichen Arbeit, an
den täglichen Freuden, die für alle gemeinsam
sind. Und wenn in dieser Gemeinschaft das zum
Ausdruck kommt, was über den Menschen steht
und sie miteinander verbindet, die

höchste Autorität,
nämlich die lebendige Autorität Gottes, die alle
Starrheiten menschlicher Autorität durchbricht.
Hier stehen wir vor dem modernen Problem der
Führerfrage. Es ist ein bekanntes Schlagwort,
daß unsere Zeit führerlos sei und Führer nötig
habe. Was sagt der christliche Glaube dazu?
Vom christlichen Glauben aus ist der der höchste
Führer, der der niedrigste Diener ist. „Wenn
jemand unter euch groß sein will, so sei er aller
Knecht." Er muß wissen, daß seine Autorität,
die er als Erzieher oder Vorsteher verlangt, nichts
zu tun hat mit einer feierlichen Amtswürde, mit
.gewichtigem Wesen, mit dem Geltendmachen
seiner Persönlichkeit, sondern nichts als Dienst
im Auftrag des Höchsten ist. Seine Führerschaft
darf ihn nie dazu verleiten, die andern nur als den
Stoff zu betrachten, in den er sein eigenes Bild
abdrückt. Die jungen Hausgenossen sollen spüren:

wenn hier etwas verlangt wird, so wird es
nicht verlangt, damit irgendeine Marotte des
Vorstehers durchgeführt werde, sondern der
Vorsteher verlangt es, weil er genau unter demselben
unsichtbaren lebendigen Befehl steht wie der
kleinste Junge. Das einzige Bild, das in dem
Zögling wachsen soll, ist, um mit der Bibel zu
reden, das Bild des Menschensohnes, der zugleich
der Gottessohn ist.

So wirkt die Autorität verbindend und befreiend

statt erniedrigend. So wird der Gehorsam
nicht ein Menschendienst, gegen den gerade die
besten Jugendlichen leidenschaftlich rebellieren
werden, sondern der Gehorsam wird zur gemeinsamen

Verpflichtung und zum gemeinsamen Weg
der Entfaltung. Es ist eine der köstlichsten
Eigenschaften der Schweizer Jugend, daß sie gegen
nichts derart widerborstig wird, wie gegen einen
.Meister, der keinen höhern Meister über sich hat.
Da ahnt sie schnell, daß sie in einem solchen Fall
Menschendienst und Menschenknechtschaft üben
sollte, daß hier ein Mensch vor ihr steht, der sein
eigener Gott ist, der Meister sein will und doch

157



darum meisterlos ist, weil er keinen höhern Meister

über sich anerkennt. Solche Zustände
verderben wie nichts anderes die Gemüter der
einzelnen und die ganze Gemeinschaft.

Ganz besonders verheerend wirkt die innere
Meisterlosigkeit des Meisters dort, wo er im
Namen des Christentums Gehorsam verlangt und
dabei im letzten Grund doch nur sich selber meint
und seiner kleinlichen Ehre und seiner
Rechthaberei frönt und sich einbildet, was er in seiner
Querköpfigkeit erzwängen wolle, so sei das
zugleich Gottes Wille — eben weil er, ohne es zu
wissen, im tiefsten Grund sein eigener Herrgott

ist. —
Von der Seite einer rein diesseitigen

Philosophie aus, die im Grunde genommen die
Meisterlosigkeit dem höchsten Gesetzgeber gegenüber

als Ideal anbetet, wird nun oft dergleichen
getan, als wäre die echte, dienende Autorität des
Christenglaubens überhaupt nicht vorhanden, und
wenn von christlicher Autorität die Rede ist, wird
sie dann gerne damit abgelehnt, daß man eine
Popanz eines zwängerischen Vorgesetzten
aufstellt und ihn dann gehörig ausstaffiert; man
zeichnet einen bigotten, herrischen und
selbstgefälligen Haustyrannen, der sich ungeheuer wichtig

nimmt und sich schließlich selbst einbildet, es
sei geradeswegs vom Himmel heruntergeredet,
was er sage. In der Literatur der vergangenen
Jahrzehnte könnte man derartige Bilder, wie sie
z. B. Otto Ernst in dem Drama „Flachsmann als
Erzieher" gemalt hat, reichlich antreffen.

Wir tun gut daran, solchen Bildern gegenüber
den Ratschlag des Kirchenvaters Basilius des
Großen zu befolgen, der die heidnische Literatur
zum Studium anempfahl und seine Mitchristen
aufforderte, möglichst viel aus ihr zu lernen;
denn wir sind alle Menschen, und die Gefahr
eines Mißbrauchs der Autorität ist nun einmal
gerade bei Erziehern und auch bei Anstalts-Vorstehern

eine Berufsgefahr. Daß sie nicht zur
Berufskrankheit auswachse, dagegen gibt es kein
besseres Mittel als eben den christlichen Glauben,
der die Lächerlichkeit aller menschlichen Würdigtuerei

und Feierlichkeit und alles hochbedeutsamen

Menschenwesens offenbart und allein die
freie und lebendige Autorität als letzte und wirkliche

Autorität anerkennt. Wo die Autorität mehr
ist als Dienst, wo sie Selbstzweck wird, ist sie
nicht mehr christliche Autorität.

Als einst vor vielen Jahren ein junger Erzieher
vor der Frage stand, ob er Anstaltsvorsteher werden

wolle, hat ihm sein Vater freundschaftlich von
dieser Berufswahl abgeraten, indem er zu ihm
sagte: „Wirst du Anstaltsvorsteher, so geht es
bei dir wie bei andern, daß man von dir sagen
kann: „Und was er spricht, ist Geißel und was
er schreibt, ist Blut." Und wenn du nun lange
sagst, bei dir werde es anders sein, so fürchte
ich doch, daß auch du eine Anstaltsvorsteherwürde

annehmen würdest, die dir innerlich nicht
gut tut." Dies war in jener Zeit gesprochen, in
welcher vielerorts im Erziehungswesen noch eine
allzu gesetzliche Autorität herrschte und in
welcher das Buch „Schatten über der Schule" am
Platz gewesen wäre. Währenddem ja heute wohl

vielerorts, wie Seminardirektor Fankhauser
bemerkte, eher „Schatten über den Lehrern" an der
Tagesordnung sind.

Sei dem wie ihm wolle, bei aller Wandlung des
Zeitgeistes und der Zeitströmung bleibt die
Tatsache unverändert fest bestehen, daß die Autorität

nur dort gemeinschaftsbildend und befreiend
wirkt, wo sie ein Dienst unter der höchsten
Autorität ist.

Wo dies erfaßt wird, hüte sich der Erzieher vor
vielen Befehlen. Er wird seine Anordnungen
möglichst davor bewahren, daß sie als private
Liebhabereien, die seinem Eigensinn dienen müssen,
mißverstanden werden können. Er kennt keinen
größern Schrecken, als wenn seine Vorstehertätigkeit

zur Befehlsausgabe ausarten will, welche
die Hausgenossen schließlich doch nur abstumpft,
und dasselbe gilt erst recht bei den Strafen.

Vor Jahren kam in unsere Anstalt ein 8-jähriger
schwachsinniger und fallsüchtiger Junge, ein
Zwerg von Gestalt, der einen großen Wasserkopf
nur mühsam auf seinem schmalen Hals aufrecht
hielt. Der Bub war abends nicht dazu zu
bewegen, in sein Bett zu steigen. Die Schwester
fragte ihn zuletzt, warum er denn nicht endlich
zu Bett gehen wolle, und schließlich gab er zur
Antwort: „I ha dänk hütt no nid off der Grind
übercho." Und es stellte sich nachher heraus, daß
der Kleine an krankhaften Verstimmungen und
Reizzuständen litt, in denen er häufig
Fensterscheiben einschlug oder sich ähnliche Entladungen
leistete. Kam dann der geplagte Vater abends
müde nach Hause, erzählte ihm die Mutter von
den jüngsten Schandtaten des angeblich mißratenen

Sohnes, worauf der Kleine regelmäßig
gezüchtigt und dann ins Bett geschickt wurde. Und
allmählich wurde es bei ihm gleichsam zum
Grundsatz einer unerschütterlichen Weltordnung,
daß, bevor man ins Bett geht, man eben „auf den
Grind überchunnt", und daß man folglich vorher
nicht ins Bett gehe.

Diese zerstörende Art der Autorität kann auch
in feinerer Form gehandhabt werden. Man kann
einem geistig auf den Kopf schlagen, bis der
andere abgestumpft und unempfänglich wird, und
auf diesen Mißbrauch der Autorität ist das Wort
der Heiligen Schrift gemünzt: „Ihr Väter, reizt
eure Kinder nicht zum Zorn!" Das will wohl
sagen: es muß alles vermieden werden, was die
Auflehnung gegen einen Mißbrauch der Autorität
hervorrufen könnte. Die Spannungen, die sich
in jedem jungen Gemüte auch gegen eine durchaus

dienstbereite und selbstlose Aeußerung einer
berechtigten Autorität von selbst anmelden, sollen
nicht künstlich geschürt werden.

Anderseits wird sich der Erzieher gerade auf
Grund seiner christlichen Erkenntnis nicht dazu
hergeben, nur Kamerad zu sein und dergleichen
zu tun, als sei er noch mitten in der Pubertätszeit.

Die Zeiten, wo Erwachsene im Schillerkragen,

Kniehosen und mit langen Locken
Schulbuben nachäfften, sind glücklicherweise vorbei.

Soll eine echte Hausgemeinschaft entstehen,
gilt auch hier das Wort der Heiligen Schrift
„Jedes nach seiner Art", der Mann nach seiner
Art und das Kind nach seiner Art. Nachdem man

158



gemeint hat, die Bäume wachsen am schönsten,
wenn man sie in einem Wald alle in Reih und
Glied stellt und genau in derselben Höhe miteinander

aufzieht, ist die heutige Forstwirtschaft
zur Erkenntnis gekommen, daß der sogenannte
Plenterwald, wo alt und jung miteinander wächst,
für alle das beste sei. Aber der christliche Glaube
kennt als verbindende Macht die ewige Jugend
und Jugendlichkeit der Gotteskindschaft, welche
die Spannung zwischen alt und jung, wenn auch
nicht aufhebt, so doch segensreich gestaltet.

Kraft dieser Jugendlichkeit, die nicht an die
Jahre gebunden ist, wird auch die Ausübung der
Autorität mitten in das gemeinsame Wachsen und
das gemeinsame Leben hineingestellt, und es tritt
in ihr die Machtausübung um so mehr zurück,
als der Einfluß wächst. Man könnte das Wesen
der christlich verstandenen Autorität in die Worte
zusammenfassen: möglichst wenig Macht-Ausübung

und dafür möglichst viel Einfluß. Und der
Einfluß, oder was die Heilige Schrift Wirksamkeit

nennt, hängt davon ab, wieviel von der
zarten, lebendigen, ewigen Jugend der Gotteskindschaft

einem Menschen gegeben ist. Es wird ihm
nicht mehr davon gegeben werden, als in seinem
Leben zugleich Dienst und Gehorsam gegenüber
dem höchsten Herrn, und zwar freudiger Dienst
und freudiger Gehorsam, gegeben ist.

Die eigentliche Machtausübung sollte unsichtbar

im Hintergrund stehen und nur im äußersten
Notfall angewendet werden müssen. Dem Zugang
zu einem Menschenherzen muß man so wenig
erzwingen wollen als den Zugang zum Reiche
Gottes. „Bittet, so wird euch gegeben, klopfet
an, so wird euch aufgetan" und nicht „Fordert
und erzwingt es" und nicht „Schlagt die Türen
ein, dann sind sie offen".

In dieser getrosten Haltung besteht
die Freude,

die das Zeichen des echten Christenglaubens ist.
Die Freude am Wachstum und an der Entfaltung
der uns anvertrauten Jugend. Was ist schließlich
Freude anderes als ein besonderer Ausdruck des
Wachstums und der Entfaltung? Und diese
Freude ist um so zarter und unverwüstlicher, je
weniger der Mensch sich selbst als der Herr über
Wachstum und Entfaltung vorkommt.

Es ist zugleich die Entdeckerfreude dessen, der
jederzeit bereit ist, die Eigenart des Mitmenschen
nicht als Last, sondern als eine Bereicherung
unserer Gemeinschaft zu empfinden. Je selbstloser
ein Mensch im andern wirklich den andern und
nicht sich selbst sucht, und je weniger er in ihm
das Spiegelbild irgendeines Schemas oder eines
Normaltypus sehen will, desto größer und lebendiger

ist die Freude an der Erziehung.
Es ist eine beständige Gefahr, daß das Anstaltsleben

zur leerlaufenden Betriebsamkeit ausartet,
und daß in seinem ermüdenden Dienst die Freude
blind wird wie veraltete Fensterscheiben in einem
Turmgemach. Da gibt es nun einmal keine
andere Kraft, die so freimächtig mitten im sogenannten

Alltagsgrau die Freude entzünden kann als der
lebendige christliche Glaube. Er bedarf zur
Freude nicht vieler künstlicher Mittel. Er hat es

nicht nötig, mit beständigen Reizmitteln, neuen
Attraktionen und sich überbietenden Geschenken
Freude zu erwecken. Es kann ein schlichter Ausflug,

wo die wahre Fröhlichkeit herrscht, zur
Quelle der Freude innerhalb der Anstaltsgemeinschaft

werden. Eine Erzählung abends im Kreise
der Anstaltsfamilie, eine frohe Stimmung bei der
Arbeit. Das Entscheidende ist nicht der einzelne
Anlaß zur Freude, sondern die Bereitschaft zur
Frohmütigkeit und der Hausgeist, der in den
Räumen herrscht.

Es war in frühern Zeiten bei der Erziehung
jenes Wort des Herrn Christus „Freuet euch mit
den Fröhlichen" wohl allzu wenig berücksichtigt
worden. Man versuchte, die Kinder in einem
gemessenen Ernst, wie er dem Alter eher
entsprechen mag, zu erziehen, so daß sie sich dann
mit heimlicher Ausgelassenheit für die graue
Würde und Feierlichkeit, die in manchen Schulen
und Erziehungsanstalten herrschte, entschädigten.
Man tat, als ob nicht gerade die wahre Freude
am ehesten im Falle wäre, den Sinn für den Ernst
und treue Pflichterfüllung zu wecken. Man sah
nicht ein, daß nichts so sehr die Herzen der
Jugend aufschließt, wie wenn der Erzieher selbst
zur gemeinsamen Freude offen ist, und daß kein
Geschehen in einem Kinderleben so erschütternd
ist, wie wenn einem Kinde eine gesunde Freude
vergiftet wird.

Und doch entspricht es dem innersten Wesen
des echten christlichen Glaubens, Freude zu
entzünden und Freude zu verbreiten und sie sorgsam
zu hüten, daß sie nicht zu schnell verlöscht. Auch
hier besteht das Geheimnis darin, daß niemandem

Freude aufgezwungen werden kann. Es muß
ihm mit dem Freude gemacht werden, was seinem
Wesen entspricht, und es muß gerade die
Gelegenheit ergriffen werden, die sich bietet, um
Freude zu machen. Und wo wahrhafter christlicher

Glaube herrscht, zeigt er sich darin
erfinderisch.

Da wird eine Aufgabe, die sonst als Plage und
eintönige Qual empfunden worden war, zur
interessanten Kraftanspannung. Mark Twain hat in
seinem berühmten Buch „Tom Savier" geschildert,

wie ein exemplarischer Lausbub, der einen
langen Gartenhag anstreichen sollte, es verstanden

hat, seine Kameraden derart von der Schönheit

dieser Aufgabe zu überzeugen, daß ihm jeder
ein Geschenk gab, nur um den Gartenzaun
anstreichen zu dürfen. Das Gegenbeispiel sind
Erzieher, die sogar eine Singstunde zum gefürchteten

Muß machen können.

Nun liegt es freilich nicht in dem Wirklichkeitssinn,
den uns der christliche Glaube schenkt, daß

aus der Arbeit ein Spiel gemacht werde. Sie muß
Arbeit bleiben mit all ihrer Mühseligkeit. Aber
gerade die Jugend hat die Gabe, sogar Strapazen
als Freude zu empfinden, wenn sie darin eine
Entfaltung ihrer Kräfte findet. Und wie im innersten

christlichen Leben jene höchste Forderung
gleich die höchste Verheißung ist: „Wachset an
dem, der das Haupt ist, Christus", so muß es
auch in der Erziehung zum Ausdruck kommen,
daß das Wachstum und die Entfaltung der gei-

1Î9



stigen Fähigkeiten zugleich eine Freude und eine
Verheißung ist.

So gibt es denn nicht eine düstere
Kasernenanstaltsdisziplin, die von beständigen sichtbaren
und unsichtbaren jugendlichen Revolten begleitet
ist, sondern eine Ordnung, die fest dasteht wie ein
Birnbaum, in dem der Saft die fröhlichsten Blüten
treibt. Eine Ordnung, die zugleich lebendig ist
wie die Ordnung in der Natur, wie in einem Leib,
dessen Glieder lebendig zusammenarbeiten.

Von weltlicher Seite wurde oft ein seltsames
Entweder-Oder gestellt: entweder eine lebendige
Gemeinschaft, in welcher die Kinder den Erwachsenen

du sagen, eine Selbstregierung eingeführt
haben, bei der die Erwachsenen immerhin noch
mitreden dürfen, und dann ein frohes und freies
Entfalten des jugendlichen Geistes; oder eine
düstere Erziehungskaserne, wo von oben herab
von verkalkten Bonzen dumpfe Befehle an die
armen, geknechteten Kinderseelen erteilt werden.

Der christliche Glaube lacht über dieses
Entweder-Oder. Er weiß, daß die sogenannte
Selbstregierung nur eine Vortäuschung falscher
Tatsachen ist, daß im letzten Grunde ja dann doch
wieder die Erwachsenen die letzten Entscheide
fällen. Sie mag als Spiel undUebung einmal einige
Zeit getrieben werden.

Aber grundsätzlich gesprochen ist gerade dort
am meisten Freude und Leben, wo zugleich eine
Ordnung und eine Autorität herrscht, die im
Dienst des höchsten Herrn steht. Es ist dort am
meisten Ordnung, wo zugleich am meisten
Entfaltung und Freude ist; um das Bild noch einmal
zu gebrauchen: Wie in einem wachsenden Baum
eine wunderbar lebendige, nicht mechanische,
sondern organische Ordnung herrscht, wo alles
ohne Kommando zur gemeinsamen Entfaltung
zusammenwirkt.

Organische Ordnung, was will das sagen? Der
Apostel Paulus nennt sich ein Werkzeug Gottes,
griechisch organon Theon. Dort wo der Mensch
ein Organ, das heißt ein Werkzeug Gottes ist,
da begreift er die Worte seines größten Dieners:
„Freuet euch in dem Herrn allewege, und abermals

sage ich euch, freuet euch." Da ist ihm
die Ueberwindung der Mühsal zuletzt ein Anlaß
zur Freude. Da wird die Ordnung immer weniger
Zwang, sondern Halt und Stütze für gemeinsames
Wachstum, wie ein Stamm eines Baumes nicht da
ist, um den Baum zu vergewaltigen, sondern um
ihm Halt zu geben und den Saftstrom empor zu
leiten in Aeste und Zweige. Der Stamm wird
deswegen nicht zu einem Gummischlauch,
sondern er bleibt der feste harte Stamm. So wird die
Ordnung im christlichen Sinne verstanden, nicht
zur Anarchie, sondern bleibt Ordnung, aber
Ordnung als Träger und als Schutz des Lebens.

Wo der Geist des christlichen Glaubens herrscht,
da vertreibt auch seine sieghafte Freude jene
kümmerliche Aengstlichkeit in den äußern Sorgen

des Lebens, jenes Hetzen und Jagen nach
irdischen

Sicherheiten
und Versicherungen gegen alle möglichen
Gefahren des Lebens.

Mich wundert, daß die Bäume heute noch
blühen, ohne daß man ihnen vorher die Police einer
Hagel- und Frostversicherung an den Stamm
gehängt hat. Aber mich wundert nicht, wenn der
Geist und das Leben dort absterben, wo der
Mensch nicht mehr wagt, frei zu atmen, bevor er
von der Wiege bis zur Bahre mit tausend
Versicherungen umgeben worden ist.

Wie könnte man eine Anstalt am besten
zugrunde richten? Man müßte ihr nur drei
Millionen schenken, wovon eine Million dem
wohlgehüteten amerikanischen Goldschatz als Sicherheit

in barem Gold einverleibt würde. Wenn
kein Kampf mehr mit äußern Sorgen da ist,
erstirbt meistens die Kraft, die aus der tapfern
gläubigen Ueberwindung solcher Sorgen kommt.

Gewiß können die Sorgen, wenn sie
übermächtig werden, den christlichen Glauben zum
bloßen Scheinbild werden lassen, wie nach den
Worten im Gleichnis des Herrn das aufsprießende
Korn erstickt, daß es keine Frucht bringt,
sondern im Schatten des Unkrautes bleich dahin-
serbelt, ohne Frucht zu bringen. Aber anderseits
haben gerade die lebendigsten Anstalten, die auf
dem Boden des christlichen Glaubens standen,
immer wieder durch die schwersten Sorgen
hindurch kämpfen müssen und sind auf diese Weise
innerlich frisch und lebendig geblieben.

Als einmal der Vorsteher einer Anstalt sich mit
einer schweren Menge unbezahlter Rechnungen
herumschlug und nicht wußte, wie er sich der
vielen Schulden erwehren sollte, sagte ihm der
staatliche Inspektor zu seinem Erstaunen: „Die
größte Not und die größte Gefahr ist jetzt die,
daß Sie vor lauter Sorgen das geistige Wachstum

und die Freude in der Anstalt nicht mehr
wie vorher pflegen. Wagen Sie es getrost im
Glauben und Sie werden sehen, daß dieses Wagnis

nicht umsonst gewagt wird."
Dort wo nach gut christlichem Sinn geglaubt

wird, erweist sich dieser Glaube als eine lebendige

Kraft, die sich gerade an den Sorgen, die
vor uns liegen, und an den Aufgaben, die uns
Mühe machen, bewährt und die Freude der
Gotteskindschaft durchleuchten läßt.

Gedanken über das Krankenhaus der Zukunft
von Prof. Dr. W. von Gonzenbach, Direktor des Hygiene-Instituts der E. T. H. (Zürich)

In der Entwicklung des alten Hospitals, des
Pflegeheims für Arme und Gebrechliche zum
modernen Krankenhaus kommt, wie kaum auf einem
andern Gebiete, das sich gleichsam überstürzende

Entwicklungstempo der Zivilisation unserer Zeit
zum Ausdruck.

Die gewaltigen Fortschritte der medizinischen
Wissenschaft in der Diagnostik und in der Thera-

160


	Die Bedeutung des christlichen Glaubens in der Anstalt

