Zeitschrift: Fachblatt fir schweizerisches Anstaltswesen = Revue suisse des
établissements hospitaliers

Herausgeber: Schweizerischer Verein flir Heimerziehung und Anstaltsleitung;
Schweizerischer Hilfsverband fur Schwererziehbare; Verein fur
Schweizerisches Anstaltswesen

Band: 8 (1937)

Heft: 9

Artikel: Die Bedeutung des christlichen Glaubens in der Anstalt
Autor: Grob, R.

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-806411

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 23.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-806411
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

taner wird man erinnert, die ihre S6hne den Fa-
milien entzogen, damit keine Verweichlichung ein-
trete. Ein englischer Schriftsteller — Bernhard
Shaw — bezeichnete Erziehung als organisierten
Kampf der Erwachsenen gegen die Jugend; lesen
wir amerikanische Biicher iiber die Jugend, so
kehren wir den Satz um und wiinschen, daB die-
ser organisierte Kampf der revolutiondren, mo-
dernen Jugend gegen die Erwachsenen in unserm
Schweizerland keine solche Formen annehmen
moge!

AnlaBlich einer Tagung ziircherischer Heim-
leiter beneidete uns der Referent — ein Herr Re-

gierungsrat — um unsere schone Aufgabe. ) lhr
habt es wie Fiirsten und Konige, regiert un-
umschriankt in euren Anstalten”, behauptete er.
Hatte der gute Mann erst noch ein paar Heime
gesehen, auf aussichtsreicher Hohe erbaut, mit
Mauern und Tiirmen bewehrt — so von Format
Regensberg, Turbenthal, Kastelen u.a. — er
wiirde sich bestimmt um eine Hausvaterstelle be-
worben haben!

Trachten wir darum als weise Fiirsten, als fiir-
sorgende Konige zu regieren. Dann kann von un-
sern Hausern reicher Segen ausgehen, trotz aller-
lei Grenzen, die unserm Koénnen gesetzt sind!

Die Bedeutung des christlichen Glaubens in der Anstalt

von Pfr. R. Grob, Direktor der Schweiz. Anstalt fiir Epileptische, Ziirich

Der erste christliche Anstaltsvorsteher, der Kir-
chenvater Basilius der GroBe, der in der Mitte
des 4. Jahrhunderts Anstalten von 2000 Einwoh-
nern in Neucisarea in Kleinasien gegriindet hatte,
muBte sich einmal mit der Frage auseinander-
setzen, ob es gut sei, daB in der christlichen Er-
ziehung heidnische Schriftsteller iiber Kunst und
Wissenschaft gelesen wiirden. Er sagte nun in
seiner berithmten Schrift ,An die Jiinglinge‘:

,Die Seele verlangt vornehmlich nach der
Frucht der Wahrheit, aber es steht ihr auch das
Gewand fremder Weisheit nicht iibel an, wie
Blatter den Friichten Schatten und liebliches An-
sehen gewidhren. ...Es wire erbarmlich, wenn
wir wohl die schidliche Kost von uns wiesen,
aber von den Lehren, die unsere Seele ernidhren,
keine Notiz nihmen.*

Basilius warnt mit diesen Worten vor einer
christlichen Engherzigkeit, die sich streng von
allen Errungenschaften der damaligen heidnischen
Kultur abschlieBen wollte. Er hilt dafiir, daB
gerade der gldubige Christ die Wissenschaft seiner
Zeit griindlich studieren solle, dabei jedoch die
Kraft haben miisse, in einer heidnischen Kultur
zu leben, ohne ihrem heidnischen Geist zu ver-
fallen. Was er an Weisheit und Schonheit von
ihr erlernen konne, solle er im Geist des christ-
lichen Glaubens in seiner Wirksamkeit zum Aus-
druck bringen.

Basilius, der frither einen méichtigen Reichtum
besessen hatte und ein naher Freund des Kaisers
Julian gewesen war, hatte sich spiter der stren-
gen Askese zugewandt und sein Vermogen zur
Griindung groBer Anstalten verwendet, in denen
tiichtig zum Wohl des Volksganzen gearbeitet
wurde. Er ist auch in der Volkswirtschaftslehre
als der erste Volkswirtschafter bekannt, der feste
Preise eingefithrt hat. Nach seiner Bekehrung
zum christlichen Glauben brauchte er lange Jahre,
um sich aus einer allzu strengen Weltabgeschlos-
senheit zu einer Weltoffenheit im christlichen
Sinne durchzuringen. Als er aber so weit fort-
geschritten war, suchte er auch seine Amnstalten
in diesem Geiste zu leiten: Aufgeschlossenheit
gegen Gott, Offenheit gegen die Erkenntnisse
dieser Welt und Hilfsbereitschaft gegeniiber jeder
Not, die rings im Lande war.

154

Im letzten Jahrzehnt sind wiederholt Anklagen
gegen die christlichen Anstalten laut geworden.
Man warf ihnen Zuriickgebliebenheit und Welt-
fremdheit vor, und mogen auch manche von
diesen Vorwiirfen dreifig oder fiinfzig Jahre zu
spiat gekommen sein, so miissen wir doch zu-
geben, daB sie leider zu einem groBen Teil be-
rechtigt waren, und auch noch heute in verein-
zelten Fillen teilweise berechtigt sein mogen.
Man hat ihnen vorgeworfen, sie iibten gegeniiber
ihren Kindern eine iibertriebene Zucht. Die jun-
gen Gemiiter finden dort zu wenig Sonne, zu
wenig Verstindnis und wiirden in spartanischer
Sparsamkeit erzogen.

Fragen wir nach den Ursachen, die zu einem
oft etwas freudlosen Geist in manchen - christ-
lichen Anstalten gefithrt haben, so miissen wir
die Zeit ihrer Entstehung in der Mitte des letzten
Jahrhunderts ins Auge fassen. Damals wurden
sie oft von pietistischen Kreisen, die gegen die
Welt eines neu autkommenden brutalen Materia-
lismus und ihre flache Aufklarerei kdmpften, ins
Leben gerufen und sie trugen dann den Stempel
eines Menschen, der wie der Kirchenvater Ba-
silius in einer schroffen Wendung einem chri-
stentumsfeindlichen Geist entflieht, um sich zu-
nichst moglichst von dieser Welt abzuschlieBen,
und diese Abgeschlossenheit suchte man zur an-
geblichen Bewahrung des christlichen Glaubens
an manchen Orten dadurch zu verstirken, daB
man die altvéterische Tradition auch .mit allihren
unguten Seiten festhielt. So iibte man innerhalb
der Anstaltsmauern gegeniiber einem ziemlich ehr-
furchtslosen Geist der Welt strenge Zucht und
pflegte hier eine Art von Ehrerbietung, die sehr
ins Aengstliche und in eine harte Starrheit iiber-
ging. Es herrschte oft in diesen Rédumen, in
denen viele Kinder zusammengepfercht wurden,
eine etwas muffige Luft, unter der auch die An-
staltseltern litten.

Von seiten manches Komitees wurde nichts
getan, um solche Uebelstinde zu beheben, im
Gegenteil, man hatte da und dort den Eindruck,
als versammelten sich gelegentlich in diesen Be-
horden jene Damen und Herren, die es-bedauer-
ten, daB die schone Patrizierzeit, wo. man noch
Landvogteien und Pfrilnde zu vergeben hatte,



voriiber sei, und die nun einen, wenn auch sehr
miaBigen Trost darin fanden, die Reste der alten
Patrizierherrschaft in den ihnen untergebenen An-
stalten weiterzufithren. Ein Hausvater einer sol-
chen Anstalt hatte sich z. B. einmal dazu hin-
reifen lassen, eine Wegtafel, die den Pfad zu
seiner Anstalt wies und die durch den Regen un-
leserlich geworden war, auf eigene Verantwor-
tung hin frisch anzustreichen. In der nichsten
Komiteesitzung wurde ihm wegen der Ueber-
schreitung seiner Kompetenzen eine ernstliche
Vorlesung gehalten. Dariiber zu entscheiden, ob
eine solche kleine Tafel neu angestrichen werden
solle oder nicht, liege durchaus nicht in seiner
Vollmacht. Ueber solche Dinge hiatte seit jeher
das Damenkomitee im Verein mit dem Herren-
komitee die Verantwortung iibernommen.

DaB bei diesem Druck, der von oben kam und
die freie, selbstindige Wirksamkeit der Vorsteher
lahmte, der Druck dann auch im Hause selbst
auf die {ibrigen Insassen weiterwirkte, war nur
allzu verstandlich. Freilich miiBte man dann auch,
um gerecht zu sein, neben derartigen Erschei-
nungen die Verhiltnisse schildern, wie sie damals
in sogenannten neutralen Armen- und Waisen-
hiusern geherrscht haben und wie sie auch oft
in den biirgerlichen Armenpflegen des vergan-
genen Jahrhunderts zum Ausdruck kamen.

Man war eben nicht mehr in der Zeit der Re-
formation, wo z. B. von Calvin in Genf gefordert
wurde, daB der beste Arzt fiir die Armen erwéihlt
werde, und daB gerade die Kinder der Armen
unter Verhiltnissen erzogen wiirden, wie sie€ das
durchschnittliche Biirgertum seinen Kindern geben
konnte. Sogar der berithmte Pestalozzi hatte, was
man heute gern verschweigt, im Gegensatz zur
Auffassung der Schweizer Reformatoren und trotz
der Zeit der Aufklirung, strengste Standeserzie-
hung gefordert, wobei er davon abriet, die Kin-
der des sogenannten dritten Standes in die Ver-
héltnisse des Biirger- oder gar Adelstandes hinein-
wachsen zu lassen.

Solche abwegige Auffassungen haben bei der
christlichen Anstaltserziehung des letzten Jahr-
hunderts oft mitgewirkt und, dem Anstaltsleben
zum Teil ihr Geprage aufgedriickt. Auf der an-
dern Seite ist freilich auch hervorzuheben, wie in
vielen dieser Anstalten mit bescheidensten Mit:
teln doch eine tiichtige Erziehung geboten wurde
und wie manche gerade durch die strenge Ein-
fachheit zu tapfern und arbeitsfreudigen Men-
schen erzogen wurden. Es mufB hier auch gesagt
werden, daB in jener Zeit, wo der Staat nur in
sehr geringem MaBe Beitrige lieferte, diese
Werke der christlichen Liebestitigkeit fiir viele
eine Heimstatt boten, ohne die sie im Leben un-
tergegangen wéren, Es ist auch zu bedenken,
daB dort, wo eine Anstalt in der angeblich be-
neidenswerten Lage ist, ungehemmt Geld verlan-
gen zu konnen, die Kunst fortschrittlich zu er-
scheinen (fortschrittlich vor allem in der duBern
Einrichtung), nicht itbermdBig schwierig ist und
daB demgegeniiber die Kunst, mit verhiltnis-
maBig viel bescheideneren Mitteln ein Heim
wohnlich und sonnig zu -gestalten, eine wirkliche
Kunst bedeutet und an den Vorsteher die groBten

Anforderungen stellt. Und diese Kunst ist gewil3
von manchen Anstalten, die sich christlich nann-
ten, treu und gut geiibt worden und wird heute
erst recht geiibt.

Fragen wir aber nach dem christlichen Glauben
und nach seiner Bedeutung fiir die Anstalt, so
handelt es sich um eine grundsitzliche Frage, die
nicht damit angetan werden kann, daB wir gute oder
schlechte Beispiele fiir jene Anstalten aufzihlen,
die sich als christlich bezeichnen. Es geht hier
also nicht um die Frage, ob eine bestimmte Tra-
dition fortgesetzt werden soll oder nicht, sondern
es geht darum, welche Bedeutung der Glaube fiir
die Anstaltserziehung, die Hausgemeinschaft und
die ganze Fithrung der Anstalt hat.

Gliicklicherweise leben wir in einer Zeit, wo
diese Bedeutung wieder jedem, der sehen will,
groB werden muB. Reden wir zunichst von der
Einstellung, die sich aus dem christlichen Glauben

zur Erziehung

ergibt. Wo lebendiger christlicher Glaube ist, da
ist Ehrfurcht vor dem Schoépfer, der die Menschen
nicht wie Backsteine in einer Ziegelfabrik nach
dem gleichen Modell erschaffen hat, sondern wie
die Heilige Schrift sagt: ,,Ein jedes nach seiner
Art.“ Es ergibt sich daraus die Aufgabe und die
Freude, jedes anvertraute Menschenkind nach
seiner Art zu nehmen, die Eigenart eines jeden
Zoglings und eines jeden Mitarbeiters als eine
gegebene Tatsache zu achten.

Der christliche Erzieher wird dabei nach dem
Grundsatz des Kirchenvaters Basilius die Erkennt-
nisse der modernen Wissenschaft soweit als nur
moglich erforschen. Aber er wird gerade durch
seinen QGlauben davon zuriickgehalten, irgendein
System oder eine Methode als einen Passepartout
zu betrachten, mit dem er die Seelen seiner Zog-
linge und ihre Eigenart erschlieBen kann. Er
wird, auch wenn er sich griindlich in psycho-
analytischer Literatur umgesehen hat, nun nicht in
jedem Zogling ein Biindel von Komplexen sehen,
die man nur aufzulésen braucht, um dem jungen
Menschen auf die Beine zu helfen. Er mag sich
griindlich in die Literatur der Intelligenzforschung
eingelebt haben, ohne dal er nun in seinem Zo6g-
ling wandelnde Intelligenzprofile sieht und ohne
daB er meint, es sei damit etwas gesagt, daB der
Zo6gling nach Binet-Simon einen Intelligenz-Quo-
tienten von 0,713 aufweise. Er wird medizinische
Biicher iiber Entwicklungshemmungen im Kindes-
alter gelesen haben, ohne zu meinen, mit einem
halbmedizinischen Dilettantismus eine gesunde
Lausbuberei eines 14-jahrigen Frechdachses als
Symptom bestimmter Krankheitsformen bezeich-
nen zu miissen. Er wird eine padagogische Ty-
penlehre gelesen haben, ohne nun zu meinen, da-
mit, daB er seinen Zo6gling in irgendein solches
Schema eingliedere, sei etwas Wesentliches von
seiner Eigenart gesagt.

Gerade der christliche Glaube 148t ihn in jedem
Menschen eben den Menschen mit seiner Eigen-
art und seinen Widerspriichen suchen, und die
Anerkennung dieser Eigenart ist ihm nicht allein
eine Forderung padagogischer Weisheit und ein
Mittel zur zielbewuBten Erziehungsarbeit, sondern
auch christlicher Glaubensgehorsam gegeniiber

155



dem Schopfer aller Menschen. Er anerkennt die
Eigenart seiner Zoglinge als ein lebendiges Ge-
heimnis. Die verschiedenen pddagogischen und
psychologischen Erkenntnisse sind ihm wohl Fin-
gerzeige, Hinweise, um die Eigenart besser zu
erfassen, aber sie bieten ihm auch nur soviel, als
fitr einen Graphologen ein Schriftbild bietet. Das
Entscheidende ist nun die Deutung, und zwar die
lebendige, tief einfithlende Deutung, die nicht das
im andern sehen will, was im Bereich unserer
Schablonen liegt, sondern was wirklich im andern
ist, was , hinter ihm steckt.

Der christliche Erzieher betrachtet alle diese
psychologischen Methoden wie farbige Brillen,
die einem Kurzsichtigen geboten werden. Sie bie-
ten ihm ein wertvolles Hilfsmittel, besser zu
sehen, aber sie lassen ihm zugleich die Natur in
einem kiinstlichen und einseitigen Licht erkennen,
so daB er sich solcher Mittel nur mit der nétigen
Vorsicht bedienen darf.

Aber braucht es dazu den christlichen Glauben?
Ist das nicht einfach eine elementare Forderung
jeder Erziehungsarbeit? Gibt es nicht hervor-
ragende Erzieher, die gerade fiir die Eigenart ihrer
Zoglinge ein wunderbar feines Verstindnis haben
und die uns offen erklidren, dem christlichen Glau-
ben ferne zu stehen? GewiB gibt es solche Er-
zieher und gewiB gibt es auch anderseits so-
genannte christliche Erzieher, die es darauf un-
bewuBt abgesehen haben, ihre Zoglinge in starre
Formen zu pressen, indem sie sich irgendein Nor-
malbild davon gemacht haben, wie ein Mensch
eigentlich aussehen sollte. Von diesen verflachten
Namenchristen, unter denen einige einen hohlen
Bildungsdiinkel, leere Vielwisserei und einen ziem-
lich ldcherlichen Personlichkeitskultus treiben, hat
der verstorbene Pfr. Schenkel von Schaffhausen,
der am St. Johann wirkte, einmal erklirt, von
ihnen heiBe es: ,Lasset uns Menschen machen,
ein Bild, das uns gleich sei.* Der echte christ-
- liche Glaube zeigt sich gerade darin, daB er an
den Menschen nicht einen NormalmaBstab an-
legen will, der von Menschen aufgestellt ist, un-
gefihr so, wie man schon in der Breslauer
Schule glaubte, endlich in der Methode von
Bobertag ein Normalmal fiir die Intelligenz im
Kindesalter herausgefunden zu haben. Wenn es
aber nicht einmal moglich- ist, fiir die reiche
Vielgestaltigkeit der Intelligenzformen ein Ein-
heitsmaB herzustellen, so ist es noch viel weniger
moglich, dies fiir den Charakter zu tun. Der
christliche Erzieher wird sich vor nichts so sehr
hiiten, als die Menschen nach irgendeinem sol-
chen MaBstab gleichschalten zu wollen. Weder
nach dem MaBe eines heldischen oder revolu-
tiondren oder gut biirgerlichen Menschen oder
nach dem MaBe eines tugendsamen Muster-
knaben. Er wird sie nicht ansehen nach dem
MaBe eines psychiatrischen, psychologischen, po-
litischen oder wirtschaftspolitischen Schemas; er
hat nur einen einzigen MaBstab, der weit iiber
alle andern MaBstibe hinausgeht, die Gottes-
kindschaft, wie sie in Christus offenbart wurde.
Das ist freilich kein wissenschaftlich oder philo-
sophisch erfaBbares Messen, das gehort in das
Gebiet des Glaubens.

156

Aber was will das praktisch sagen? Zunichst
die Hauptsache: er sieht in dem Mitmenschen
nicht nur das, was er ist, sondern was aus ihm
wird. Er sieht ihn unter dem Licht der Verhei-
Bung, was Gott aus ihm macht. Er sieht in ihm
nicht nur das Ergebnis einer schlechten Er-
ziehung, die Summe ererbter Anlagen, das Pro-
dukt des Milieus, sondern den Menschen, dem
das Gewaltigste verheiBen ist, die Gotteskind-
schaft. Er glaubt, daB gerade dem, der vor ihm
steht, diese VerheiBung gilt. Er glaubt nicht an
irgendwelche Zwangsliufigkeit der Entwicklung,
sondern an das Wirken der freiméchtigen Gnade
Gottes, das nicht an die Gesetze der Vererbung,
der Anlage, der Umwelt gebunden ist. Er glaubt
sogar, daB sich die maBlose Giite Gottes, wie sie
uns in Christus entgegentritt, gerade an den
Charakterschwierigkeiten und Schwéachen seines
Zo6glings kund tun wird. Darum freut er sich am
Werden und Wachsen, und in dieser Freude er-
wichst in ihm gleichsam eine Hellsichtigkeit, die
in dem Menschen seiner Umgebung das Gute
sieht, das aus ihm wird.

Und von hier aus wird ein frohliches und tap-
feres Vertrauen zur Selbstverstindlichkeit. Man
konnte dieses Vertrauen auch mit dem vielmiB-
brauchten Wort der Liebe bezeichnen.

Es gibt eine Methode, um den Menschen
schlecht zu machen, die mit einer unheimlichen
Sicherheit wirkt. Man muB ihn stindig kriti-
sieren, von ihm das Schlechte glauben, ihn bei
sich selbst in ein zwangsldufiges System ein-
gliedern, man muB ihn innerlich aufgeben und
ihn dies, wenn auch nur unbewuBt, fithlen lassen,
und er lebt in einer Luft dhnlich jenem Todes-
nebel, der in Grubenbezirken simtliche Pflanzen
zum Vergilben brachte. Und es gibt eine Me-
thode, an der Entfaltung eines Menschen mitzu-
helfen: Man muB ihm das Beste zutrauen, von
ihm alles erhoffen, an das glauben, was Gott an
ihm tut, der unendlich mehr kann, als Menschen
nur zu hoffen vermdgen, und in dieser Luftwird
es ihm leicht gemacht, den verborgenen Ruf zu
horen, der die Hiillen seiner Verschlossenheit
sprengt und ihn entlastet.

Wo dieser Glaube lebendig und kithn herrscht,
steht neben ihm als stindiger Begleiter der christ-
liche Wirklichkeitssinn. Basilius warnt z. B. einen
Zogling, der an Minderwertigkeitsgefithlen leidet,
davor, sich fiir die Klaglichkeit seines gegenwar-
tigen Seins dadurch zu entschidigen, daB er sich
phantasievollen Triumen hingebe. Der Kirchen-
vater sagt, dies widerspreche der Wahrhaftigkeit,
die jeder Christ aufbringen miisse und in der er
allein wachsen konne. Er wire also nichts weni-
ger als ein Freund der sogenannten Abreaktions-
methode gewesen, wie sie vor einem Vierteljahr-
hundert eine Zeitlang als groBe Entdeckung ge-
priesen wurde. Er verlangte den Mut zur Wahr-
heit und zur Wirklichkeit.

Dies gilt auch fiir den christlichen Erzieher in
der Beurteilung seiner Zoglinge. Glauben, das
heiBt nicht, sich ein Phantasiebild vom andern zu
machen oder gar ein Phantasiebild von den Er-
folgen, die man beim andern gern hervorzaubern
mochte. Es heiBt, den andern in klarem Wirk-



lichkeitssinn moglichst so zu sehen, wie er ist
mit seinen guten und schwachen Seiten, seinen
guten und verderblichen Neigungen. Aber es
heit zugleich, gerade jetzt erst recht, von ihm
das Beste hoffen und in der Erziehungsarbeit ihm
gleichsam eine Stiitze zu geben, daB er selber
gehen lernt. So muB sich der Glaube in der tig-
lichen Aufgabe an dem Mitmenschen in den be-
sondern Schwierigkeiten des Alltags erwahren.
Und wie soll diese Aufgabe, die uns immer
wieder unsere eigene Unvollkommenheit und
Schwiiche klar vor Augen fiihrt, anders bewiltigt
werden als eben wieder durch den Glauben?
Der einzelne entfaltet sich innerhalb der

Gemeinschaft.

Er zeigt seine Eigenart weniger in der Isolation,
sondern im tdglichen Verkehr mit seinen Mit-
menschen. Die Gemeinschaft ist fiir ihn von der
groften Bedeutung.

Die Frage nach dem Verhiltnis des einzelnen
zur Gemeinschaft steht heute wieder im Vorder-
grund der Tagesordnung, und gerade an dieser
Frage muB sich der christliche Glaube bewihren.
Das Idealbild einer Gemeinschaft bestcht nicht
in bloBer Betriebsgemeinschaft, nicht in einer
Kasernengemeinschaft, mnicht in einer Vereins-
gemeinschaft, sondern fiir die christliche Kirche
wird in der Bibel das Bild gebraucht, daB die
Menschen hier zusammengehoren wie die Glieder
an einem Leib. Sie sollen in einem lebendigen
Organismus miteinander verbunden sein. Dies ist
freilich eine Forderung und eine VerheiBung des

Glaubens. Diese Gemeinschaft besteht nicht in
der Kraft des Menschen, sondern in der
Kraft des gottlichen Geistes, der den ein-

zelnen durch Christus iiber sich selbst hinaus-
fithrt, aus seiner Eingeschlossenheit loslost, ihn von
sich selbst befreit und mit den andern Menschen
zu einer QGemeinschaft verbindet, die ihn selbst
entfaltet, so daBl seine Eigenart gerade in dieser
Gemeinschaft, und zwar in aller Freiheit, zur
Entfaltung kommt.

Dieses Bild, das von der Kirche gebraucht wird,
wird dem Anstaltsleiter als stindige Mahnung
und VerheiBung vor Augen schweben. Es gilt
nicht, eine Gemeinschaft auf Kosten der Gaben
und Anlagen zu formen, die jedem einzelnen ge-
geben sind, sondern eine Gemeinschaft, in der die
Spannung, die immer unter uns Menschen zwi-
schen dem einzelnen und der Gemeinschaft be-
stehen wird, tapfer und freudig ertragen wird.
Hier soll nicht eine Gemeinschaft durch Tugend-
knaben oder eine Gemeinschaft von Unterdriick-
ten, die sich nur widerwillig einem harten Zwang
fligen, gebildet werden, sondern eine natiirliche
Verbindung von natiirlichen Menschen mit ihren
Fehlern und Schwichen, die aber gerade durch
den Geist, der im Hause wohnt, eingeladen wer-
den, gemeinsam zu wachsen.

Nach dem christlichen (ilauben ist die Gemein-
schaft nicht einfach eine Resultantenwirkung der
verschiedenen geistigen Eigenarten von einzelnen
Personen, sondern eine Verbindung iiberperson-
licher Art, in der sich ein seltsames Geheimnis
kund tut: ,,Wer sein Leben gewinnt, der wird

es verlieren, sagte unser Herr Christus, ,,und
wer es verliert um meinetwillen, der wird es
gewinnen.“ Also nicht dadurch, daBl der einzelne
sich und seine Personlichkeit selbst in den Mit-
telpunkt stellt und sich moglichst auf Kosten der
andern und der Gemeinschaft durchsetzt, findet
er seine Entfaltung, sondern im Gegenteil: seine
Personlichkeit wichst gerade dadurch am besten,
daB sie sich nicht wichtig nimmt, nicht nach
ihrem Stil und Eindruck fragt, sondern sich fiir
eine groBe Sache, oder besser gesagt, fiir die
allergrofte Sache hergibt, die allen giit, dem
schlichten Gehorsam gegeniiber dem Befehl des
hochsten Gesetzgebers, der unser Schopfer ist.

So kann auch die Gemeinschaft nicht dadurch
gemacht werden, daB viel iiber das Thema ,,Ge-
meinschaft geredet wird. Sie wichst dann am
freiesten, wenn sie gleichsam von selbst wichst,
wenn sie erlebt wird in der tiglichen Arbeit, an
den tdglichen Freuden, die fiir alle gemeinsam
sind. Und wenn in dieser Gemeinschaft das zum
Ausdruck kommt, was iiber den Menschen steht
und sie miteinander verbindet, die

hochste Autoritit,

namlich die lebendige Autoritit Gottes, die alle
Starrheiten menschlicher Autoritdt durchbricht.
Hier stehen wir vor dem modernen Problem der
Fithrerfrage. Es ist ein bekanntes Schlagwort,
daB unsere Zeit fithrerlos sei und Fiithrer notig
habe. Was sagt der christliche Glaube dazu?
Vom christlichen Glauben aus ist der der hochste
Fiithrer, der der niedrigste Diener ist. ,,Wenn je-
mand unter euch groB sein will, so sei er aller
Knecht.* Er muB wissen, daB seine Autoritit,
die er als Erzieher oder Vorsteher verlangt, nichts
zu tun hat mit einer feierlichen Amtswiirde, mit
gewichtigem Wesen, mit dem Geltendmachen
seiner Personlichkeit, sondern nichts als Dienst
im Auftrag des Hochsten ist. Seine Fiithrerschatt
darf ihn nie dazu verleiten, die andern nur als den
Stoff zu betrachten, in den er sein eigenes Bild
abdriickt. Die jungen Hausgenossen sollen spii-
ren: wenn hier etwas verlangt wird, so wird es
nicht verlangt, damit irgendeine Marotte des Vor-
stehers durchgelithrt werde, sondern der Vor-
steher verlangt es, weil er genau unter demselben
unsichtbaren lebendigen Befehl steht wie der
kleinste Junge. Das einzige Bild, das in dem
Zogling wachsen soll, ist, um mit der Bibel zu
reden, das Bild des Menschensohnes, der zugleich
der Gottessohn ist.

So wirkt die Autoritit verbindend und befrei-
end statt erniedrigend. So wird der Gehorsam
nicht ein Menschendienst, gegen den gerade die
besten Jugendlichen Ileidenschaftlich rebellieren
werden, sondern der Gehorsam wird zur gemein-
samen Verpilichtung und zum gemeinsamen Weg
der Entfaltung. Es ist eine der kostlichsten Eigen-
schaften der Schweizer Jugend, daB sie gegen
nichts derart widerborstig wird, wie gegen emen
Meister, der keinen hohern Meister iiber sich hat.
Da ahnt sie schnell, daB sie in einem solchen Fall
Menschendienst und Menschenknechtschaft iiben
sollte, daB hier ein Mensch vor ihr steht, der sein
eigener Gott ist, der Meister sein will und doch

157



darum meisterlos ist, weil er keinen hohern Mei-
ster iiber sich anerkennt. Solche Zustinde ver-
derben wie nichts anderes die Gemiiter der, ein-
zelnen und die ganze Gemeinschaft.

Ganz besonders verheerend wirkt die innere
Meisterlosigkeit des Meisters dort, wo er im Na-
men des Christentums Gehorsam verlangt und
dabei im letzten Grund doch nur sich selber meint
und seiner kleinlichen Ehre und seiner Recht-
haberei front und sich einbildet, was er in seiner
Querkopfigkeit erzwiangen wolle, so sei das zu-
gleich Gottes Wille — eben weil er, ohne es zu
wissen, im tiefsten Grund sein eigener Herr-
gott ist. —

Von der Seite einer rein diesseitigen Philo-
sophie aus, die im Grunde genommen die Mei-
sterlosigkeit dem hdchsten Gesetzgeber gegen-
itber als Ideal anbetet, wird nun oft dergleichen
getan, als wire die echte, dienende Autoritit des
Christenglaubens iiberhaupt nicht vorhanden, und
wenn von christlicher Autoritat die Rede ist, wird
sie dann gerne damit abgelehnt, daB man eine
Popanz eines zwéingerischen Vorgesetzten auf-
stellt und ihn dann gehorig ausstaffiert; man
zeichnet einen bigotten, herrischen und selbst-
gefilligen Haustyrannen, der sich ungeheuer wich-
tig nimmt und sich schlieBlich selbst einbildet, es
sei geradeswegs vom Himmel heruntergeredet,
was er sage. In der Literatur der vergangenen
Jahrzehnte kénnte man derartige Bilder, wie sie
z. B. Otto Ernst in dem Drama ,,Flachsmann als
Erzieher gemalt hat, reichlich antreffen.

Wir tun gut daran, solchen Bildern gegeniiber
den Ratschlag des Kirchenvaters Basilius des
GroBen zu befolgen, der die heidnische Literatur
zum Studium anempfahl und seine Mitchristen
aufforderte, moglichst viel aus ihr zu lernen;
denn wir sind alle Menschen, und die Gefahr
eines MiBbrauchs der Autoritit ist nun einmal
gerade bei Erziehern und auch bei Anstalts-Vor-
stehern eine Berufsgefahr. DaB sie nicht zur Be-
rufskrankheit auswachse, dagegen gibt es kein
besseres Mittel als eben den christlichen Glauben,
der die Lacherlichkeit aller menschlichen Wiirdig-
tuerei und Feierlichkeit und alles hochbedeut-
samen Menschenwesens offenbart und allein die
freie und lebendige Autoritit als letzte und wirk-
liche Autoritit anerkennt. Wo die Autoritit mehr
ist als Dienst, wo sie Selbstzweck wird, ist sie
nicht mehr christliche Autoritit.

Als einst vor vielen Jahren ein junger Erzieher
vor der Frage stand, ob er Anstaltsvorsteher wer-
den wolle, hat ihm sein Vater freundschaftlich von
dieser Berufswahl abgeraten, indem er zu ihm
sagte: ,,Wirst du Anstaltsvorsteher, so geht es
bei dir wie bei andern, daB man von dir sagen
kann: ,,Und was er spricht, ist Geiel und was
er schreibt, ist Blut. Und wenn du nun lange
sagst, bei dir werde es anders sein, so fiirchte
ich doch, daB auch du eine Anstaltsvorsteher-
wiirde annehmen wiirdest, die dir innerlich nicht
gut tut.” Dies war in jener Zeit gesprochen, in
welcher vielerorts im Erziehungswesen noch eine
allzu gesetzliche Autoritit herrschte und in wel-
cher das Buch ,Schatten iiber der Schule“ am
Platz gewesen wire, Wihrenddem ja heute wohl

158

vielerorts, wie Seminardirektor Fankhauser be-
merkte, eher ,,Schatten iiber den Lehrern‘ an der
Tagesordnung sind.

Sei dem wie ihm wolle, bei aller Wandlung des
Zeitgeistes und der Zeitstromung bleibt die Tat-
sache unverdndert fest bestehen, daB die Autori-
tat nur dort gemeinschaftsbildend und befreiend
wirkt, wo sie ein Dienst unter der hochsten
Autoritat ist.

Wo dies erfaBt wird, hiite sich der Erzieher vor
vielen Befehlen. Er wird seine Anordnungen mog-
lichst davor bewahren, daB sie als private Lieb-
habereien, die seinem Eigensinn dienen miissen,
miBverstanden werden konnen. Er kennt keinen
groBern Schrecken, als wenn seine Vorsteher-
tatigkeit zur Befehlsausgabe ausarten will, welche
die Hausgenossen schlieBlich doch nur abstumpft,
und dasselbe gilt erst recht bei den Strafen.

Vor Jahren kam in unsere Anstalt ein 8-jihriger
schwachsinniger und fallsiichtiger Junge, ein
Zwerg von Gestalt, der einen groBen Wasserkopf
nur mithsam auf seinem schmalen Hals aufrecht
hielt. Der Bub war abends nicht dazu zu be-
wegen, in sein Bett zu steigen. Die Schwester
fragte ihn zuletzt, warum er denn nicht endlich
zu Bett gehen wolle, und schlieBlich gab er zur
Antwort: ,,I ha diank hiitt no nid off der Grind
iibercho.* Und es stellte sich nachher heraus, daB
der Kleine an krankhaften Verstimmungen und
Reizzustinden litt, in denen er hiufig Fenster-
scheiben einschlug oder sich dhnliche Entladungen
leistete. Kam dann der geplagte Vater abends
milde nach Hause, erzdhlte ihm die Mutter von
den jiingsten Schandtaten des angeblich miBrate-
nen Sohmnes, worauf der Kleine regelmiBig ge-
ziichtigt und dann ins Bett geschickt wurde. Und
allmédhlich wurde es bei ihm gleichsam zum
Grundsatz einer unerschiitterlichen Weltordnung,
daB, bevor man ins Bett geht, man eben ,auf den
Grind iiberchunnt, und daB man folglich vorher
nicht ins Bett gehe.

Diese zerstorende Art der Autoritit kann auch
in feinerer Form gehandhabt werden. Man kann
einem geistig auf den Kopf schlagen, bis der an-
dere abgestumpit und unempfinglich wird, und
auf diesen MiBbrauch der Autoritdt ist das Wort
der Heiligen Schrift gemiinzt: ) Ihr Viter, reizt
eure Kinder nicht zum Zorn!“ Das will wohl
sagen: es muB alles vermieden werden, was die
Auflehnung gegen einen MiBbrauch der Autoritat
hervorrufen konnte. Die Spannungen, die sich
in jedem jungen Gemiite auch gegen eine durch-
aus dienstbereite und selbstlose AeuBerung einer
berechtigten Autoritit von selbst anmelden, sollen
nicht kiinstlich geschiirt werden.

Anderseits wird sich der Erzieher gerade auf
Grund seiner christlichen Erkenntnis nicht dazu
hergeben, nur Kamerad zu sein und dergleichen
zu tun, als sei er noch mitten in der Pubertits-
zeit. Die Zeiten, wo Erwachsene im Schiller-
kragen, Kniehosen und mit langen Locken Schul-
buben nachéafften, sind gliicklicherweise vorbei.

Soll eine echte Hausgemeinschaft entstehen,
gilt auch hier das Wort der Heiligen Schrift
,,Jedes nach seiner Art“, der Mann nach seiner
Art und das Kind nach seiner Art. Nachdem man



gemeint hat, die Bidume wachsen am schonsten,
wenn man sie in einem Wald alle in Reih und
Glied stellt und genau in derselben Hohe mitein-
ander aufzieht, ist die heutige Forstwirtschaft
zur Erkenntnis gekommen, daB der sogenannte
Plenterwald, wo alt und jung miteinander wéchst,
fiir alle das beste sei. Aber der christliche Glaube
kennt als verbindende Macht die ewige Jugend
und Jugendlichkeit der Gotteskindschaft, welche
die Spannung zwischen alt und jung, wenn auch
nicht aufhebt, so doch segensreich gestaltet.

Kraft dieser Jugendlichkeit, die nicht an die
Jahre gebunden ist, wird auch die Ausiibung der
Autoritit mitten in das gemeinsame Wachsen und
das gemeinsame Leben hineingestellt, und es tritt
in ihr die Machtausiibung um so mehr zuriick,
als der EinfluB wichst. Man koénnte das Wesen
der christlich verstandenen Autoritdt in die Worte
zusammenfassen: moglichst wenig Macht-Aus-
iibung und dafiir méglichst viel EinfluB. Und der
EinfluB, oder was die Heilige Schrift Wirksam-
keit nennt, hingt davon ab, wieviel von der zar-
ten, lebendigen, ewigen Jugend der Gotteskind-
schaft einem Menschen gegeben ist. Es wird ihm
nicht mehr davon gegeben werden, als in seinem
Leben zugleich Dienst und Gehorsam gegeniiber
dem hochsten Herrn, und zwar freudiger Dienst
und freudiger Gehorsam, gegeben ist.

Die eigentliche Machtausiibung sollte unsicht-
bar im Hintergrund stehen und nur im duBersten
Notfall angewendet werden miissen. Dem Zugang
zu einem Menschenherzen muBl man so wenig er-
zwingen wollen als den Zugang zum Reiche
Gottes. ,,Bittet, so wird euch gegeben, klopfet
an, so wird euch aufgetan und nicht ,Fordert
und erzwingt es und nicht ,,Schlagt die Tiiren
ein, dann sind sie offen.

In dieser getrosten Haltung besteht

die Freude,

die das Zeichen des echten Christenglaubens ist.
Die Freude am Wachstum und an der Entfaltung
der uns anvertrauten Jugend. Was ist schlieBlich
Freude anderes als ein besonderer Ausdruck des
Wachstums und der Entfaltung? Und diese
Freude ist um so zarter und unverwistlicher, je
weniger der Mensch sich selbst als der Herr iiber
Wachstum und Entfaltung vorkommt.

Es ist zugleich die Entdeckerfreude dessen, der
jederzeit bereit ist, die Eigenart des Mitmenschen
nicht als Last, sondern als eine Bereicherung un-
serer Gemeinschaft zu empfinden. Je selbstloser
ein Mensch im andern wirklich den andern und
nicht sich selbst sucht, und je weniger er in ihm
das Spiegelbild irgendeines Schemas oder eines
Normaltypus sehen will, desto groBer und leben-
diger ist die Freude an der Erziehung.

Es ist eine bestindige Gefahr, daB das Anstalts-
leben zur leerlaufenden Betriebsamkeit ausartet,
und daB in seinem ermiidenden Dienst die Freude
blind wird wie veraltete Fensterscheiben in einem
Turmgemach. Da gibt es nun einmal keine an-
dere Kraft, die so freimachtig mittenim sogenann-
ten Alltagsgrau die Freude entziinden kann als der
lebendige christliche Glaube. Er bedarf zur
Freude nicht vieler kiinstlicher Mittel. Er hat es

nicht notig, mit bestindigen Reizmitteln, neuen
Attraktionen und sich iiberbietenden Geschenken
Freude zu erwecken. Es kann ein schlichter Aus-
flug, wo die wahre Frohlichkeit herrscht, zur
Quelle der Freude innerhalb der Anstaltsgemein-
schaft werden. Eine Erzidhlung abends im Kreise
der Anstaltsfamilie, eine frohe Stimmung bei der
Arbeit. Das Entscheidende ist nicht der einzelne
AnlaB zur Freude, sondern die Bereitschaft zur
Frohmiitigkeit und der Hausgeist, der in den
Raumen herrscht.

Es war in frithern Zeiten bei der Erziehung
jenes Wort des Herrn Christus ,,Freuet euch mit
den Frohlichen* wohl allzu wenig beriicksichtigt
worden. Man versuchte, die Kinder in einem ge-
messenen Ernst, wie er dem Alter eher ent-
sprechen mag, zu erziehen, so daB sie sich dann
mit heimlicher Ausgelassenheit fiir die graue
Wiirde und Feierlichkeit, die in manchen Schulen
und Erziehungsanstalten herrschte, entschidigten.
Man tat, als ob nicht gerade die wahre Freude
am ehesten im Falle wire, den Sinn fiir den Ernst
und treue Pflichterfiilllung zu wecken. Man sah
nicht ein, daB nichts so sehr die Herzen der Ju-
gend aufschlieBt, wie wenn der Erzieher selbst
zur gemeinsamen Freude offen ist, und daB kein
Geschehen in einem Kinderleben so erschiitternd
ist, wie wenn einem Kinde eine gesunde Freude
vergiftet wird.

Und doch entspricht es dem innersten Wesen
des echten christlichen Glaubens, Freude zu ent-
ziinden und Freude zu verbreiten und sie sorgsam
zu hiiten, daB sie nicht zu schnell verléscht. Auch
hier besteht das Geheimnis darin, daB nieman-
dem Freude aufgezwungen werden kann. Es muB3
ihm mit dem Freude gemacht werden, was seinem
Wesen entspricht, und es muB gerade die Ge-
legenheit ergriffen werden, die sich bietet, um
Freude zu machen. Und wo wahrhafter christ-
licher Glaube herrscht, zeigt er sich darin er-
finderisch.

Da wird eine Aufgabe, die sonst als Plage und
eintonige Qual empfunden worden war, zur inter-
essanten Kraftanspannung. Mark Twain hat in
seinem berithmten Buch ,,Tom Savier® geschil-
dert, wie ein exemplarischer Lausbub, der einen
langen Gartenhag anstreichen sollte, es verstan-
den hat, seine Kameraden derart von der Schon-
heit dieser Aufgabe zu {iberzeugen, dafl ihm jeder
ein Geschenk gab, nur um den Gartenzaun an-
streichen zu diirfen. Das Gegenbeispiel sind Er-
zieher, die sogar eine Singstunde zum gefiirch-
teten MuB machen konnen.

Nun liegt es freilich nicht in dem Wirklichkeits-
sinn, den uns der christliche Glaube schenkt, daB
aus der Arbeit ein Spiel gemacht werde. Sie muB
Arbeit bleiben mit all ihrer Miihseligkeit. Aber
gerade die Jugend hat die Gabe, sogar Strapazen
als Freude zu empfinden, wenn sie darin eine
Entfaltung ihrer Krifte findet. Und wie im inner-
sten christlichen Leben jene héchste Forderung
gleich die hochste VerheiBung ist: ,,Wachset an
dem, der das Haupt ist, Christus”, so muB es
auch in der Erziehung zum Ausdruck kommen,
daB das Wachstum und die Entfaltung der gei-

139



stigen Fihigkeiten zugleich eine Freude und eine
VerheiBung ist.

So gibt es denn nicht eine diistere Kasernen-
anstaltsdisziplin, die von bestindigen sichtbaren
und unsichtbaren jugendlichen Revolten begleitet
ist, sondern eine Ordnung, die fest dasteht wie ein
Birnbaum, in dem der Saft die frohlichsten Bliiten
treibt. Eine Ordnung, die zugleich lebendig ist
wie die Ordnung in der Natur, wie in einem Leib,
dessen Glieder lebendig zusammenarbeiten.

Von weltlicher Seite wurde oft ein seltsames
Entweder-Oder gestellt: entweder eine lebendige
Gemeinschaft, in welcher die Kinder den Erwach-
senen du sagen, eine Selbstregierung eingefiihrt
haben, bei der die Erwachsenen immerhin noch
mitreden diirfen, und dann ein frohes und freies
Entfalten des jugendlichen Geistes; oder eine
diistere Erziehungskaserne, wo von oben herab
von verkalkten Bonzen dumpfe Befehle an die
armen, geknechteten Kinderseelen erteilt werden.

Der christliche Glaube lacht iiber dieses Ent-
weder-Oder. Er weiB, daB die sogenannte Selbst-
regierung nur eine Vortiuschung falscher Tat-
sachen ist, daB im letzten Grunde ja dann doch
wieder die Erwachsenen die letzten Entscheide
fillen. Sie mag als Spiel und Uebung einmal einige
Zeit getrieben werden.

Aber grundsitzlich gesprochen ist gerade dort
am meisten Freude und Leben, wo zugleich eine
Ordnung und eine Autoritit herrscht, die im
Dienst des hochsten Herrn steht. Es ist dort am
meisten Ordnung, wo zugleich am meisten Ent-
faltung und Freude ist; um das Bild noch einmal
zu gebrauchen: Wie in einem wachsenden Baum
eine wunderbar lebendige, nicht mechanische,
sondern organische Ordnung herrscht, wo alles
ohne Kommando zur gemeinsamen Entfaltung
zusammenwirkt,

Organische Ordnung, was will das sagen? Der
Apostel Paulus nennt sich ein Werkzeug Gottes,
griechisch organon Theon. Dort wo der Mensch
ein Organ, das heiBt ein Werkzeug Gottes ist,
da begreift er die Worte seines groBten Dieners:
,Freuet euch in dem Herrn allewege, und aber-
mals sage ich euch, freuet euch. Da ist ihm
die Ueberwindung der Miihsal zuletzt ein AnlaB
zur Freude. Da wird die Ordnung immer weniger
Zwang, sondern Halt und Stiitze fiir gemeinsames
Wachstum, wie ein Stamm eines Baumes nicht da
ist, um den Baum zu vergewaltigen, sondern um
ihm Halt zu geben und den Saftstrom empor zu
leiten in Aeste und Zweige. Der Stamm wird
deswegen nicht zu einem Gummischlauch, son-
dern er bleibt der feste harte Stamm. So wird die
Ordnung im christlichen Sinne verstanden, nicht
zur Anarchie, sondern bleibt Ordnung, aber Ord-
nung als Trager und als Schutz des Lebens.

Wo der Geist des christlichen Glaubens herrscht,
da vertreibt auch seine sieghafte Freude jene
kitmmerliche Aengstlichkeit in den &duBern Sor-
gen des Lebens, jenes Hetzen und Jagen nach
irdischen

Sicherheiten

und Versicherungen gegen alle moglichen Ge-
fahren des Lebens.

Mich wundert, dal die Baume heute noch blii-
hen, ohne daB man ihnen vorher die Police einer
Hagel- und Frostversicherung an den Stamm ge-
hingt hat. Aber mich wundert nicht, wenn der
Geist und das Leben dort absterben, wo der
Mensch nicht mehr wagt, frei zu atmen, bevor er
von der Wiege bis zur Bahre mit tausend Ver-
sicherungen umgeben worden ist.

Wie konnte man eine Anstalt am besten zu-
grunde richten? Man miiBte ihr nur drei Mil-
lionen schenken, wovon eine Million dem wohl-
gehiiteten amerikanischen Goldschatz als Sicher-
heit in barem Gold einverleibt wiirde. Wenn
kein Kampf mehr mit duBern Sorgen da ist, er-
stirbt meistens die Kraft, die aus der tapfern
glaubigen Ueberwindung solcher Sorgen kommt.

GewiB konnen die Sorgen, wenn sie iiber-
méchtig werden, den christlichen Glauben zum
bloBen Scheinbild werden lassen, wie nach den
Worten im Gleichnis des Herrn das aufsprieBende
Korn erstickt, daB es keine Frucht bringt, son-
dern im Schatten des Unkrautes bleich dahin-
serbelt, ohne Frucht zu bringen. Aber anderseits
haben gerade die lebendigsten Anstalten, die auf
dem Boden des christlichen Glaubens standen,
immer wieder durch die schwersten Sorgen hin-
durch kimpfen miissen und sind auf diese Weise
innerlich frisch und lebendig geblieben.

Als einmal der Vorsteher einer Anstalt sich mit
einer schweren Menge unbezahlter Rechnungen
herumschlug und nicht wuBte, wie er sich der
vielen Schulden erwehren sollte, sagte ihm der
staatliche Inspektor zu seinem Erstaunen: ,Die
groBte Not und die groBte Gefahr ist jetzt die,
daB Sie vor lauter Sorgen das geistige Wachs-
tum und die Freude in der Anstalt nicht mehr
wie vorher pflegen. Wagen Sie es getrost im
Glauben und Sie werden sehen, daBl dieses Wag-
nis nicht umsonst gewagt wird.“

Dort wo nach gut christlichem Sinn geglaubt
wird, erweist sich dieser Glaube als eine leben-
dige Kraft, die sich gerade an den Sorgen, die
vor uns liegen, und an den Aufgaben, die uns
Miithe machen, bewahrt und die Freude der
Gotteskindschaft durchleuchten 148t.

Gedanken tiber das Krankenhaus der Zukunft

von Prof. Dr. W. von Gonzenbach, Direktor des Hygiene-Instituts der E.T. H. (Ziirich)

In der Entwicklung des alten Hospitals, des
Ptlegeheims fiir ‘Arme und Gebrechliche zum mo-
dernen Krankenhaus kommt, wie kaum auf einem
andern Gebiete, das sich gleichsam {iberstiirzende

160

Entwicklungstempo der Zivilisation unserer Zeit
zum Ausdruck.

Die gewaltigen Fortschritte der medizinischen
Wissenschaft in der Diagnostik und in der Thera-



	Die Bedeutung des christlichen Glaubens in der Anstalt

