
Zeitschrift: Fachblatt für schweizerisches Anstaltswesen = Revue suisse des
établissements hospitaliers

Herausgeber: Schweizerischer Verein für Heimerziehung und Anstaltsleitung;
Schweizerischer Hilfsverband für Schwererziehbare; Verein für
Schweizerisches Anstaltswesen

Band: 8 (1937)

Heft: 5

Artikel: Erziehungsideal und Erziehungswirklichkeit mit besonderer
Berücksichtigung der heilpädagogischen Situation [Fortsetzung]

Autor: Moor, Paul

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-806394

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 09.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-806394
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Erziehungsideal und Erziehungswirklichkeit
mit besonderer Berücksichtigung der heilpädagogischen Situation

von Dr. Paul Moor, Zürich (Fortsetzung)

Ist aber in Erziehungsfragen überhaupt etwas
gesagt, wenn nur Möglichkeiten zur Diskussion
gestellt werden? Kann uns Psychologie das
mindeste bedeuten, wenn nicht die Zielfrage eine
Lösung oder doch Klärung erfahren hat? Bleibt
das Reden über Erziehung nicht ebenso lange
ohne jeden sachlichen Gehalt, als man bloß
betrachtet, aber nicht Stellung nimmt? — Jeder
tätige Erzieher weiß, daß zwar Erziehung
immer schon am Werk gewesen ist, wo er hinzutritt

und sich beständig weiter vollzieht auch
ohne ihn; er weiß aber ebensogut, daß sein
verstehendes Betrachten ihn selber noch nicht zum
Erzieher macht, sondern erst sein Stellungnehmen.

Eben darum spricht man auch erst
etwas erzieherisch Bedeutungsvolles aus, wenn
man in diesem Sprechen Farbe bekennt. — Es

mag uns darum eine bloße Psychologie der
Erziehungswirklichkeit in mancher Hinsicht klarer
sehen lehren; die Zielfrage selbst klärt sie uns
nicht.

Wenn sie uns aber das Ziel vollständig
überläßt und auf die Notwendigkeiten
der konkreten Situation hinweist,

denen man sich fügen müsse, dann läßt uns das
doch für einen Augenblick aufhorchen. Wir kommen

doch gelegentlich einem Kinde gegenüber in
die Lage, an der Erreichbarkeit jedes Erziehungszieles,

insbesondere aber des von uns bevorzugten,

dessen, an das wir selber glauben, zu
verzweifeln; und in eben dieser Lage werden wir
dazu gedrängt, uns zufrieden zu geben
mit dem, was eben erreichbar ist, also
zu relativieren. Nur daß wir dies nicht aus
wissenschaftlichen Erwägungen heraus tun,
sondern aus Not: wir müssen uns so einstellen,

es bleibt uns nichts anderes übrig.
Wir haben dabei das Gefühl, es sei dies immer
noch besser, als uns überhaupt abzuwenden von
dem betreffenden Kinde und es im Stiche zu
lassen. Es läßt sich aber unsere Haltung nicht
mehr so leicht als vollklingendes Programm
formulieren; und da sie zudem in besorgniserregende
Nähe eines eigentlichen Relativismus rückt,
fragen wir uns zuweilen, ob sie sich überhaupt noch
von einem solchen unterscheide, oder wo denn
der Unterschied liege, ob sich doch unsere
Haltung rechtfertigen ließe. Wir sind irgendwie der
Richtigkeit unserer Stellungnahme sicher, wie man
eben der Richtigkeit eines Weges sicher ist, den
einem die Not als einzigen noch übrig läßt; aber
es bedrückt uns die Zweideutigkeit und
Fragwürdigkeit der Haltung, die wir dabei einnehmen
müssen. Eben darum horchen wir auf, wenn wir
irgendwo von dieser Relativierungsnotwendigkeit
sprechen hören; zugleich aber mißtrauen wir einer
Stimme, der so viel bloße Resignation anhaftet.

• Wollen wir die Zielfrage untersuchen, so haben
wir uns der praktischen Entscheidung des tätigen
Erziehers zuzuwenden; so sahen wir früher. Jetzt
bemerken wir, daß wir in eine neue Problematik

an eben dieser Stelle erst hineingeraten dann,
wenn dieser Erzieher vor sogenannt „hoffnungslosen"

Fällen steht, die ihm eine Haltung
aufdrängen, welche er nicht mehr so leicht zu
rechtfertigen vermag. Wollen wir eine Rechtfertigung
dieser Haltung suchen, so müssen wir uns auf die
Ziele besinnen, welche die ältere Pädagogik noch
aufzustellen sich getraute, und müssen une weiterhin

darüber Rechenschaft ablegen, warum sie uns
in der genannten Situation des „hoffnungslosen"
Falles im Stiche lassen.

Erziehungsziele gibt es so viele, als es

Epochen der Geistesgeschichte gibt; es lassen sich
aber in ihnen zwei extreme Standpunkte auffinden
derart, daß auf der einen Seite die Meinung steht,
im Menschen selbst sei das zu finden, was seinem
Leben Sinn und Wert verleihen könne, während
auf der andern Seite die Auffassung steht, die
dafür Anhaltspunkte sucht in etwas, was über
dem Menschen steht, mehr ist als der Mensch.
Am eindrücklichsten lassen sich die beiden
Gegensätze darstellen, wenn man ihr methodisches

Prinzip angibt, d. h. den obersten
Grundsatz, nach dem sich alle einzelnen
Erziehungsmaßnahmen richten müssen, wenn das
vorschwebende Ziel erreicht werden soll. Da steht
denn auf der einen Seite die Forderung, wachsen

zu lassen, was wachsen will, damit
Ursprünglichkeit und Echtheit des Menschen
gewahrt bleiben; auf der andern Seite steht die
Forderung zu führen, damit der Weg nicht
verfehlt werde, der allein dem Menschen über sich
hinaus führen kann. Als pädagogischen
Naturalismus einerseits, pädagogischen
Idealismus andererseits hat man diese beiden
Zielrichtungen bezeichnet. Alle je aufgestellten
Erziehungsziele sind entweder mit einem von diesen

beiden identisch, oder, was in der überwältigenden

Mehrzahl der Fälle zutrifft, stellen bald
mehr auf die eine, bald mehr auf die andere Seite
neigende Vermittlungsversuche dar.

Es mag zur Erläuterung dienen, wenn wir
beifügen, daß es eine Reihe verschiedener
Formulierungen dieser Erziehungsziele, insbesondere
aber der methodischen Prinzipien vom
Wachsenlassen ,resp. Führen gibt; und zwar hängt
es davon ab, was für einen Bereich des seelischen
Geschehens man in erster Linie im Auge hat und
als Objekt der Erziehung betrachtet.2 — Denkt
man in erster Linie an die Entwicklungsmöglichkeiten

und Entfaltungsbereitschaften, die im Kinde

liegen, an all das, was sich in Einfällen,
Antrieben, aufsteigenden Interessen jeden Tag und
jede Stunde regt, so wird aus dem Grundsatz des
Wachsenlassens die Aufforderung, sich mit seinen
erzieherischen Maßnahmen immer an das zu
halten, was gerade aktuell ist, jeder Regung gerade
dann sich zuzuwenden, wenn sie eben wach ist;

2 Vgl. Bruno Hinst: Möglichkeit und Anwendbarkeit
pädagogischer Prinzipien. Langensalza 1933.

83



das naturalistische Ziel führt zum
Aktualitäts-Prinzip. Aus dem Grundsatz des Führens

aber entsteht gerade umgekehrt die
Mahnung, sich durch dieses reiche Aufblühen immer
neuer Möglichkeiten nicht verwirren zu lassen, das
Ganze im Auge zu behalten, das daraus erst werden

soll und dementsprechend zu fördern, was
ihm dienen kann, zu hemmen oder zu
unterdrücken, was ihm widerstrebt; das idealistische
Ziel führt zum Totalitäts-Prinzip. Richtet
man seinen Blick vornehmlich darauf, wie. das
Kind sich selber Rechenschaft ablegt über sein
Tun und Lassen, wie es Vorsätze faßt, wie es

zögernd und in kleinen, bald wieder sich
verlierenden Anläufen beginnt, sich selber zu erziehen,
dann wächst aus dem Grundsatz des Wachsenlassens

die Forderung heraus, dem Kinde die
Möglichkeit zu verschaffen, seine eigenen
Werturteile zu wagen, und es erproben zu können, ob
seine Grundsätze sich bewähren, ihm also volle
Freiheit zu lassen in seinen grundsätzlichen
Entscheidungen; das naturalistische Erziehungsziel
führt zum Prinzip der Liberalität. Aus
dem Grundsatz des Führens aber entspringt
angesichts der Grundsatzbildung beim Kinde die
Mahnung, ihm Vorbild zu sein, ihm Vorbilder als

verpflichtend vor Augen zu stellen, ihm in
zwingender Weise die Ideale und Grundsätze zu
übermitteln, die es allein umsonst suchen würde und
denen man auf Grund der eigenen Erzogenheit
näher steht; das idealistische'Erziehungsziel führt
zum Prinzip derAutorität. — Zum drittenmal

aber erhalten wir eine andere Formulierung
derselben Sache, wenn wir die Einsichtsfähigkeit
unseres Zöglings in Sinn- und Bedeutungszusammenhängen

und sein Vermögen, sich in die Werte
verwirklichende Kulturarbeit einzugliedern, im
Auge haben. Dann wird aus dem Grundsatz des
Wachsenlassens die Forderung, in der die eigene
Ursprünglichkeit zur vollen Entfaltung bringenden

Persönlichkeit das höchste Gut zu sehen; es
führt das naturalistische Ziel zum Prinzip der
Individualität. Aus dem Grundsatz des Führens

aber erwächst die Behauptung, daß nur die
Gemeinschaft das zu verwirklichen ermögliche,
was mehr sei als jeder einzelne; aus dem
idealistischen Ziel wird das Prinzip der
Sozialität.

Inhaltlich zeigen diese zwei Reihen von je drei
methodischen Prinzipien (Aktualität, Liberalität.
Individualität — Totalität, Autorität, Sozialität)
nichts Neues gegenüber dem Gegensatz des
naturalistischen und des idealistischen Erziehungszieles.

Sie zeigen nur, wie derselbe Gegensatz
zwischen Wachsenlassen und Führen in drei
verschiedenen Ausschnitten aus dem menschlichen
Seelenleben wiederkehrt. — An Vermittlungsversuchen

hat es nicht gefehlt. So werden die
genannten methodischen Prinzipien abgeleitet in
einer kleinen Schrift von Bruno Hinst, der
darauf ausgeht, sie gegeneinander abzuwägen und
und jedem sein Recht zu geben. Wenn er aber
beispielsweise sagt: „Es ist das Liberalitätsprinzip
direkt, das Autoritätsprinzip indirekt proportional
der kulturellen Tendenzen der individuellen Interessen

anzuwenden" (und genau entsprechend bei

den beiden andern Gegensätzen), so steht hinter
dieser Vermittlung eine ausgesprochen einseitig
idealistische Stellungnahme; denn die zitierte
Stelle verlangt doch nichts anderes, als daß man
naturalistische Prinzipien anwenden, den
Menschen einfach wachsen lassen dürfe, soweit er
sich sowieso in einer dem Idealismus genehmen
Sinn entwickelt, daß man aber alle seine
Neigungen, die das nicht von selber tun, idealistisch
zurechtzubiegen habe. — Was wir hier finden,
finden wir bei allen Vermittlungsversuchen,
immer schlägt die konstruierte Vermittlung doch
wieder nach der einen oder andern Seite um, nie
vermag sie beiden gerecht zu werden. Denn
die beiden Seiten widersprechen sich
und lassen sich unmöglich vereinen;
und dieser Umstand muß eingesehen werden.

Einen andern Vermittlungsversuch finden wir
in dem Buche „Führen oder wachsen lassen?"
von Theodor Litt.3 Auch hier läuft es auf
eine idealistische Tendenz hinaus. Wichtig und
neu gegenüber dem vorher erwähnten Buch ist
aber der Nachweis, daß Führen ohne
Beachtung des Wachsenlassens, und
Wachsenlassen ohne Führung nicht
möglich ist. Unser bloßes Vorhandensein
bedeutet schon Führung ,stiftet eine Gemeinschaft,
in die das Kind einbezogen ist; wir haben ihm
gegenüber immer Autorität, ob wir es wollen
oder nicht; wir können gar nicht bloß wachsen
lassen. Ebensowenig aber können wir nur
führen; wir müssen immer beachten, was überhaupt
wachsen will und wachsen kann, und nur dieses
können wir führen. — Dieses ist der zweite
Punkt, der einzusehen ist. Halten wir ihn mit
dem vorangehenden zusammen, so kommen
wir zu der Einsicht: zwei sich
widersprechende Grundsätze sind immer
gleichzeitig zu berücksichtigen.

Dieses Resultat müßte zur Verzweiflung am
Sinn der pädagogischen Aufgabe überhaupt führen,

wenn es die einzige Antwort wäre, welche
uns auf die Zielfrage werden könnte. Es ist aber
nur die Antwort der Theorie. Sie
allerdings kann keine andere Antwort geben als diese
A p o r i e, diese Ausweglosigkeit, es sei
denn, sie sehe nicht klar, dringe nicht tief genug,
oder aber sie sei voreingenommen und mache
stillschweigende Voraussetzungen im Sinne dessen,

wofür sie sich dann entscheiden will. Für
die Praxis der Erziehung aber bedeutet dies
Resultat zunächst nur, daß sie überall da in die
Enge geraten und schließlich ihre eigene
Unmöglichkeit einsehen muß, wo sie sich
ausschließlich an Programme hält, wo sie zur
Eindeutigkeit gelangen will dadurch, daß sie auf
einem Standpunkt oder einem Prinzip baut; denn
jedes Programm kann, je einheitlicher es
ist, um so mehr, immer nur eine Seite der
Wirklichkeit in sich a u f n e h m e n ; jedes
Programm kann seine Einheitlichkeit nur
durch seine Einseitigkeit erkaufen.

Was lernen wir daraus? — Wir sehen, daß die
R e 1 ativierung des Zieles, das sich

3 Theodor Litt: Führen oder Wachsenlassen? Berlin
1931.

84



Zufriedengeben mit dem, was eben
möglich ist, nicht nur in der
heilpädagogischen Situation notwendig
wird; daß es vielmehr immer und
überall so ist, daß wir mit unsern
Erziehungszielen nicht durchdringen
können, daß wir an Grenzen ihrer
V erwirklichungsmöglichkeit kommen ;

das liegt schon in der Art, wie wir
Ziele aufstellen können, begründet.
Nur weil wir für gewöhnlich nicht so genau
hinsehen, bemerken wir es nicht. Solange es gut
geht, machen wir uns selten Gedanken darüber,
was eigentlich mit unserm Kinde geschieht; wir
beachten kaum, daß wir nicht die einzigen
Erzieher sind, daß neben unsern Maßnahmen und
durch unsere Maßnahmen hindurch Mächte am
Werk sind, die ganz anders orientiert sind, als
wir es selber zugeben würden, daß aber außerdem

das Kind selber alles, was von uns kommt,
in seiner Weise umdeutet, zuweilen eigene Wege
geht, die durchaus nicht immer unrechte sind,
von sich aus ergänzt, was wir versäumen, ja,
vielleicht gelegentlich gar zurechtrückt, was wir
falsch gemacht haben; wir bilden uns ein,
unsere Erziehung, unser Erziehungsprogramm,
unsere Pädagogik und unser Standpunkt hätten all
das ermöglicht oder wohl gar geschaffen; erst
wenn etwas geschieht, das uns nicht paßt,
erinnern wir- uns, daß es Einflüsse gibt, die anders
orientiert sind als die unsrigen und also offenbar
auch Bereitschaften im Kinde, die diesen andersartigen

Orientierungen offen stehen; und wir
nennen diese andern Einflüsse schlecht, damit wir
alle Schuld auf sie abwälzen können. — Da ist

ein Erzieher überzeugter Naturalist, spricht
beständig von der Freiheit und Eigenart der
Persönlichkeit, und nimmt jede Regung, die sich
überhaupt zeigt, als ernsten und wichtigen Anlaß
zur Revision seines Erziehungszieles; und
bemerkt nicht, wie der Zusammenhang seiner
Lebensführung die Ganzheit darstellt, welche
unvermerkt Regungen bevorzugt oder zurückdrängt,

wie er als unantastbare Autorität wirkt
auf seine Zöglinge, und wie eben damit auch eine
Gemeinschaft entsteht unter dem zwingenden Einfluß

seiner Persönlichkeit. Und da ist auf der
andern Seite ein Erzieher überzeugter Idealist, der
strenge Unterordnung des einzelnen unter die
Anforderungen der Gemeinschaft verlangt, der
strengste Autorität ist und all seine Entscheidungen

als verpflichtende Gebote betrachtet haben
will, der die Regungen im Zögling nur als
Register benutzt, die er handhabt; und der doch
das Gefühl für die Eigenart jedes einzelnen seiner
Zöglinge, für die Gunst des Momentes, für die
Notwendigkeit eine freien Spielraumes eigenen
Probierens gleichsam in den Fingerspitzen hat,
und der gar nicht beachtet, wie alle diese Dinge
in seiner Theorie fehlen, weil sie ihm eben
selbstverständlich sind. In beiden Fällen ergänzt die
Menschlichkeit des Erziehers sein einseitiges
Programm; und nur darum kommt er nie in eine
Lage, die seine einseitige Zielüberzeugung ins
Wanken bringen müßte. Auch in diesem Fall aber
liegt das Problem vor; und jeder wird die Grenzen

seiner Theorie erfahren, wenn er nur ernsthaft

versucht, sie in die Praxis umzusetzen. Nur
der Oberflächliche gerät an keine Grenzen.

Schluss folgt.

SZB Schweizerischer Zentralverein für das Blindenwesen
Union centrale suisse pour le Bien des aveugles
Zentralsekretariat: St. Gallen, St. Leonhardstrasse 32, Telephon 60.38, Postcheckkonto IX 1170

XVII. Delegierten- und Generalversammlung
des schweizerischen Zentralvereins für das Blindenwesen
in Spiez in Verbindung mit der Jahrhundertfeier der
bernischen Privatblindenanstalt Spiez.

29. Mai: 20 Uhr 15: Delegiertenversammlung im
großen Saale des Bahnhof-Hotels „Terminus" in Spiez.
(Traktanden siehe Tagesordnung.)

30. Mai: 15 Uhr 15: Generalversammlung im großen

Saale des Bahnhof-Hotels „Terminus" in Spiez und daran

anschließend Aufführung des Festspiels „Aus dem
Dunkel zum Licht", durch die Blinden der Anstalt
Spiez.

Es ist zu hoffen, daß sich eine recht große
Gemeinde von Freunden des Blindenwesens im schönen
Spiez zusammenfindet, um in eindrucksvoller Weise das
hundertjährige Bestehen und ebensolange segensreiche
Wirken der Blindenanstalt Spiez zu feiern.

Zur Jahrhundertfeier der bern.
von A. Bircher, Spiez

Es ist wohl schon manchem aufgefallen, wie sich in
den letzten Jahren die Centenarien von Anstalten
geradezu häufen. Bald von hier, bald von dort ertönt
der Ruf: Die ersten hundert Jahre sind durchgerungen,
und wir nehmen die zweiten frisch in Angriff. Wenn
wir dem Grunde nachforschen, warum .gerade die
zwanziger und dreißiger Jahre des letzten Jahrhundert
so reich an Anstaltsgründungen für Arme und Verwahrloste

waren so stoßen wir sicher auf die Namen:
Pestalozzi, Fellenberg, Wehrli u. a. m., deren geistige
Saat nach den unruhigen Revolutions- und Uebergangs-
zeiten mächtig zu keimen begann.

Auch unsere Anstalt wurde aus dem Geist der Zeit,
der die Armut, das Elend des einzelnen und die geistige

Privat-Blindenanstalt Spiez

Stumpfheit der Massen durch Erziehung zu überwinden
sich bestrebte, heraus geboren. Mit der Gründung der
bernischen Privat-Blindenanstalt wollte man den Blinden
die Möglichkeit verschaffen, ihr elendes Bettlerdasein
mit einem nützlichen und frohen Leben zu vertauschen.
Am Ausgang des IS. und am Beginn des 19.
Jahrhunderts waren die Blinden viel zahlreicher als heute.
Beraubten doch die Pockenkrankheit und die
Augenentzündung der Neugeborenen gar viele für immer
ihres Augenlichtes, und warfen sie damit in eine andere,
freudlose Welt, in die Welt der damaligen Lichtlosen.
Es mag uns verwunderlich scheinen, daß die alten Völker,

z. B. die Römer der Frühzeit, eine Blindenfürsorge
kannten. Leider wurde aber der Gedanke des Anrechtes

85


	Erziehungsideal und Erziehungswirklichkeit mit besonderer Berücksichtigung der heilpädagogischen Situation [Fortsetzung]

