
Zeitschrift: Fachblatt für schweizerisches Anstaltswesen = Revue suisse des
établissements hospitaliers

Herausgeber: Schweizerischer Verein für Heimerziehung und Anstaltsleitung;
Schweizerischer Hilfsverband für Schwererziehbare; Verein für
Schweizerisches Anstaltswesen

Band: 8 (1937)

Heft: 7

Artikel: "Wer ein solches Kind aufnimmt in meinem Namen..." : (Meditation über
Markus 9, 37) [Schluss]

Autor: Huber, Fritz

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-806401

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 08.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-806401
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


FACHBLATT FÜR SCHWEIZER. ANSTALTSWESEN
REVUE SUISSE DES ETABLISSEMENTS HOSPITALIERS

Offizielles und obligatorisches Organ folgender Verbände: Organe officiel et obligatoire des Associations suivantes:
SVERHA, Schweizerischer Verein für Heimerziehung und Ansfaltsleitung
SHVS, Schweizerischer Hilfsverband für Schwererziehbare
SZB, Schweizerischer Zenfralverein für das Blindenwesen
Redaktion: SVERHA und aligemeiner Teil : E. Gossauer, Waisenhaus Sonnenberg, Zürich 7, Tel. 23.993;

SHVS: Dr. P. Moor, Luegete 16, Zürich 7; SZB: H. Habicht, Sekretär der Zentralstelle des SZB,
St. Leonhardstr. 32, St. Gallen; Technischer Teil : Franz F. Otth, Zürich 8, Tel. 43.442; Redaktionelle
Mitteilungen an E. Gossauer, Waisenhaus Sonnenberg, Zürich 7.

Verlag: Franz F. Otth, Zürich 8, Hornbachstrasse 56, Telephon 43.442, Postcheckkonto VIII 19593;
Mitteilungen betreffend Inserate, Abonnements, Briefkasten, Auskunftsdienst, Adressänderungen,
sowie alle Zahlungen an den Verlag. Abonnement pro Jahr/par an: Fr. 5,—, Ausland Fr. 10.—

Zürich, Juli 1937 - No. 7 - Laufende No. 65 - 8. Jahrgang - Erscheint monatlich - Revue mensuelle

„Wer ein solches Kind aufnimmt in meinem Namen..."
(Meditation über Markus 9, 37) von Frilj Huber, Pfarrer am Basler Waisenhaus (Fortseijung)

Wenn wir rückwärts blickend unsern bisherigen
Oedankengang verfolgen, bedeutet „im Namen
Jesu" eine zunächst doppelte Abwehr. Wir haben
bestritten, daß in der Liebe der Mutter rein
natürlicherweise genügende Reserven vorhanden sind,
um das Kind dahin zu führen, wo Jesus dem
Kindlichen sein Recht gibt. Aber ebensowenig
kann die Natur des Kindes selber das leisten. Was
positiv „im Namen Jesu" heißt, haben wir vor
allem anhand der paulinisch - reformatorischen
Rechtfertigungslehre zu verstehen gesucht. Aber
gerade so besteht in dem Worte: Wer solch ein
Kind aufnimmt in meinem Namen für uns ein
Auftrag. Das Tun der Mutter für ihr Kind und
unser eigenes Tun als Fürsorger und Erzieher
wird dadurch nicht verkleinert und unwesentlicher,

daß es von seiner bloß menschlichhumanen

Begründung gelöst wird. Wir wissen
ja nun um unsere Humanität, was sie ist und
welcher Abgrund in ihr aufgeht. Es wird nicht
länger angehen, als Blüte „humanistischen" Denkens

verstehen zu wollen, was wir im Namen
Jesu an den Kindern tun sollen. Aber als die
Frucht dessen, was er selber für uns und unsere
Kinder tut und ist, soll es jetzt in Erscheinung
treten. Und insofern unser Tun seinem Tun
recht gibt und es als einzige rettende Hilfe gelten
läßt, erfüllen wir unsern Auftrag. Wie aber ist
möglich, wo das letzte, was wir dem Worte Jesu
über die Kinder zu entnehmen vermochten, rein
eschatalogischen Sinn hat?

Hier müssen wir von der Kirche reden,
allerdings nicht als von einer neuen menschlichen
Möglichkeit. Weder Theologie noch Kirche begründen

oder erfüllen ihre Aufgabe dadurch, daß nun
wieder der Mensch, vielleicht jetzt der Mensch im
Talar oder im Gelehrtenrock, auf den Plan tritt.
Wir müssen, um das Folgende zu verstehen,
schon um die unscheinbare, runzlige Magd
„Kirche" wissen und den Dienst, der ihr iiber-

bunden ist. Was ist ihr Dienst an den Kindern,
den sie im Namen Jesu tun darf und tun soll?

Wir haben an entsprechender Stelle schon einmal

auf die Taufe hingewiesen. Die Taufe soll es
den Müttern sagen, wer sie sind, wenn sie ein
Kind empfangen. Direkter hat sie dem Kinde
selber zu bedeuten: Du, Kind, gleich uns allen
in Sünden geboren, lebst in der Gnade Gottes.
Wir müssen also vorerst von der Taufe reden und
noch nicht von Erziehung. Kirchlich heißt „ein
Kind in Jesu Namen aufnehmen": Komm und
bring es zur Taufe! Und daraus folgt: Zieh es
auf in der Zucht und Ermahnung zum Herrn!

Ich möchte den Spott derer nicht hören, bei
denen es längst feststeht, daß die Taufe nichts
anderes sei und sein könne als eine reine Formsache.

Wie sollen wir diesem Einwurf begegnen?
Jedenfalls nicht damit, daß wir uns darauf
berufen, es könne mit der Taufe, wenn sie ernst
und gesammelt gefeiert werde, auch einmal etwas
anderes mitlaufen als bloße Form, es könne daraus

ein ethischer Impuls hervorgehen. Dieses
rein ethische Moment könnte sich ja auch
ergeben, wenn das Kind im Aufblick zum Sternenhimmel

oder unter dem Hinweis auf die im Weltall

sich auswirkenden Gesetze empfangen und
aufgenommen würde. Daß aber die Taufe gerade
das nicht ist und sein kann, brauchen wir nach
dem bisher Ausgeführten nicht mehr zu sagen.
Die Taufe, wenn sie recht vollzogen wird, beruft
sich einzig auf den Befehl Jesu: Gehet hin und
taufet! Und wenn die Kirche daraus von
Anfang an das Recht der Kindertaufe ableitete, so
hat sie in Markus 9 ihre stärkste Stütze. Damit
aber darf sie etwas sagen und zum Ausdruck
bringen, was im Blick auf die Verheißung des
Reiches Gottes von Bedeutung ist.

Als Protestanten kennen wir die Taufe einzig
als Zeichen und nicht im magisch-sakramentalen

119



Sinn. Aber eben als Zeichen ist sie uns mehr als
bloße Form. So wenig das Herzen und Segnen
der Kinder bei Jesus eine bloße Form oder Geste
ist, so wenig ist es die Taufe ihrem Sinn und
Wesen nach. Wir dürfen uns in diesem Zeichen
realiter und legitim darauf berufen: dieses Kind
ist dem Heiland anvertraut und überwiesen. Wenn
wir vorher ernsthaft zuhörten, wo davon die Rede
war, was er den Kindern sein will, so erkennen
wir in der Taufe wirklich mehr, als selbst der
höchstfliegende Idealismus zu zeigen oder ahnen
vermag. Idealismus endet immer bei Allgemeinbegriffen.

Was soll aber einem Kinde der bloße
Begriff der Liebe? Er bleibt ohne Fleisch und
Blut, ein bloßes Schemen, gerade dann, wenn
wir ihn hoch fassen und nicht meinen, ihn so
leicht an uns selber anschaulich machen zu
können. In der Taufe aber ist die Liebe anschaulich

gemacht in einem faßbaren Zeichen, das
weit über alles Menschliche hinausweist. Sie sagt
dem Kinde: Da hat sich einer auf Gedeih und
Verderb mit dir verbunden. Wer dich aufnimmt,
nimmt ihn auf. Und wer ihn bei sich hat, der hat
den für sich, der ihn gesandt hat. Also bist du
etwas durch ihn. Dein Selbstbewußtsein darf
durch ihn ein Gottesbewußtsein werden. Das
Kind soll uns um der Taufe willen kostbarer werden;

denn es ist nun, schon in seinem Dasein,
ein Pfand der Güte Gottes. Und das gilt mitten
in der Atmosphäre und dem Dunstkreis unseres
tatsächlichen Lebens. Die Taufe ist das Trotzdem,

das im Namen Jesu aller menschlichen
Sünde und Hilflosigkeit entgegengehalten wird.
Mag es hundertmal entstellt und geschändet worden

sein durch die Art, wie wir unsere Kinder
zur Taufe bringen — das Zeichen gilt doch.

Daraus muß alles, was wir für das Kindlein
tun und unternehmen, fließen. Daß wir es im
Namen Jesu tun dürfen, bedeutet auch die
Rechtfertigung unserer Bemühungen. In Erkenntnis
unserer natürlichen Schwäche und unserer
Sündhaftigkeit und darum in aller Demut und Zer-
knirschtheit werden wir an das Werk der
Erziehung gehen. Es fehlt uns dann allerdings der
Hochflug des Erzieherbewußtseins, jene humane
Sicherheit im Wohltun, in der wir so leicht
Narren oder Enttäuschte werden. Wir sind
menschlich unsicherer und vorsichtiger geworden.
Schon das allein könnte in vielen Fällen etwas
Positives bedeuten. Das Kind ist unserm menschlich

harten oder auch schmeichelnden Zugriff
enthoben und kann aufatmen. Es ergibt sich eine
wahrhaft wohltuende Distanz dem Kinde gegenüber,

weil wir darum wissen, daß einer, der nicht
Mensch ist, das Kind mit Beschlag belegt hat.
Daraus fließt aber auch eine ganz neue Tapferkeit

und ein Mut zur Erziehung; denn wo wir
auf diesem Punkte stehen, darf nun im Namen
Gottes getan werden, was wir tun müssen. Wir
sollen uns ja des Kindes annehmen. Es soll
und muß erzogen werden.

Von da aus ergibt sich unschwer die kirchliche
Begründung der Pädagogik. Ja, wahrlich, das
Kind bedarf der Führung. Wir können und dürfen

es nicht wild wachen lassen, wie Rousseau
meinte, sonst wird es ein Raub seiner Natur,

seiner Raubtiernatur (Pestalozzi). Wir können
aber auch andererseits nicht ganz mit Pestalozzi

gehen, welcher in der Natur selber die
Bedingungen einer über den Menschen
hinausweisenden sittlichen Kraft zu entdecken glaubte.
Das -für den Erzieher so heilsame Sich-Fürchten
und Zittern hat für uns seinen Grund in dem
Wissen um unser totales Verlorensein im bloß
natürlichen Wesen. Zwischen dem Zittern in der
idealistisch begründeten sittlichen Entscheidung
und der Demut vor Gott, dem geistlichen Armsein,

ist ein Unterschied. Das Gericht Gottes,
unter das wir uns stellen, fährt radikaler durch
und bricht auch mit dem Vertrauen, das sich auf
dem Umweg über einen kritischen Idealismus
wieder an unsere Natur hängt. Ebenso aber wird
das Ziel der Erziehung allem bloß Menschlichen
entrückt. Wir sehen es nicht in der Richtung einer
unendlichen menschlichen Aufgabe aufleuchten,
nicht in einem idealistischen Begriff von
vollkommener und harmonischer Persönlichkeit; denn
das kann im besten Falle eine vorläufige
philosophische Orientierung in unserer Frage bedeuten.

Das Ziel der Erziehung bleibt ein eschato-
logisches und besteht einzig und allein in der
Hoffnung auf das Reich Gottes.

In diesem Zusammenhang müssen wir auch
darauf aufmerksam machen, wie untauglich das
Wort „Erziehung" unter solchen Gesichtspunkten
werden kann. Es ist ja auffallend, wie selten die
Bibel von Erziehung redet, jedenfalls nie im Sinne
von Führung des Kindes im Blick auf die göttliche

Bestimmung. Was wir im heutigen
Sprachgebrauch Erziehung nennen, hängt eng zusammen
mit dem, was uns die idealistisch-philosophische
Pädagoik lehrte. Die Vorsilbe „Er" deutet auf
ein Ganzes, ein Vollkommenes hin, das als Ziel,
als Ideal menschlichen Bemühens uns vor Augen
schwebt. Statt dessen reden die Bibel und auch
Luther von „Zucht". „Ziehet eure Kinder auf in
der Zucht und Ermahnung zum Herrn!" Dieses
Wort wahrt besser die starke Bindung der Eltern
und Erzieher an Gott, weil es die Vorstellung
eines bloß menschlichen Ideales vermeidet. Wissen

wir Eltern uns in der Zucht Gottes, so werden

wir auch bei unsern Kindern dem göttlichen
Walten Raum lassen. Es ergibt sich von selber
eine vertrauliche Haltung des Kindes zu uns,
wenn dieses fühlt, daß nicht elterliche
Selbstherrlichkeit Vertrauen verlangt. Jetzt wirkt
Autorität nicht mehr zerstörend, sondern darf dem
Kinde die Stütze werden, deren es bedarf. Nun
bekommt das Gebot: Ehre Vater und Mutter!
seine wahre Bedeutung. Es vertritt nicht mehr
einen bis zu den Sternen erhobenen menschlichen
Anspruch der Eltern. Wahrlich, es geht hier um
mehr als den toten Buchstaben! Hier wird das
Leben, das wirkliche Leben im Auge behalten. Es ist
das Leben des Kindes, welches durch die Taufe
neu in das Licht seiner Bestimmung gestellt ist.
Zugleich aber wird unser eigenes Bewußtsein
als Eltern und Erzieher aus Lethargie und
Verkrampfung geweckt. Was gäbe es Größeres und
Heiligeres zu tun, als einem Kinde nahezubringen,
was es durch seine Taufe ist! Durch uns soll es
hören und fühlen, daß es Gottes ist. Der Hin-

120



weis auf Gott, seinen Schöpfer und Erlöser, tritt
nun an Stelle einer bloß human begründeten
Erziehung. Müßte das nicht Kräfte in ungeahnter
Fülle entbinden? Gleichweit entfernt von ängstlicher

Geschäftigkeit und fälschlich getrostem
Quietismus verläuft der Weg, den christlich
Zucht uns anweist. Hat aber christliche Erziehung
allezeit den Beweis solcher Zucht erbracht?

Es würde einen breiten Raum einnehmen, wenn
wir uns mit den vielen, ach, oft berechtigten
Vorwürfen gegen die christliche Erziehung
auseinandersetzen wollten. Worin wurde denn da

gefehlt? Was hat so viele, die in christlichen
Familien und Anstalten erzogen wurden,
endgültig von aller Religion entfernt? Vielleicht eben
das, daß es um „Religion" und nicht um Christus
ging. Der Jesus-Name, von gewalttätigen und
die Seelen knechtenden Händen dargeboten, hat
Schlimmeres gewirkt als viel rohe „Humanität",
die ihrem eigenen Namen in schlimmem Sinne
diente. Wer sich über dieses Kapitel orientieren
möchte, soll Zinzendorfs Protest gegen die
Hallenser Erziehung lesen. Wir müssen uns deutlich
von viel begangenen Fehlern trennen, wenn wir
wirklich zum Ausdruck bringen wollen, was es
heißt: ein Kind in Jesu Namen aufnehmen.

Wie kommen wir da weiter? Gewiß nur auf
dem Wege, daß wir jetzt in neuem Sinne der
natürlichen Seite in dem Worte „aufnehmen"
gerecht werden. In diesem Zusammenhange müssen

wir noch einmal auf die Mütter zu sprechen
kommen. Nach all dem, was wir kritisch über
den Vater- und Mutterstand gesagt haben, bleibt
doch die Mutter ihrem Kinde „an Gottes Statt".
Diese Wendung Pestalozzis will besagen, daß die
Mutter ihrem Kinde eine Helferin sein müsse im
Blick auf den einzigen Mittler zwischen Gott und
den Menschen: Christus. Das erfüllt sie, wenn sie
sich und das Kind an die Taufe erinnert. Das
wird Gertrud ihre Kinder lehren in allem, was
sie für dieselben tut. Da kommt Methode wieder
zu ihrem Wortsinn; denn es hat sich uns ein
Weg aufgetan, der nicht trügen wird. In diesem
Vertrauen dürfen wir mit Pestalozzi dem folgen,
was Gott einer jeden guten Mutter ins Herz und
in den Sinn gibt. Nachdem wir klargelegt haben,
wie einzig das Gute Gottes bei uns selber „gut"
genannt werden kann — warum sollten wir nun
nicht auch freier von dem guten Beispiel vieler
Mütter reden? Unter dem Vorzeichen der Taufe
darf die Mutter in ihrem eigenen Geschaffen-Sein
dem Kinde Hinweis auf den Schöpfer sein. Alles,
was die Mutter für ihr Kind tut, auch die
Verrichtungen mütterlichen Dienstes, die ganz in
den Bereich des sinnlichen Lebens gehören, dürfen

und sollen unter diesem Gesichtspunkt getan
werden. Ob sie ihr Kind stillt oder wickelt,
geschweigt oder diszipliniert, erzieht oder lehrt —
es soll in das Licht der zentralen Aufgabe, die

Gottfried Bürgi-Nyffeler "f"
„Mit der Freude zieht der Schmerz traulich durch die

Zeiten", so ist's ja von jeher gewesen, so war's auch
am Morgen den 10. Mai 1937, als wir im Begriffe
waren, in die allerwärts leuchtende, blühende
Maienherrlichkeit hinauszufahren, um in Schaffhausen mit
lieben Freunden und Berufsgenossen zwei Tage in

sie an ihrem Kinde hat, gerückt sein. Wie fein
hat in dieser Hinsicht Pestalozzi gesehen! Die
sinnlichen Beziehungen zwischen Mutter und Kind
sind nicht „tierischer" deshalb, weil sie
„ungeistiger" sind. Pestalozzi will gerade das fromme
Fühlen des Kindes, das kindliche Sich-Geborgen-
Wissen durch diesen sinnlichen Kanal sich
entwickeln sehen. Es sei, sagt er, beim Kinde
weniger eine Sache der Lehre in Worten als des
Lernens durch Gefühle. Und er dürfte damit recht
behalten. So wenig rein gefühlsmäßige
Tatsachen begründend sein können, so sehr sollen
sie in den Dienst gläubiger Haltung treten.

Hier kommt uns die besondere Herzlichkeit
zugute, mit der Jesus dem „alleinstehenden"
Kinde in Markus 9 begegnet. Im Lichte Jesu dürfen

wir ungescheut selber herzlich sein. Wir
meinen ja dann nicht unser, sondern sein Herz
und Gottes Vaterliebe, in der solch ein Kind
steht. Ohne uns auf Zinzendorfs Theologie oder
auf seine Wege und Irrwege als Erzieher im
einzelnen festlegen zu müssen, können wir von
diesem Manne Wichtiges lernen. Wie hat er darum
gerungen, den Kindern auf die allerzarteste Art
den Namen Jesu lieb zu machen, ihn „freundlich
hereinfallen zu lassen"! Das alles darf nicht bloß
in gestenhafter Anschaulichkeit geschehen,
sondern muß in echter, „sinnenfälliger" Weise dem
Kinde nahe treten.

Es geht hier um Zusammenhänge, welche uns
gerade die neueste Pädagogik scheinwerferartig
erhellt hat, wo sie von der Bedeutung der
„Bindung' zwischen Erzieher und Zögling redet.
Welche Wichtigkeit ihnen zukommt, wird der
zuallererst erkennen müssen, der es mit der
Erziehung nicht eigener Kinder zu tun hat. Aus
dieser Situation heraus haben wir uns zu Anfang
unserer Ausführungen das Gewissen schärfen
lassen. Sie muß jetzt zum Schlüsse erneut in dem
Sinne hervorgehoben werden: daß es sich
nirgends verhängnisvoller auswirken wird, wenn das
kindliche Vertrauen bloß an Menschen gebunden
wird, als da, wo das alleinstehende Kind unmittelbar

und direkter auf Gott hinverwiesen werden
sollte. Gegen die Gefahr des modernen Psycho-
logisierens muß dies gesagt werden.

So bedeutet der theologische Beitrag zu den
Problemen der Erziehung in erster Linie Kritik,
aber nicht in selbstüberheblichem Sinn. Wenn
wir im Namen Jesu den Menschen in der Krise
sehen, werden wir auch in unserm theologischen
Fleische getroffen. Für unsere Schutzbefohlenen
aber, die Kinder, wird hier eine Lücke frei, durch
welche Lebensluft einströmt. „Muß ich nicht sein
in dem, das meines Vaters ist?" hat einmal das
Kind gesprochen, aus welchem später der Mann
erwuchs, der uns und unsern Kindern wieder
die Welt des Vaters zeigte.

ernster und froher Gemeinschaft neue Kraft und Freude
zu finden. Da traf gerade noch der Briefträger ein
und überbrachte die Trauerkunde vom Heimgang
unseres lieben Freundes Gottfried Bürgi-Nyffeler.

Wir gedachten uns zu freuen mit den
Fröhlichen; die Trauerbotschaft rief uns aber an die Bahre

121


	"Wer ein solches Kind aufnimmt in meinem Namen..." : (Meditation über Markus 9, 37) [Schluss]

