
Zeitschrift: Fachblatt für schweizerisches Anstaltswesen = Revue suisse des
établissements hospitaliers

Herausgeber: Schweizerischer Verein für Heimerziehung und Anstaltsleitung;
Schweizerischer Hilfsverband für Schwererziehbare; Verein für
Schweizerisches Anstaltswesen

Band: 8 (1937)

Heft: 6

Artikel: "Wer ein solches Kind aufnimmt in meinem Namen..." : (Meditation über
Markus 9, 37) [Fortsetzung]

Autor: Huber, Fritz

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-806396

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 08.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-806396
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


alimente par gravité 2 transporteurs Redler
utilisés exclusivement pour le déplacement
horizontal dans le bâtiment des silos. De là, part le
transport pneumatique, dont il est fait mention
plus haut, du même type que celui servant au
déchargement des wagons.

Des 2 silos journaliers, un pour la houille,
l'autre pour le poussier de coke, l'alimentation
se fait par deux trémies, comme indiqué
précédemment.

Les intallations examinées constituent un des
modes d'alimentation en combustible. Un
élévateur mécanique a été également installé.
Il est destiné à servir, d'une part, au transport
des scories depuis les caves sous la chaudière au
silo en tôle prévu à cet effet sur la façade
extérieure, d'autre part, de réserve pour le transport
du combustible, directement depuis la voie du
tram jusqu'aux silos journaliers. La puissance
minimale de transport est de 12 t/h. pour la
houille et de 8 t/h. pour le poussier de coke.

h) Installation de dépoussiérage.
Mentionnons pour terminer cette description que
les gaz sortant de la chaudière passent, avant de
pénétrer dans la cheminée, dans un appareil
d'élimination des cendres volantes,
établi dans une construction spéciale adossée à

la cheminée. Cette élimination était particulièrement

importante dans un quartier de villas et
d'hôpitaux. C'est pour cette raison que les rendements

suivants furent imposés au constructeur.

Fig. 8 Pupitre de commande de la centrale de Pierre de Plan.
Kommandopult des Fernheizwerks Pierre de Plan.

97o/o pour un début horaire de 20 t/h.
92o/o pour en début horaire de 12 t/h.

calculés sur la base des quantités de cendres
contenues dans les gaz d'échappement avant leur
entrée dans l'appareil.

à suivre

„Wer ein solches Kind aufnimmt in meinem Namen..."
(Meditation über Markus 9, 37) von Fritj Huber, Pfarrer am Basler Waisenhaus (Fortsetzung)

Nur was die Mütter ihren Kindern sind, suchten
wir bisher zu zeigen. Das mag zwar den
zugrunde liegenden biblischen Geschichten insofern

entsprechen, als da die Kinder selber keineswegs

handelnd auftreten. Wie sollten sie auch!
Kinder müssen sich führen lassen und lassen sich
führen. Die Initiative, zu Jesus hinzutreten, wird
kaum von ihnen ausgegangen sein. Und auch
das „alleinstehende" Kind wurde von Jesus
herbeigeholt. Trotzdem sind die Kinder hier
Hauptpersonen. Um sie dreht und bewegt sich alles,
was getan und gesprochen wird. Die Kinder
werden weggewiesen, für ihre Kinder wehren
sich die Mütter, den Kindern macht Jesus bei
sich Platz, und ein K i n d 1 e i n stellt er mitten
unter seine Jünger. Die Kinder werden geehrt
und nur durch die Kinder auch die Mütter. Die
Mütter sind eigentlich Nebenpersonen. Davon
gingen wir ja aus, wie seltsam hoch im
Evangelium die Kinder gestellt werden. Diesem, im
Evangelium deutlich hervortretenden Zuge müssen

wir nun gerecht werden.
Werden sich eventuell die uns durch Markus 9

nahegelegten Fragen leichter und müheloser
beantworten lassen, wenn wir vom Kinde statt von
seiner Mutter ausgehen? Auf alle Fälle wird
unter diesem Gesichtspunkt eine Vereinfachung
eintreten. Wir werden zwar auch hier die
verschiedene Lage der Kinder und ihre Herkunft
im Auge behalten müssen. Aber eigentlich grund¬

legende Wichtigkeit ist ihr nicht beizumessen,
denn es gibt einen Glanz des Kindlichen, den
jedes Kind aufweist. Dieser Glanz mag bei einem
verwahrlosten Kinde zurücktreten, aber wie etwas
Urtümliches bricht er durch, sobald Muttersinn
sich seiner annimmt. Um das, was Pestalozzi
jubeln machte, geht es hier. Aber ist, so müssen
wir weiter fragen, damit eine Tatsache genannt,
die hinter jenes Urteil: Du bist sündig — zurückführt?

Treten wir damit aus der Situation heraus,
in der wir die Kinder durch ihre Mütter sahen?
Wird das Kind durchbrechen und siegen, wo
die Mutter nicht mehr weiter konnte? Stellt
Jesus das Kind als den Sieger dar?

Da mögen moderne Reminiszenzen in uns
aufsteigen. Es ist ja noch nicht so lange her, daß

man in hochtönenden Worten vom „Zeitalter des
Kindes" sprach. Unmittelbar hinter uns liegt eine
Epoche, da auch in der Erziehung alles von
der Selbsttätigkeit des Kindes erwartet wurde.
Kindliche Aeußerungen, Kinderzeichnungen, alles,
was das Kind aus sich selber hervorbringt,
möglichst ohne Zutun der Erwachsenen, stand in
hohen Ehren. Sind auf dieser Linie auch die
Aussagen des Evangeliums zu werten? Ihrer ist das

Himmelreich, bedeutet schlechthin, daß schon im
kindlich-natürlichen Wesen das Reich Gottes
realisiert werde? Wer ein solches Kind aufnimmt,
nimmt mich auf —- heißt das: Jesus identifiziert
sich mit dem Kind im natürlichen Sinn? In solcher

W9m

99



Annahme taucht eine Gefahr auf, die kirchen-
und geistesgeschichtlich zuzeiten verhängnisvoll
wirkte. Wahrlich, wir sind auch in neuester Zeit
nicht um diese Gefahr herumgekommen, und den
Kindern erwuchs Schaden daraus.

Damit sagen wir nichts gegen eine pädagogischdidaktische

Strömung, die auf das Prinzip der
Selbsttätigkeit einen bessern und interessantem
Schulunterricht aufbaute. Hingegen wurden
gerade in diesem Zusammenhang Worte vom
„Schöpferischen im Kinde" gesprochen, die
irregeführt haben. Daß das Kind selber etwas schaffen

und hervorbringen soll, daß man ihm
unabhängig von Vorlagen die Möglichkeit geben muß,
sich auf seine Art auszusprechen und auszudrük-
ken, ist richtig. Aber darüber hinaus das
Schöpferische im Kind mit dem Schöpfer selber zu
identifizieren, ist Schwärmerei. Ich weiß wohl,
daß es sogar bei Pestalozzi Sätze und Ausdrücke
gibt, die in dieser Richtung mißverstanden werden

können. Dabei handelt es sich jedoch
bestimmt um ein Mißverständnis. Pestalozzi weiß,
wie jeder schlichte Christ, um das radikale
Gegenüber Gottes zu uns Menschen, auch sofern es
das Kind angeht.

So wenig die Mutterliebe rettendes Zeichen ist,
so wenig kann die Hilfe aus dem Kinde selber
kommen. Die kindliche Natur ist voll von
Geheimnis, wie alle Natur, wie auch die Natur der
Mutter. Daß jedoch dieses Geheimnis an sich
noch nicht das Heil enthielt — darüber gibt uns
die anthropologische Ueberlegung, die nicht vom
Evangelium zu trennen ist, Klarheit. Was ist das
Kind, das natürliche Kind? Im Grunde nichts
anderes als das, was auch seine Mutter ist. Es
ist ja unser Fleisch und Blut. Die Kinder stammen

von uns ab. Von hier aus ist aber schlechterdings

nicht abzusehen, wie solch ein Kind je
etwas anderes werde, als wir es sind. Auf was
für einem Grund kann dann die Bibel so, wie sie
es tut, von den Kindern reden? Dieser Grund
kann und will nichts anderes sein als ein ganz
und gar nicht im Menschen gelegter Grund, also
auch keine in der Natur des Kindes zu entdek-
kende Position. Wo aber liegt er? In der
Verheißung des Reiches Gottes. Damit ist genannt,
was weder die Mutter noch das Kind leisten,
oder aus sich selber hervorbringen können. Hier
fußt aber auch die paulinisch - reformatorische
Rechtfertigungslehre von dem in Jesus Christus
als Sünder begnadigten Menschen. Ob sie uns
etwas und was sie uns zu sagen habe, hängt
ganz davon ab, ob wir in der anthropologischen
Frage biblisch-real zu denken vermögen.

Die Rechtfertigungslehre ist freilich nicht harmlos

und bietet mehr als eine Möglichkeit des
Anstoßes; denn sie bedeutet das radikale Ende aller
romantischen Auffassung des Kindlichen. Die
Schwärmerei für das Kind wird durch sie
verboten, die zart-empfindsame, wie die emphatischpathetische.

Und diese Lehre kann uns wahrlich
auch in unserm Erzieher-Bewußtsein treffen. Der
Optimismus, den wir zum Arbeiten so nötig zu
haben scheinen, wird tödlich getroffen und
erledigt. Vielleicht wird uns zwar rasch wohler

dabei; denn wir können es uns jetzt ersparen,
uns in unserer aufgemutzten optimistischen
Haltung täglich selber anzulügen. Aber auch unsere
rein menschliche Vertrauenswürdigkeit beginnt
hier krank zu werden, oder besser gesagt: sie
wird in ihrer Schwäche entlarvt. Wir sind in
unserm Fleisch und Blut angegriffen. Und die
Brücke wird mehr als brüchig, wenn das Kind
durch das Vertrauen zu mir zum Selbstvertrauen
kommen soll.

Es besteht nun anscheinend die Möglichkeit,
diesen Anstoß zu parieren, indem man die
religiösen Kräfte, die sich schließlich in der
Geschichte und manchem großen menschlichen
Beispiel erwiesen haben, einfach miteinbezieht in
„sein System". Vielleicht irgendwo am Schluß,
wenn in einem erzieherisch besonders schwierigen

Fall alle unsere humanen Reserven
aufgebraucht sind. Vielleicht sind wir auch durchaus

bereit, das religiöse Moment in unserer
Methode zur Geltung kommen zu lassen. Es ist uns
rein human wertvoll. Darum geht es jedoch
nicht bei dem Thema, an dem wir hier stehen.
Das Humane in seinem ganzen Umfang, auch in
der Form des Religiösen, ist angegriffen. Die
biblische Lehre vom Menschen sieht das Kind,
wie uns Eltern und Erzieher, nur im Verfallensein

an Sünde und Tod, aus dem es menschlich,
auch im Sinne von „religiös", keine Errettung
gibt.

Statt einem bloß scheinbaren Entrinnen zeigt
uns aber die Rechfertigungslehre die faktische
Errettung von Gott her. Unverdient, d. h. nicht
durch uns präpariert und auch durch keine
Stimmung erzeugt, sondern einzig in der Realität der
göttlichen Verheißung, kommt sie uns entgegen.
Mutter und Kind sind in ihrer Existenz bedroht
dadurch, daß sie Sünder sind, sagt die Bibel, aber
sie sind auch errettet durch Gottes freie Gnade.
Das kann und soll nicht wieder aufgelöst werden

in subjektiven Empfindungen. Das hängt
nicht ab vom Gefühlscharakter unserer Erlebnisse.
Hier ruht alles auf voller Objektivität, auf
gläubigem Hören und Empfangen, sofern eben auch
der Glaube nicht unser, sondern Gottes Werk ist.
So zeigt sich uns die einzige Möglichkeit eines
Wiederaufstehens bei unserer, nun auch in der
Pädagogik aufgedeckten, menschlichen Lage. Wo
aber finden wir das alles in der uns vorliegenden
biblischen Geschichte verankert?

Zu allernächst wäre darauf hinzuweisen, daß
die beiden Jesus und die Kinder betreffenden
Perikopen stark gegen das Ende der Evangelien
sich vorfinden, kurz vor der Leidensgeschichte.
Sie bekommen schon dadurch ein besonderes
Gewicht, und das Wort des Heilandes ist
unmittelbar mit dem in Verbindung zu bringen, was
sich hier anbahnt. „Der nimmt mich auf" klingt
an ähnliche Worte in Matth. 25, oder an das
Wort zu Maria in Bethanien (Mark. 14). Man
wird Jesus nicht mehr lange persönlich etwas
zuliebe tun können. Was einer an den Kindern
tut, will er darum annehmen, als ob es ihm selber
gelte. Wir werden nicht daran vorbeisehen können,

daß Jesus, der ins Leiden geht, hier eines
der Anliegen nennt, für die er stirbt. Er stirbt für

100



die Welt, in der auch das Leid und die Not der
Kinder so ausgedehnt ist.

Die Not der Kinder — ob alleinstehend oder
nicht — und die Not ihrer Mütter und Erzieher
liegt eben tiefer, als eine flache Aufklärung sie
hat sehen wollen, auch tiefer, als ein
durchschnittlicher Idealismus es zugibt. Nun erfahren
wir, was, vielleicht unbewußt, eine Mutter spürt,
die um ihr eigenes Genügen bangt. Es ist halt
auch auf die „reinste menschlich-irdische Erscheinung",

die Mutterliebe, nicht mehr zu bauen, wo
in der Beziehung von Mark. 9 zum Kreuzestode
Jesu der Abgrund vor uns tief aufgerissen ist.
Nicht ohne Grund müssen uns die Kinder in ihren
Schwierigkeiten dem Leben gegenüber oft so
namenlos dauern. Es geht hier um den „Haken"
im menschlichen Fleisch und Blut. Auch hinter
der Milieu-Komponente liegen tiefere Ursachen.
Im Wort Sünde erheben sich Instanzen, die aber
auch jeden Gedanken an ein pfäffisches Geschäftemachen

verbieten. Wir wären der Reiter über
den Bodensee, wenn wir daran vorbeisehen
wollten.

Wer hellhörig ist, muß das alles vernehmen,
wenn es heißt: ein Kind aufnehmen „in Jesu
Namen". Jesus ist bestimmt nicht bloß als unser,
vielleicht über alles sonst Menschliche erhabene
Vorbild zu fassen. Er bleibt in seinem Sterben
und Auferstehen das Gericht über uns Menschen,
auch über unsere rein menschliche Vernünftigkeit.

Der Anstoß, welcher „in seinem Namen"
erfolgt, kann von uns nicht aufgefangen werden,
sondern muß sich an uns erfüllen. Dann aber gilt
uns in seinem Namen auch die Verheißung des
Reiches Gottes und das ist: Vergebung und neues
Leben für uns und unsere Kinder.

Es fragt sich nun: 1st das ein zu weiter Weg,
um zum Verständnis des wahrhaft Kindlichen zu
kommen? Ich glaube nicht. Dieser Weg
erscheint uns ja nur deshalb so lang, weil wir
selber auf ihm Barrikade über Barrikade
aufrichten, weil wir ihn nicht freigeben wollen. Ein
Innerstes sträubt sich bei uns gegen diesen
„unserer Natur so schrecklichen Schritt" (Pestalozzi).
Wir können und wollen es nicht haben, daß
menschlich der Boden unter unsern Füßen
dermaßen zerrinnt. Wir hängen, mehr als wir
zugeben, an unsern „Verdiensten". Ein letztes
„Aber" steigt immer wieder in uns auf, und so
versperren wir selber uns und unsern Kindern
den Weg zu der Freiheit der Kinder Gottes. Den
Kindern selbst würde es ja so nahe liegen, was
Jesu Name für sie bedeutet. In ihrem unreflek-
tierten Wesen haben sie schon die Vorbedingung,
die wir uns in der Rechtfertigunglehre erst
theologisch sagen lassen müssen. Sie empfangen ihre
Rechtfertigung als ein Geschenk, wo Verdienst

noch gar nicht in Frage kommen kann. Kindersinn

ist im Letzten freie Anerkennung der Gabe
Gottes. Darum müssen nicht sie bei uns,
sondern wir bei ihnen in die Schule gehen.

Ja freilich, aus den Kindern selber geht uns
eine Hilfe auf, wo wir das Kindliche „im Namen
Jesu" verstehen und gelten lassen. Wir müssen
sie einfach für ihn freigeben. Ihr eigentliches
Wesen, ihre eigentliche „Natur" tritt da zum
Vorschein und wird richtig erkannt, wo wir sie
als Kinder Gottes betrachten, alle Kinder, auch
die ungezogenen und die belasteten. Wir kommen

auf solche Weise endlich über einen
moralistischen Standpunkt hinaus. Wir haben aber
auch all unsere Versuche psychologistischen
Entschuldigens nicht mehr nötig. Wir bedürfen der
Psychoanalyse zur Rechtfertigung nicht. Die Kinder

sind ja im Namen Jesu entschuldigt und
gerechtfertigt — nicht menschlicher, sondern
göttlicher Weise, insofern durch ihn ihre Legitimität
als Kinder Gottes gesichert ist. Hier liegt der
Charakter indelebilis des Menschen, um den sich
Pestalozzi bemühte, begründet. Und bei den
Kindern, vielleicht sogar durch sie geht auch

uns, ihren Eltern und Erziehern, eine Hoffnung
auf.

Nun finden wir eine Erklärung für das beglük-
kende Erleben, das uns um die Kinder zuteil
wird. Was uns in der romantisch-schwärmerischen

Auffassung des Kindlichen irreleitete, zeigt
sich in seiner wahren Bedeutung. Kinder sind
eine Gabe Gottes, weil in und mit jedem Kindlein,

das geboren wird, von neuem das zu uns
kommt, was im Namen Jesu über den Kindern
gilt. Freilich, es bleibt vorläufig nicht ein reines
„Lachen", welches uns damit beschert ist. „Weinet
über euch und eure Kinder!" hat Jesus einmal
gesagt. Jedes Kind, das geboren wird, ist auch
wieder Mensch, — Mensch in dem Sinne, wie
wir es oben geschildert haben —, Mensch durch
uns, seine Eltern und die Umstände, unter denen
es in die Welt eintritt. Jedes Kind hat in dem
Kindlichen seines Wesens um des Reiches Gottes
willen einen Kampf zu kämpfen. Es dauert uns
nicht umsonst in diesem Ringen, das es menschlich

verlieren wird, wie wir es selber verloren
haben. Die Verheißung bleibt eben nur in dem
Sieger und Ueberwinder Christus bestehen. Sie
wird sich im Kommen des Reiches Gottes
erfüllen. Damit haben wir genannt, was allen
Kindern zugute kommt, und wahrlich nicht zuletzt
auch den uns besonders anvertrauten, nicht
eigenen Kindern. Von hier aus muß sich zeigen,
was wir gerade diesen Kindern schuldig sind.
Das aber bedeutet neu die Frage stellen: Was
heißt, ein Kind in Jesu Namen, wirklich in seinem
Namen aufnehmen? (Schluß folgt.)

Eröffnungswort an der Jahresversammlung d. SVERHA in Schaffhausen
am 11. Mai, von E. Gofjauer, Präsident des SVERHA, Zürich 7

Sehr verehrte Versammlung!
Es scheint mir ein großes Glück zu bedeuten,

Sie hier in der schönen Rheinstadt Schaffhausen
begrüßen zu dürfen. Jeder geht gern einige Tage

aus dem Heim, um mit den Berufsgenossen ein

paar gemeinsame Stunden erleben zu dürfen. Daß
wir das in der gegenwärtigen schweren Zeit tun
dürfen, ist in meinen Augen eine besondere

101


	"Wer ein solches Kind aufnimmt in meinem Namen..." : (Meditation über Markus 9, 37) [Fortsetzung]

