
Zeitschrift: Fachblatt für schweizerisches Anstaltswesen = Revue suisse des
établissements hospitaliers

Herausgeber: Schweizerischer Verein für Heimerziehung und Anstaltsleitung;
Schweizerischer Hilfsverband für Schwererziehbare; Verein für
Schweizerisches Anstaltswesen

Band: 8 (1937)

Heft: 5

Artikel: "Wer ein solches Kind aufnimmt in meinem Namen..." : (Meditation über
Markus 9, 37) [Fortsetzung folgt]

Autor: Huber, Fritz

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-806390

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 23.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-806390
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


FACHBLATT FUR SCHWEIZER. ANSTALTSWESEN
REVUE SUISSE DES ETABLISSEMENTS HOSPITALIERS

Offizielles und obligatorisches Organ folgender Verbände: Organe officiel et obligatoire des Associations suivantes:
SVERHA, Schweizerischer Verein für Heimerziehung und Ansfalfsleitung
SHVS, Schweizerischer Hilfsverband für Schwererziehbare
SZB, Schweizerischer Zenfralverein für das Blindenwesen
Redaktion: SVERHA und allgemeiner Teil : E. Gossauer, Waisenhaus Sonnenberg, Zürich 7, Tel. 23.993;

SHVS: Dr. P. Moor, Luegete 16, Zürich 7; SZB: H. Habicht, Sekretär der Zentralstelle des SZB,
St. Leonhardstr. 32, St. Gallen; Technischer Teil : Franz F. Otth, Zürich 8, Tel. 43.442; Redaktionelle
Mitteilungen an E. Gossauer, Waisenhaus Sonnenberg, Zürich 7.

Verlag: Franz F. Otth, Zürich 8, Hornbachstrasse 56, Telephon 43.442, Postcheckkonto VIII 19593;
Mitteilungen betreffend Inserate, Abonnements, Briefkasten, Auskunftsdienst, Adressänderungen,
sowie alle Zahlungen an den Verlag. Abonnement pro Jahr/par an: Fr. 5,—, Ausland Fr. 10.—

Zürich, Mai 1937 - No. 5 Laufende No. 63 - 8. Jahrgang - Erscheint monatlich - Revue mensuelle

„Wer ein solches Kind aufnimmt in meinem Namen..
(Meditation über Markus 9, 37) von Frifj Huber, Pfarrer am Basler Waisenhaus

Die Bibel spricht auf doppelte Weise vom Kind,
so daß wir daraus direkt einen zweifachen Begriff
bilden könnten. Das einemal geht es um das Kind
im natürlichen Sinne — es sind die Kinder, z. B.
auch Jesus als Kind. Und außerdem finden wir
den Begriff „Kind" als Bezeichnung mit rein
geistiger Bedeutung. Kinder des Vaters im Himmel
sind wir als solche, die da glauben. „Kindschaft"
heißt das Ziel unserer Sehnsucht als Christen. Es
ist noch nicht erschienen, was wir sein werden.
Wir wissen aber, wenn es erscheinen wird, daß
wir dem gleich sein werden, der in besonderer
Weise Gottes Sohn heißt. (1. Joh. 3,1.) Diesen
zweiten geistigen Sinn könnten wir als bloß
bildhaft-symbolisch nehmen, wenn nicht gerade den
Kindern im natürlichen Sinne immer wieder in
der Richtung auf diese Bedeutung des Wortes ein
Vorzug gegeben würde. Tatsächlicherhalten denn
auch die Kinder in der Bibel eine Stellung wie
nirgendwo sonst. Kindlichkeit und Kindersinn
müssen wir direkt bei den Kindern lernen. Diese
scheinen, besonders nach den Worten Jesu, in
einer Beziehung zur „Welt des Vaters" zu stehen,
die uns Erwachsenen abhanden gekommen ist.
„Es sei denn, daß ihr werdet wie die Kinder, so
könnt ihr das Reich Gottes nicht sehen." (Joh.
3,3.) Diese Stellungsnahme der Bibel zu den
Kindern muß doch eine direkte Anweisung
enthalten auch für unsern Umgang mit ihnen. Und
wo geschähe dies deutlicher als in dem Wort,
aus welchem alle am Evangelium orientierte
Fürsorge an Kindern stammt: „Wer solch ein Kind
aufnimmt in meinem Namen

Wir werden uns im folgenden um den biblisch-
theologischen Gehalt dieses Wortes bemühen.
Das will aber nicht bedeuten: in einer von aller
Praxis gesonderten, „rein prinzipiellen" Weise.
Was heißt: Ein Kind aufnehmen in Jesu Namen?
Diese Frage stellen, kann nur praktischen Sinn
haben. Entweder erwacht sie bei uns, wenn wir

die Bibel lesen und läßt uns augenblicklich
hinausschauen in die Wirklichkeit des Lebens und
darnach forschen, wo und wie sich die Anweisung
im Worte Jesu erfülle. Oder aber wir stehen in
Problemen und Nöten mit unsern Kindern und
kommen von hier aus zur Bibel mit dem
Verlangen, es möchte uns in den Worten dieses
Buches helfend und Weg weisend ein Licht
geschenkt werden. Auf die eine oder andere Art
können wir alle durch das Wort in Markus 9
berührt sein. Es steht ja auch in der Bibel nicht
isoliert da, sondern in einem bedeutsamen
Zusammenhang, aus dem sich die Beziehung zu
Tatsächlichkeiten unseres Lebens schnell ergibt. Der
hier erstehende Fragenkomplex wird sich uns
aber um zwei Punkte, die in einem dritten
zusammengefaßt werden, ordnen: 1. um die Mutter
des Kindleins, 2. um das Kind selber und 3. um
das, was beide als Glied der Kirche sind.

Die Mutter des Kindleins findet nur in einer der
Perikopen, die das Thema: Jesus und die Kinder

behandeln, Erwähnung. Markus 10 sind es

Mütter, die ihre Kleinen zu Jesus bringen. Sie
versprechen sich etwas davon, daß er die Kinder
anrühre. Und Jesus läßt sie gewähren. Er nimmt
das Drängen der Mütter in Schutz und räumt den
Kindern einen Platz bei sich ein. „Lasset die Kindlein

zu mir kommen und wehret ihnen nicht!"
Das andere Mal (in Markus 9) geschieht es in
einem Hause zu Kapernaum, daß Jesus um eines
einzelnen Kindes willen plötzlich das Gespräch
unterbricht, welches er mit seinen Jüngern führt.
Er zieht das Kind an sich, herzt es und spricht:
„Wer ein solches Kind aufnimmt in meinem
Namen, der nimmt mich auf; und wer mich
aufnimmt, nimmt den auf, der mich gesandt hat."

Der spezielle Zusammenhang, in welchem das
Wort Markus 9 steht, ist von hoher Bedeutung.
Die Worte Jesu sind hier nicht nur eindringlicher
und ausführlicher als in Markus 10. Auch der

75



mittelbare Anlaß dazu im Gespräch der Jünger,
welches vorausging, ist bezeichnend. Gesprochen
wurde vom Großsein im Reiche Gottes, und wir
stellen uns dabei leicht einen Wettstreit vor, in
dem eine gewisse Art oder eine bestimmte
Geistesrichtung als dem Reiche Gottes am meisten

entsprechend verteidigt und hervorgehoben
wurde. Und Jesus entscheidet diesen Streit,
indem er auf ein Kind hinweist. Wer ein „solches"
Kind, wie er es realiter vor seine Jünger stellt,
aufnimmt, der dient dem Reiche Gottes.

Durch den Vergleich mit Markus 10 hat man
überdies als Besonderheit von Markus 9 herausfinden

wollen, daß zu dem einzelnen Kinde nicht
ausdrücklich eine Mutter erwähnt sei. Daraus
wurde geschlossen, es handle sich um ein
alleinstehendes Kind. So liest man möglicherweise
etwas in die Geschichte hinein, was nicht als

notwendiger Schluß aus dem Text selber hervorgeht.

Hingegen bleibt es uns unverwehrt, ja,
wird sogar durch die ganze Richtung des
Evangeliums nahegelegt, wenn wir diese Art Kinder
in ganz besonderer Weise als „solche" Kinder
betrachten, die Jesus in seinem Namen aufgenommen

wissen möchte.
Wir befinden uns tatsächlich in einer sehr

verschiedenen Situation, wenn wir eigene, nahe
verwandte, oder wenn wir fremde Kinder unter
unsere Hand bekommen. Das eigene Fleisch und
Blut ist ein starker Resonanzboden für die
Verpflichtung dem Kinde gegenüber. Jede rechte
Mutter zittert um ihr Kind. Sie erlebt es mit
ihm, wie es nicht leicht ist, in diese Welt mit
ihren Erfordernissen hineinzuwachsen. Kinder, die
körperlich nicht recht vorwärts wollen,
Schreikinder, Kinder, denen der Mut fehlt zur wackeren
Auseinandersetzung mit der Umwelt, die steckenbleiben

in den Schulschwierigkeiten, die anstoßen,
die vor Schwellen stehen, über die sie nicht zu
schreiten wagen — tausendfach sind sie die Kinder
mütterlicher Sorge. Es ist nicht ohne Bedeutung,
daß es Mütter sind, die in Markus 10 ihre Kinder
zu Jesus bringen. Wir dürfen auch ohne weiteres
annehmen, daß dies sorgende Mütter waren und
nicht etwa eitle .Mütter, die sich gleichsam mit
ihren Kindern in Gegenwart des berühmten
Mannes photographieren lassen wollten. Und
Jesus geht auf ihre Muttersorgen ein. — Was aber
geschieht mit dem Kinde, dem keine solche
mütterliche Bindung, tief in Fleisch und Blut
verankert, zu Hilfe kommt? Oder was hat es für
Folgen, wenn Muttergefühle verwildern und sich
eine Mutter der Verantwortung für ihr Kind
entschlägt? Wenn tiefe Schäden im Gefüge der
Familie bestehen, fehlt dem Kinde der schützende
Garten, in dem seine Kindheit gehegt werden
sollte. Wir sehen die Folgen davon mannigfach,
vor allem bei der Mehrzahl unserer Anstaltskinder.

Jesus müßte nicht der Heiland sein, wenn
ihm die Lage dieser Kinder nicht besonders zu
Herzen gegangen wäre. Welches Erbarmen muß
über ihn gekommen sein, wenn er eines „solchen"
Kindes ansichtig wurde! Die christliche Kirche
hat aus richtigem Verständnis von Markus 9 in
der Versorgung verlassener Kinder einen besondern

Auftrag ihres Meisters erkennen müssen.

Wir könnten diesen auf Grund von Markus 9
direkt aus einer mütterlichen Haltung Jesu selber
ableiten, einem Zug, der ja auch aus dem Wort
von der Henne, die ihre Küchlein unter ihre Flügel
versammelt, zu gewinnen wäre.

Was heißt: ein solches Kind aufnehmen, wenn
wir es besonders im Blick auf das alleinstehende
Kind verstehen möchten? Es kann nichts anderes
bedeuten als: Tun an solch einem Kinde, was
sonst Vater und Mutter tun müßten. Wir
können diesem Worte nur in der Richtung von
regem Vater- und Muttersinn genügen. Das hat
seinerzeit Pestalozzi, den wir in diesem
Zusammenhang mehrfach erwähnen werden, richtig
gesehen. Und gewiß hat er besonders darin recht,
wenn er das Instinktmäßige, die psychisch-physische

Grundlage der Vater- und Muttergefühle,
hervorhebt. Die schöpfungsmäßige Bestimmung
der Frau als Mutter spielt eine große Rolle auch
da, wo es sich um die Aufnahme nicht eigener
Kinder handelt. Wer irgendwie mit dem
Pflegekinderproblem in Berührung kommt, wird das
hundertfach erleben. Frauen, die nicht zur
Mutterschaft geschaffen sind, geben auch keine guten
Pflegmütter. Es bleibt ein falsches, obschon oft
„geistliches" Selbstbewußtsein, wenn man diese
Vorbedingung überspringen will. „Es ist
umsonst, daß du dem Armen sagst: es ist ein Gott,
wenn du für ihn kein Mensch bist. Und zum
Waislein: du hast einen Vater im Himmel, wenn
du es nicht erziehst, wie wenn es einen Vater
hat." Ein Kind aufnehmen hat nie etwas anderes
sein können, als dem Kinde der Mensch sein, der
auch naturgemäß zu ihm gehört. Aber ist damit
alles gesagt?

Es ist unbedingt etwas Praktisches gesagt. Das
hat man aufgegriffen, indem man der Perikope in
Markus 9 den Sinn gab: Jesus hat hier die Jünger
aus einem unfruchtbaren Teologisieren
herausgerissen und zeigt ihnen, was sie Besseres und
Gescheiteres tun können. Dem Reiche Gottes
dient man nicht mit Diskutieren, wohl aber,
indem man hingeht und solch ein Kind aufnimmt.
Hat nicht Pestalozzi mehr getan als tausend
andere, die vom Reiche Gottes bloß predigen? Das
ist die gebräuchliche liberale Auslegung von Markus

9. Müssen wir diesen Weg auch in der
vorliegenden Darlegung gehen, die, wie in Aussicht
genommen, von praktischen Gesichtspunkten
regiert sein soll? Oder wäre es möglich, daß auch
einer theologisch - kritischen Auseinandersetzung
im Anschluß an dieses Wort eine praktische Seite
abzugewinnen wäre?

Bevor wir dies versuchen, blicken wir nochmals

zu der parallelen Perikope in Markus 10
hinüber. Warum kommen denn in dieser Geschichte
die Mütter zu Jesus? Doch wohl deshalb, weil
gerade der Mensch, der dem Kinde am nächsten
steht, die leibliche Mutter (wenn sie ehrlich ist)
darum weiß, daß ihr Sorgen nicht ausreicht.
Auch eine gute Pflegmutter wird man gerade an
eben der Unsicherheit erkennen müssen, in der
sie bangt, ob das Kind auch wirklich alles erhalte,
was es bedarf. Es braucht nicht spielerische
Ausmalung zu sein, wenn wir uns denken, unter
jenen Frauen, die zu Jesus kamen, hätten sich

76



auch Pflegmütter mit ihren Kindern befunden.
Ich weiß darum, wie es Pflegmütter gibt, die
weder weite Wege, noch großes „Unmuß" scheuen

in der Sorge um ihr Kind, und deren Mütterlichkeit

darin nicht kleiner wird, daß sie um
Schranken zwischen ihnen und dem Kinde wissen,
näher, als daß gerade solche Frauen damals zu
Jesus kamen? Und was empfingen sie bei ihm?

Es geht in Markus 10 wie in Markus 9 um
eine Gebärde und ein Wort Jesu. Die Gebärde
ist wahrlich nicht schwer zu verstehen, ihre Deutung

liegt auf der Hand: In die Lücke, die Mutterliebe

läßt, tritt Jesus mit seiner Liebe, wenn
er die Kinder segnet und das eine Kind an sich
zieht und herzt. Ist das als bloße Geste zu werten?

Geschieht das rein als Ausdruck edler Menschlichkeit?

Vielleicht wäre hier der Ort, einmal von
„reiner" Menschlichkeit zu reden. Was sagt uns
das Evangelium zur Frage der Humanität? Da
wird ganz bestimmt eines deutlich: Es ist ein
Unterschied, ob wir unsere Kinder herzen, oder
ob Jesus dies tut. In unsere Zärtlichkeiten
schleicht sich das sinnliche Wesen mit all dem,
was es verdächtig macht, ein. Jesu Sinnen und
Trachten bleibt an Gott gebunden. Es ist etwas
anderes, wenn er die Kinder berührt, als wenn
wir sie betasten. Wieviel unfeine Zudringlichkeit

hat da in unsern Sitten und Gebräuchen
anscheinend ein Recht auf die Kinder! Was kann in
dieser Beziehung sich selbst in den mütterlichen
Kuß einschleichen! Jesus kennt das alles, was
von klein auf in dieser Welt auf unsere Kinder
einstürmt. Und was er tut, geschieht zu ihrem
Schutz.

Wir müssen in diesem Wort die Kritik alles
Menschlichen hören. Jesus weiß freilich, daß es
etwas Gutes heißt, eine Mutter zu haben. Aber
es ist auch deutlich, daß er dieses Gute nur unter
einem Vorzeichen kennt. „So denn ihr, die ihr arg
seid, könnet euren Kindern gute Gaben geben",
hat er einmal gesagt. Reinen, konstitutiven,
begründenden Sinn kann deshalb bloß „menschliche"

Mütterlichkeit nicht haben. Und ein Kind
in seinem Namen aufnehmen, setzt mindestens

voraus, daß wir um diese Schranke des
Vater- und Mutterseins wissen. In seinem Lichte
behält kein Name, und wäre er so zart und
menschliche wie der Muttername, sein eigenes
Licht. Es gibt eine falsche Weihe, mit der man

Mütterlichkeit umgeben kann. Es gibt eine falsche
Berufung auf das 5. Gebot: Du sollst deinen
Vater und deine Mutter ehren. Als eine
unangreifbare menschliche Festung ist uns der Muttername

nicht gegeben. So hat Jesus damals die
Mütter an sich herantreten lassen. So und nicht
anders müssen wir auch das Wort in Makus 9
verstehen, wenn wir es im besondern auf das
alleinstehende Kind hin verstehen. In Jesu
Namen ein Kind aufnehmen bedeutet zunächst die
schärfste Abwehr jedes bloß menschlichen
Standpunktes in Familie und Fürsorge, im privaten
Haushalte wie in der Anstalt. Es ist die
Warnung, ja nicht unsern Menschen, unsere Art
und unsere Liebe in den Vordergrund zu stellen.
Es ist die Mahnung, das zu hören und richtig zu
hören, was allein schon die Tatsache, daß wir
unsere Kinder zur Taufe bringen, uns zu sagen
hätte. Nämlich daß wir als sündige Menschen die
Kinder taufen lassen, sowahr es sündige Mütter
waren, die damals ihre Kinder zu Jesus brachten.

Damit haben wir das Wort genannt, welches
uns bei manchen unserer Mitarbeiter in der
Fürsorge von vornherein erledigen wird. Sie wissen
um den „Zauber", den man mit dem Worte
„Sünde" treiben möchte. Es ist in ihren Augen
das Mittel, um uns in die Abhängigkeit einer
kirchlich-paulinischen Gnadenlehre zu bringen, für
die sie nichts übrig haben. Wir können dagegen
nur sagen, daß wir diese Lehre jedenfalls nicht
im Sinne einer herrschenwollenden Kirche oder
Theologie verstanden wissen möchten, ja, sie
nicht verstehen können. Wer diese Lehre
ernst nimmt, wird sich zuallererst auch als
Theologe unter das Wort: „Du bist Sünder"
beugen. Hier können wir vorläufig nur so viel
dazu sagen, daß. dieses Urteil im Ernst nicht
anders zu hören ist als vor Gott, und daß es unter
diesem Aspekt wiederum nichts anderes heißen
kann als: Gott ist über dem wirklichen Sünder
gnädig. Es ist die Negation, welche im Sinne
der Bibel die allergrößte Verheißung hat. Das,
glauben wir, sei implicite in dem Worte
enthalten: Ihrer ist das Himmelreich; und das
bedeute: ein Kind in Jesu Namen aufnehmen. Ist
der Preis zu teuer bezahlt, den wir dafür
entrichten müssen? Das muß sich erweisen, wenn
wir im folgenden auch von den Kindern unter
diesem Gesichtspunkte reden. (Forts, folgt.)

Fortbildung des Erziehungspersonals
von W. Schweingruber, Zürich 8

Einleitend zu meinen Ausführungen möchte ich
zuerst festlegen, was ich unter der Bezeichnung
Erziehungspersonal verstehe. Sollen wir dazu nur
die Anstaltsleiter, die Hauseltern, Lehrer und
Fürsorger rechnen, oder haben wir auch die
Werkmeister, Handwerker, Knechte und Mägde unter
diesem Begriff zusammenzufassen?

In der Erziehungsanstalt wird jede Beziehung
zwischen einem Zögling und einer zum Anstaltspersonal

gehörenden erwachsenen Person zu einer
Beziehung in erzieherischem Sinne. Eine solche
Beziehung ist in der Anstalt nicht zu umgehen.

Gemeinsame Arbeit wird immer wieder Zöglinge
mit Hilfspersonal zusammenbringen, wobei eine
ständige Ueberwachung nicht nur nicht möglich
ist, sondern gar nicht angezeigt wäre. Gewiß
wäre der Idealfall nun der, daß sich das
Hilfspersonal dem Zögling gegenüber so benehmen
würde, daß daraus eine Beeinflussung im Sinne
der von der Anstaltsleitung versuchten Erziehung
entstehen könnte. Es ist uns allen bekannt, wie
das Verhalten der Zöglinge dem Hilfspersonal
gegenüber oft ein ganz anderes ist als im
Verkehr mit den Hauseltern. Nicht nur wird eine an-

77


	"Wer ein solches Kind aufnimmt in meinem Namen..." : (Meditation über Markus 9, 37) [Fortsetzung folgt]

