
Zeitschrift: Verhandlungen des Schweizerischen Armenerziehervereins

Herausgeber: Schweizerischer Armenerzieherverein

Band: 45 (1927)

Artikel: Pestalozzi als Armenerzieher und seine Forderungen für
Anstaltsbetriebe

Autor: Gossauer, E.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-805766

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 08.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-805766
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Pestalozzi als Armenerzieher und seine

Forderungen für Anstaltsbetriebe.
Von E. Go s s au er, Waisenvater, Zürich.

Liebe Amtsgenossen!

Am 17. Februar 1827 schloß Johann HeinrichPest a-
lozzi seine Augen für immer. „Am Morgen ward er noch
einmal unruhig, zog dann, als ob er fröre, die Bettdecke stark
an sich ; der Puls und die Atemzüge wurden seltener, zuletzt
schloß er die Augen ; und die letzte Spur einer waltenden
Psyche war verschwunden...," so schreibt Pestalozzis letzter
Arzt.

„Wer den Toten noch im Sarge sah, erblickte verklärte
Züge des tiefen Denkers und zugleich des liebevollsten
Menschenfreundes um die auf ewig schlummernden Augen und die
freie, heitere Stirne... Die Ärzte fanden bei der Öffnung, daß
von seinen innern Organen einzig das Herz gesund und
vollkommen erhalten war — das große, reine, liebevolle Herz, das
warm für die heilige Sache der Menschheit schlug und aus
welchem er noch die Schlußworte seines letzten Willens hauchte:

„Möge der Friede, zu dem ich eingehe, auch meine Feinde
zum Frieden führen! Auf jeden Fall verzeihe ich ihnen. Meine
Freunde segne ich, und hoffe, daß sie in Liebe des Vollendeten
gedenken und seine Lebenszwecke, auch nach seinem Tode
noch, nach ihren besten Kräften fördern werden."

Mit der Armenanstalt auf dem Neuhof fing er sein Lebenswerk

an und damit hörte er auf. Sein äußeres Leben erscheint
als planloses Hin und Her, sein Innenleben aber zeigt eine
stete Entwicklung. Sein Wollen macht den Eindruck völliger
Uferlosigkeit, im Grunde aber richtet er sein Streben immer
auf ein hohes Ziel. Oft drängt er ihm ungestüm entgegen,
dann folgt scheinbar völlige Tatenlosigkeit. Er kann dann
angekleidet auf seinem Bette liegen oder planlos in der
Umgegend umherirren. Bekannt ist seine Ungeschicklichkeit, aber
er besaß dafür einen ungewöhnlichen Instinkt für die
Beurteilung der Menschen. Schon zu seinem Jugendfreund Kaspar
Bluntschli äußerte er sich: „Meine Sorglosigkeit für das Äußere,



22 taSRsncaBcantancaaKSBeiSKcsapga

meine Hast und Unruhe, mein überstürztes Sprechen bereiten
mir, wenn ich wieder einmal mit dem Kopf anrenne, große
Sorge !"

Sein Temperament brach mit elementarer Gewalt aus in
Zorn und Liebe.; in jauchzendem Jubel und tiefer Schwermut,
in hohem Selbstgefühl und bitterer Selbstanklage. Dadurch
wurde ein Zusammenleben mit ihm nicht leicht. Wer ihn kannte,
fand darin nicht Launen; seine Mitarbeiter wußten, daß sein
Gefühl eine solche Gewalt hatte, sie wußten auch, wie sehr
ihr Meister selbst darunter litt. Stets suchte er eine Kränkung
mit Liebe und Freundlichkeit gut zu machen. Aus diesem
Grunde litt er oft an Schuldgefühl, das ihn ganz zermürbte.
Manchmal war er der Verzweiflung nahe und empfand dieses
Minderwertigkeitsgefühl als ein Unrecht.

Er erlebte auch Zeiten, in denen er seine Weltmission
für die Reformation der Erziehung erkannte und wie ein Prophet
von seinem Werke sprach: „Wir glaubten, ein Korn zu säen,
um den Elenden in unserer Nähe zu nähren und — wir haben
einen Baum gepflanzt, dessen Äste sich über den Erdkreis
ausbreiten und die Völker der Erde ohne Ausnahme unter seinen
Schatten rufen werden. Es ist nicht mein Werk. Es
ist Gottes Werk. Mein war die Liebe, mit der ich suchte,
was ich nicht kannte, und der Glaube, mit dem ich hoffte, wo
ich nicht sah. Wenn ich mein Werk, wie es wirklich ist,
ansehe, so war kein Mensch auf Erden unfähiger dazu als ich
und ich setzte es doch durch. Das tat die Liebe. Sie hat
eine göttliche Kraft, wenn sie wahrhaft ist und das Kreuz
nicht scheut."

Auch in seinen gedruckten Arbeiten erlebte er den Wechsel
seines Gefühls. Nach dem Erscheinen seines Buches „Lien-
hard und Gertrud" stand sein Ruhm als Schriftsteller am
höchsten und in dieser Zeit war er doch unglücklich, weil man
glaubte, daß er nun den Weg gefunden habe, für seine
Familie, die in Not war, Geld zu verdienen. Das schmerzte ihn.
In der Niederschrift seiner Gedanken wurde er über sich
selber klar. Die Liebe zum Volk trieb ihn, seine Ratschläge
in der Form des Buches zu geben. Wenn er um des
Verdienstes willen geschrieben hätte, wäre ihm das wie Sünde
vorgekommen. Auf die Schönheit der Sprache kam es ihm
nicht an, darum sind auch seine Werke mühsam zu lesen. Er
wiederholt sich oft und läßt die Gedanken springen. Pestalozzi

hat den Inhalt mehr gefühlt als gedacht. Immer aber
spricht aus seinem geschriebenen Wort eine tiefe, leidenschaftliche

Liebe zu den Kindern und dem Volk.



23 P^ISSHtïSÎCÏSÎCïaîtïSÎCiSÏÎCSnGSÎCSn

Diese Liebe leuchtete ihm auch aus seinen Augen, die
ihm der Spiegel seiner Seele waren. Schon zu seiner Braut,
der tiefsinnigen Anna Schultheß, sprach er einmal: „Wenn
wir ein Paar sein werden, da wird es unter den Leuten immer
heißen: Welch eine schöne Frau und wie häßlich der Mann
mit den Blatternnarben im Gesichte! Das wird mich aber nicht
anfechten, ich werde mich trösten und mir denken: Meine
Augen gefallen ihr doch!" Und dieses große, stille Leuchten
half die Merkwürdigkeit seines äußern Lebens übersehen ; denn
er gab nichts auf das Äußere, weder in der Kleidung, noch
in den Umgangsformen, zu denen auch die Eigentümlichkeit
gehörte, daß er Menschen, die ihm willkommen waren,
einfach umarmte und küßte. So berichtet Heinrich Zschokke, der
damalige Begierungskommissär: „Es war nichts Seltenes, ihn
auf der Straße zu erblicken, wie er sich allenfalls im Innersten
seiner Wohnung zu sein erlauben mochte; ohne Hut, im
buschigen Haar, mehrtägigem Barte, eingetretenen oder
ungebundenen Schuhen, herabfallenden Strümpfen, den Bock un-
gebiirstet, verkehrt geknöpft u. s. w." Wenn man ihn auf diese
Nachlässigkeit aufmerksam machte, erwiderte er: „Laß mich,
ich bin arm und will arm sein. Ich bin reich und will nur
reich durch meine armen Kinder sein. Die verstehen mich;
am Verstand der Andern ist mir nichts mehr gelegen, sie
haben keinen oder er ist verrenkt und verzerrt." Hier
bezeugt er, daß ihm an der öffentlichen Meinung nichts
gelegen war, er stellte sein Werk weit über dieselbe!

Immer kehrte Pestalozzi gern in die alte Zeit zurück. Die
Schweiz in den Eeformationstagen machte einen tiefen
Eindruck auf ihn, sie war für ihn ein Ideal, das er seinen
Mitbürgern immer wieder vorhielt. In seiner Jugend stand er
unter dem Einfluß des neuen Geistes der Aufklärung. Er
gehörte zu den Patrioten, welche eine neue Zeit herbeisehnten.
Bousseau übte einen Einfluß auf diese Leute aus, denn der
Individualismus wurde anerkannt. Schon damals empfand er
eine „sinnliche Neigung, äußerlich auf das Wohl des Volkes
zu wirken".

So hat Pestalozzi die Liebe zu den Mitmenschen nie als
Pflicht empfunden, sondern als inn er n Drang. Ihn
interessierten unsere herrlichen Berge wenig, ihn zog es zu den
Menschen. Er brannte darauf, Menschen kennen zu lernen.
Er liebte sie ohne Unterschied. Besonders zum armen Kind
fühlte er sich hingezogen. Darin war er ein guter Christ.
Ähnlich lebte einst auch ein Franz von Assisi, der Vögel,
Fische, Bäume, Sonne, Mond und Menschen liebte, weil sie



r->, r,., i ti. jr rr..,, ri_»cCi. if r, .ycy.y (* 24 ri.n ri. if r>.:, t rY.i, [Y-i fr.:,VrC"i:.if ri_Yt r„. ifcyyit

alle etwas Geheimnisvoll-Göttliches haben und ihm als
Geschwister erschienen. Für Pestalozzi war der Mensch die Hauptsache.

Von der Liebe, welche durch Festanlässe und Bazare
den Armen helfen will, hielt er nichts. Er liebte die armen
Kinder nicht, weil sie bedürftig und arm waren, sondern weil
er in ihnen den „unverdorbenen Vertreter der
Menschheit" (Delekat.) erkannte. Er liebte das ganze
Menschengeschlecht, darum erklärte er: „Wo Lieblinge sind, hört
die Liebe auf."

Ihm bedeutete die Mutter in der Erziehung alles. In
der mütterlichen Liebe empfand er die Urkräfte der Pädagogik.
Die großen Pläne der Menschen interessierten ihn nicht viel,
dafür war ihm das Detail sehr wichtig. Hierin war er sachlich
und verstand es, durch ehrliches Bekümmertsein die andern zur
Besserung anzuspornen. Er konnte nie lange böse sein, weil
er das Gefühl nicht ertrug, daß jemand mit ihm unzufrieden
war. Weil dieser Mann seiher eine so große Mütterlichkeit
besaß, begnügte er sich nicht mit seinem eigenen, einzigen Sohn
„Jacqueli". Er mußte mehr Kinder um sich haben, er sehnte
sich nach fremden Menschen, die um ihn leben sollten. Darum
sammelte er die Armen und Waisen um sich zu einer großen
Häuslichkeit auf seinem erworbenen Gute Neuhof bei Birr.
Sein Innerstes wollte nach außen wirken, trotzdem er anderseits

an die Möglichkeit glaubte, daß Kinder soviel Arbeit zu
leisten imstande seien, sich selber zu erhalten. Pestalozzi machte
das Wort Jesu wahr: „Wer eines dieser Geringsten aufnimmt,
der nimmt mich auf." Wie er dazu kam, erzählte er seinem
Freund Geßner: „Ich weiß selbst nicht, wie es gekommen war,
aber eines Tages fand ich solch ein Kind, das sah zum
Gotterbarmen elend aus. Mir krampfte der Anblick das Herz
zusammen. Das Kleid zerfetzt, die Füße schwarz, das Gesicht
braunglänzend, als wär's mit Firnis überzogen, die Haare
struppig, als hätten sie noch nie einen Kamm gesehen, an den
Fingern Grind, desgleichen an den Mundwinkeln. Da gab mir
der Geist Gottes ein : den mußt du heimnehmen und mußt
das Bessere, was in ihm ist, retten, seinem Gotte retten. Glaub
mir, Geßner, mir hätte nie mehr ein Bissen Brot geschmeckt,
wenn ich den Jungen hätte laufen lassen. Wir wollen ihm das
schenken, was er nie kennen gelernt hat, die Liebe, sagte ich
zu Nanetten (meiner Frau), als ich ihr erklärt, warum ich
diesen Knaben heimgebracht hatte."

„Der Neuhof bei Birr wurde für ihn ein
ökonomischpädagogischer Versuch," sagt Niederer, ein späterer Mitarbeiter.
„Im Besitze eines beträchtlichen Landgutes, war er Associé



C^C^R^Cii«^E2îîP^î?C2i?C!Êï}C2îiîRâiî 2.5 Râîti^î?C2ïîR^ïîP^iîtiSiîR2î?R2îîR^iît2ii?

einer Baumwollfabrik unci eines Handelshauses. Sein
Landeigentum war kultivierbar, aber durchaus unangebaut und
verwildert. Er wollte es durch ebenso vernachlässigte und
verwilderte Menschen anbauen, er wollte, daß der Mensch die
Natur und hinwieder die Natur den Menschen kultiviere. Der
Fabrikationserwerb und Handelsbetrieb sollten einerseits die
Subsistenzmittel schaffen, anderseits ein Übungs- und Bildungsmittel

sein. Vom ethischen Standpunkt aus sollte das
Unternehmen eine Armenhilfe sein und wollte 'Bettelkinder dem
Bettel entreißen, ihr Brot sollten sie selbst verdienen und
damit die Erziehungskosten abzahlen. Um eine solche Aufgabe
zu lösen, brauchte es einen tüchtigen Verwalter und einen
vollendeten Geschäftsmann. Pestalozzi besaß die theoretische
Kenntnis und war von unermüdlicher Tätigkeit. Ebenso waren
ökonomische Hilfsmittel vorhanden. Den Landbau hatte er bei
dem tüchtigen Tschiffeli in Bern erlernt, er setzte sich auch
mit gewiegten Fabrikanten und Kaufleuten in Verbindung. Aber
ihm fehlte ein wichtiger Faktor: die praktische Urteilskraft
und die Übersicht des Ganzen. Seine Eile, seine Unruhe, seine
Genialität veranlaßten ihn zu Mißgriffen und brachten ihn
um die unentbehrlichen Geldmittel."

In seiner Selbstbiographie schreibt der Armenvater im Neuhof:

„Ich versuchte eine Armenanstalt zu begründen, die dem
ganzen Umfang der träumerischen Hoffnungen, welche ich mir
in meinen frühern Jahren davon machte, entsprechen sollte.
Der Glaube an meine Fähigkeit, diesfalls etwas leisten zu können,
belebte mich forthin mit einer unüber s teiglichen
Gewalt. Ich wollte mein Gut zu einem festen Mittelpunkt meiner
pädagogischen und landwirtschaftlichen Bestrebungen erheben,
um deren willen ich meine Vaterstadt verließ."

Werfen wir nun einen Blick in diese Armenerziehungs-
Anstalt und vergleichen wir mit heute. Wir treten in das
Eßzimmer (nach Reinhard, III): „Jungfer Madion Spinner,
die als das „Spinneranneli" bekannt ist, die Magd, regierte im
Saal herum, bis die runden Blechlöffel neben den irdenen
Schüsselchen schön ausgerichtet in der Reihe lagen. Jetzt
läutete im Hausgang die große Glocke; es gab ein Gedränge
durch die Tür herein. Hier die Knaben, zwei kleinere, kaum
vier Jahre alt, kamen in die Nähe der Hauseltern neben
Jacqueli zu sitzen. Zwei Knechte und der Webermeister nahmen
unten, bei den Knaben, Platz.

Als Pestalozzi hereintrat und Madion die Suppe, eine dünne
Mehlbrühe, ausgeschöpft, da ward es stille. Ein Knabe sprach
das Gebet, dann klapperten die Löffel. Ein jedes hatte zwei



Ci-Vc Ti-'it r„,cC^-YcC-i-ïf 20 ri^ii r.. 1C Ci^ifr._ ri^ii r,'^iVCi_ ,1 n_>tV££itC£H

gesottene Kartoffeln neben dem Teller, die mit dem Stiel des
Löffels geschält wurden.

Nicht jeder war zufrieden mit seinem Anteil. Da ward
verglichen, dem einen traf es eine kleine Kartoffel, dem andern
eine wasserharte ; es gab griesgrämige Gesichter und zur
Beschwichtigung ward ausgetauscht, doch keines wagte ein lautes
Wort der Unzufriedenheit.

Frau Pestalozzi stand auf, sie ging mit einem Körblein
den Tischen nach und teilte da und dort einem Bleichmäuschen
noch ein Stücklein Brot aus. Das Essen ward abgetan als ein
Geschäft, fast eilig und fast hastig. Die Kinder wußten, daß
Vater Pestalozzi die Gierigen und die behaglich Schmatzenden
im Auge hatte. Er selber saß bei Tische und aß wenig, er gab
die größere Kartoffel einem Kinde und nahm dafür die kleinere.

Wechselvoll war sein Angesicht ; oft ließ er den Löffel im
Teller ruhen, stützte den Kopf in die Hand, als ob er im Geiste
auf fernen Wegen ginge ; oft suchten die schwarzen Augen die
Blicke eines andern, suchten, ruhten darin, und wenn sie
aushielten, die Augen eines verscheuchten Knaben, dann strömte
es tief und warm aus seinem Blick; es war ein Reden, ein
Schenken, Bitten und Mahnen, Lob oder Tadel für das Werk
des Tages. Nun wurden die Kleinen, oft beim Abendtische
schon, vom Schlaf befallen, hinausgeführt, oder Frau Anna
trug eines auf den Armen aus der Türe, gewöhnlich aber erst,
wenn die Andacht vorüber war. Pestalozzi betete selber, und
sein Gebet blühte jeden Abend neu aus seinem Herzen herauf."

Nach dem Abendtisch wurde Andacht gehalten. Der Vater
sprach von der Arbeit und ihrem Segen, den Gott den Menschen
geschenkt als höchste Gabe des Lebens, die seinen Sinn
erheitert, ins Licht des Himmels hebt. Er sprach aus tiefem
Herzen, aber so war das Wort, daß jedes meinte, es dringe
aus seinem eigenen Herzen, es töne aus seinem eigenen Munde.

Die Abendandacht war die Aussaat für die Kinderseelen,
die Körner kamen aus seinem eigenen Innern, wo sie in bangen
Nächten und eifrigem Gottsuchen gereift waren. Er nahm ja
diese Kinder auf, um ihrer Verkommenheit statt von außen,
von innen zu begegnen. „Was sonst in Stadt und Land sich
als Wohltätigkeit breitmacht, setzt eine Weltordnung voraus,
dazu die hilflose Verkommenheit der Armut so unabänderlich
gehört, wie der Überfluß des Reichtums, während — das wird
ihm sicherer mit jedem Tag — in jedem dieser Bettelkinder
der natürliche Keim zu einem rechtschaffenen Menschen steckt,
nur daß keiner daran denkt, den zu bilden und also der Armut
von innen beizukommen. Darum bekennt er: „Ich mußte arm



I^C^fP^KSÎG2S?CâSîGîSJG2R[ïâ«PiSÎ 27 PÂ?P£RCi£KC£ÎÎCgïîCgncaïîP£î?Ci£ÎÎPSÎf

werden ' aus meinem Hochmut der Wohlhabenheit ; denn wie
soll einer dem Armen helfen können, der mit den Sorgen seines
Besitztums belastet ist? Wohlstand und Reichtum sind Zwangsherren;

was für Umstände und Vorschriften braucht es, sie zu
erhalten! Der Reiche kann nicht der Bruder des Armen sein;
denn Geben und Nehmen scheidet die Seelen. Darum steht im
Evangelium geschrieben: Verkaufe, was du hast und gibs den
Armen"." (Schäfer, Armennarr vom Neuhof.)

Pestalozzi wurde vom gleichen, tief religiösen Sinn
getrieben wie Jesus, der Gottesmann, ihn lebte, der nur an seinen
Vater gedacht und an seine Brüder und Schwestern, die
Menschen. Wenn der Armenvater auf dem Neuhof ein Kinderauge
auf sich gerichtet sah, oder ein Kind auf seinen Armen trug,
dann war er selber ein Gotteskind, darum sagt er: „Menschentugend,

Menschensegen sind nur vom Gefühl der Kindschaft
Gottes der Welt gesichert. Gottesvergessenheit ist das größte
Unglück der Welt, ist verlorener Kindersinn, der alle
Vatererziehung zernichtet. Wiederherstellung des Kindersinnes der
Menschheit gegen Gott, den Vater, ist Erlösung der verlorenen
Gotteskinder auf Erden." Weil sein Herz so warm und so
allein für die Kinder schlug, konnte er mit seinen Augen, die
mit Güte ins Herz des Zöglings blickten, diesen aufrichten und
ihm Vater und Mutter zugleich sein. Darum konnte er auch
für diese Armen mutig einstehen und schreiben: „Wie klein,
wie wenig ist der Unterschied vom Großen hinab zum Bettler
am Wege, wie wesentlich sind sie sich gleich! Warum wissen
sie das nicht mehr? War es immer so? Nein, der Sohn der
Elenden, Verlorenen, Unglücklichen ist nicht da, bloß um ein
Rad zu treiben, dessen Gang einen stolzen Bürger emporhebt!
Nein! Dafür ist er nicht da. Mißbrauch der Menschheit, wie
empört sich mein Herz! Daß doch mein letzter Atem meinen
Bruder noch sähe und keine Erfahrung von Bosheit und CJn-

würdigkeit das Wonnegefühl der Liebe in mir schwächte!"
„Selig ist der Mensch, der nicht schuld ist an der Armut

eines seiner Nebenmenschen. Selig ist der Mensch, der von
keinem Armen Gewinn hat, selig seid ihr, wenn der Arme
euch segnet und wenn Witwen und Waislein Tränen des Dankes
über euch zu Gott weinen.

„Es ist umsonst, daß du dem Armen sagst, es ist ein Gott
und dem Waislein, du hast einen Vater im Himmel. Aber wenn
du dem Armen hilfst, daß er wieder wie' ein Mensch leben
kann, so zeigst du ihm Gott und wenn du das Waislein
erziehst, wie wenn es einen Vater hätte, so lehrst du ihn den
Vater im Himmel kennen."



28 câîKîîciâïîc^ïîKïît^îît^iîi^ïîi^iîcâ?

Wollen wir Armenerzieher nicht auch so tief sozial
empfinden wie unser Altmeister Pestalozzi? Wollen wir nicht
heute heimkehren in unsere Heime und alles prüfen, am Tisch,
im Haus und dann mit neuem Geist morgen neu anfangen und
alle, alle, auch die Unsympathischen unter unsern Kindern
mit gleichem, warmem Herzen aufnehmen und mit großer,
tiefer Liebe umgeben? Wollen wir nicht Halt machen und mit
diesem Pestalozzigeist unsere Anstalt erfüllen, so daß wir klein
werden vor Gott und uns, aber groß im Sorgen für unsere
Kinder. Komm, Pestalozzi, erfülle uns nicht nur mit Worten;
nein, führe uns zu Taten, denn Tun kann nur durch Tun
erlernt werden. Und du tatest das! —

Wie konnte er sich freuen, der unpraktische, liebewarme
Armenvater vom Neuhof! Eines Morgens wanderten ein paar
edle Menschen aus der helvetischen Gesellschaft nach einer
Tagung im Bad Schinznach hinaus zu dem Mann, der mit
ganzem Herzen den glimmenden Funken der Göttlichkeit im
Ärmsten dieser Erde fühlt und sucht, ihn zu entflammen.

„Eine Magd, die mit ihrem Spaten im Gemüsegarten werkt,
meint, als sie nach Pestalozzi gefragt wurde, er sei im Stiibli
und werde schreiben. Geßner klopfte an eine Scheibe des
Eckfensters neben der Haustüre. Da schoß es drinnen auf, ein
Stuhl fiel polternd auf den Boden und Pestalozzi im Hausrock,
dem mehrere Knöpfe fehlten, fuhr heraus. Mit ausgebreiteten
Armen empfing er die Freunde, mit überschwänglicher
Gebärde umarmte er einen nach dem andern. So äußerte sich
seine Freude." (Reinhard.)

Während wir uns oft über die Schlechtigkeit der Zustände
lind die Verwahrlosung der heutigen Jugend auslassen, so
konnte er jubeln, wenn es ihm gelang, eines armen Menschenkindes

Retter zu werden: „Es ist eine unbeschreibliche Wonne,
Jünglinge und Mädchen, die elend waren, wachsen und blühen
zu sehen, ihre Hände zum Fleiß zu bilden und ihr Herz zu
ihrem Schöpfer zu erheben, Tränen der betenden Unschuld im
Angesicht geliebter Kinder zu sehen und ferne Hoffnungen
von Tugendempfindung und Sitten im verworfenen, verlorenen
Geschlechte! Unaussprechliche Wonne und Segen ist es, den
Menschen, das Ebenbild cles allmächtigen Schöpfers, in so
verschiedenen Gestalten und Gaben aufwachsen zu sehen und dann
vielleicht etwa, wo es niemand erwartete, im elenden,
verlassenen Sohne des ärmsten Tagelöhners Größe und Genie
finden und retten."

Wir wissen, daß Pestalozzi seine Tätigkeit als Armenvater
nicht lange ausüben konnte. Die Arbeit ging über seine Kräfte.



29 veavsBc^av^ac&sc^tttsRc&st&Rc&s

Auch seine Frau fing an zu kränkeln. Sie erkannte in der
Gründung der Armenanstalt eine schwere Prüfung. Als sie
den heiligen Eifer ihres Mannes sah, stand sie heldenhaft zu
ihm. Mit Aufopferung all ihrer Kräfte nahm sie die
Oberleitung in die Hand. Sie leitete mit einer oder zwei Mägden
den Haushalt. Die Mädchen mußten überall mithelfen, in der
Küche, in den Zimmern, im Stricken und Nähen, im Waschen
und Flicken, im Garten und in den Pflanzplätzen. Frau Pestalozzi

tat ihr Möglichstes in der Oberaufsicht des Hauswesens
und Mithilfe beim Unterricht und bei der Arbeit der Jugend.
Sie ordnete und regierte mit liebevoller Strenge, man fürchtete,
achtete, liebte sie. Wo sie hinkam und wo sie waltete, ging
alles nach Wunsch.

Doch diese Arbeit wurde ihr schwer. „Bisher hatte
sie doch in ihren Stuben Ordnung und Reinlichkeit. Freunde
kamen zu Besuch und wenn abends die Messinglampe brannte,
senkte sich ein Stück Gottesfrieden in ihren warmen Schein:
nun ging das alles hin wie ein schöner Traum ; als ob sie
selber mit ihrem Knaben ins Armenhaus gekommen wäre,
dringt der Geruch der Hudeln und das Geschrei der Verwahrlosung

durch ihre behüteten Räume. Aus sich selber hätte sie
dergleichen niemals vermocht, obwohl es ihrem Herzen nicht
an Edelmut fehlte." (Schäfer.)

Wir alle wissen, was die Hausmutter für eine Anstalt
bedeutet. Sie muß das Herz und die Seele sein. Alles soll
strahlenförmig auf dieses Mutterherz hinströmen, denn dort ist
Milde und Güte für alle, die im Hause wohnen.

Viele Jahre später wurde im Schloßhof zu Yverdon
zwischen den alten Nußbäumen ein Grab geschaufelt, in das die
sterbliche Hülle der Hausmutter gelegt wurde. Es war jener
Platz, den sie sich im Leben als Ruhestatt für den Tod
erkoren. 46 Jahre teilte sie Freude und Leid des Erziehers der
Menschheit. „Wie eine welke, sanft zur Erde sich neigende
Blume sank sie allmählich schmerzlos und friedevoll in den
Abendstunden des 12. Dezember 1815' in den Todesschlummer.
Als der Sarg im Beetsaal aufgebahrt ward, trat der greise
Pestalozzi hinzu und sprach: „Wir waren von allen geflohen
und verspottet, Krankheit und Armut beugte uns nieder und
wir aßen unser trockenes Brot mit Tränen." Dann fragte er
die entseelt im Sarge liegende Frau: „Was gab dir und mir
in jenen schweren Tagen Kraft, auszudauern und unser
Vertrauen nicht wegzuwerfen?" Und er ergriff eine in der Nähe
liegende Bibel, drückte sie der Toten an die Brust und rief :



„Aus dieser Quelle schöpfest du und ich Mut und Stärke und
Frieden!" Das war das Bekenntnis Pestalozzis.

Wer von uns eine Anstalt leitet, weiß, was ihm die
Lebensgefährtin sein kann. Einen Weggenossen haben wir nötig,
wenn unsere Arbeit gedeihen soll. Sind wir mit unsern Plänen
und Gedanken allein inmitten des großen Anstaltsbetriebes,
dann sind wir im Grunde arme, bedauernswerte Menschen, wenn
aber eine treue Seele mit uns geht, die uns versteht und die
Hälfte unseres Grams fordert, wie einst die Stauffacherin,
dann werden wir nie müde, neue, bessere Gedanken zu verwirklichen,

wir fühlen uns geborgen im Kampf des Alltags. Wohlan
denn, ihr Hausmütter, helfet euren Lebensgenossen zum guten
Siege!

Die Situation auf dem Neuhof wurde immer schwieriger.
In einigen Briefen legte der gütige Mann seine Grundsätze
nieder, er bat auch um Unterstützung, welche ihm gewährt
wurde. 1774 hatte er sein philanthropisches Unternehmen
gegründet. Ende 1779 mußte der „Einsiedler auf dem Neuhof"
seine Armenanstalt schließen. Er entließ seine Dienstleute und
mußte schweren Herzens seine Kinder wieder in die Bettelarmut

zurückgeben. Noch einmal drückten sie dem Vater mit
den tiefen Augen die Hand. „Jetzt war er ganz und völlig
arm." Zu den wenigen, die dem seelisch und finanziell
geknickten Mann treue Freundschaft bewahrten, gehörten der
Basler Philanthrop Isaak Iselin und der Zürcher Füßli. Pestalozzi

schreibt (Schweizerbl. 1782): „Iselins Freundschaft war
mir eine Erquickung, deren Größe nur der kennt, der jahrelang

mit gebeugtem Nacken unter schweren Lasten seufzt und
zum Lohn für sein Tun aller Welt zum Gespött wird. Als es
vollkommen unmöglich wurde, meine Anstalt länger zu halten,
eilte ich im tiefsten Leid meines Lebens, niedergedrückt von
den Schmerzen meiner Lage, zu ihm, weil ich auf der ganzen
Welt niemand kannte, an dessen Seite ich Erholung hoffte, wie
an der Seite Iselins." Wer von uns einen treuen Freund sein
eigen nennt, weiß diese Worte zu fassen und zu schätzen! „Die
lange Leidenszeit auf dem Neuhof war nun die Dunkelkammer,
in der die von Gott belichtete Platte seines Innern im
Entwicklungsbad der Verzweiflung ihr geheimes Bild enthüllte."
(Weidenmann.) Und dieses Bild enthüllte sich in der Entdeckung
der wahren Menschennatur. —

Wir können es dem Vater im Neuhof nachfühlen, wie
es in ihm wühlte, als er seinen letzten Zöglingen die Hand
zum Abschied gab und ihnen als Leitmotiv ihrer kommenden
Tage sagte: Behüt "dich Gott! Ist das nicht auch für uns ein



31 vsüx^siveacgsc&üc&üvssvsxv&üv&ü

schmerzlicher Augenblick, wenn wir sie hinausziehen sehen in
die weite Welt, unsere Jünglinge und Mädchen! Was wird
ihrer warten? Werden sie in den bittern Stunden der
Versuchung stark sein? Ein leises Zittern dringt in unser Herz
und nur der feste Glaube an den Sieg des Guten kann uns in
diesen Situationen helfen.

Auf dem Neuhof wurde es einsam und trübe. „Warten und
stille werden" hieß nun die Losung. „Von innen heraus" ward
die Arbeit getan. Und „von innen heraus" wollen auch wir
auf unserm Posten stehen und nicht müde werden, unsern Pfleglingen

Vater- und Mutterstelle so gut als möglich zu versehen.
Man mag gegen die Anstalten laut und hart kämpfen, es bleibt
doch wahr, daß es oft genug die besorgten Mütter selbst sind,
die in ihrer Kümmernis zu uns kommen und uns ihre Kinder
zur Erziehung anvertrauen. Wie tief ging es mir schon zu
Herzen, wenn ein liebes Mütterlein sein liebstes, höchstes
Kleinod, sein Kind uns überbrachte und mit tränenfeuchten
Augen sagte: „Mit ruhigem Herzen übergebe ich Ihnen mein
Kind, es wird mir schwer, es zu verlassen, aber ich fühle, daß
es über mich hinauswächst, Sie werden es auch lieb haben.
Machen Sie einen guten Menschen aus ihm!" Wie groß und
heilig ist doch unsere Aufgabe, die wir übernehmen, wenn wir
das Hauselternamt antreten. Ein gütiger Gott anvertraut uns
hierin ein herrliches Pfund, wenn er uns Menschenseelen und
Menschenkörper übergibt, die wir fürs Leben tüchtig machen
sollen. Wollen wir uns da nicht immer wieder des Meisterwortes

erinnern: „Wem viel gegeben ist, von dem wird auch
viel gefordert werden." Wie Pestalozzi, müssen auch wir uns
nicht in Theorien ergehen, sondern praktische Psychologie und
praktische Pädagogik treiben. Nur so stehen wir auf solidem
Grund. In der Arbeit wollen wir den Zöglingen den
Wertmesser der Hand, in der Liebe den der Seele zeigen. Aber
es muß ein aufrichtiger Zug in uns sein, dem Haus wirklich
den Familiengeist zu geben. Wir dürfen unsern eigenen
Kindern nicht große Vorteile bieten, auf welche die andern
verzichten müssen. Sie sollen gleiches Essen und möglichst
gleiche Erziehung haben. Auch Pestalozzi samt seiner Frau
und seinem Söhnchen machen keine Ausnahme bei Tisch. Sorgen
wir in ehrlicher Weise für die anvertrauten Kinder wie für
die eigenen. Möge auch uns das gleiche Freundeswort gelten,
das einst Geßner zu dem Armenfreunde sprach: „Schwer,
überschwer ist, was ihr Edlen unternommen habt. Neuhof habt ihr
den Sitz getauft, Neuland mag er werden, von welchem das
in die Welt gehe, dessen sie dermal am meisten bedarf: eine



32 P£ïfKâïiP£nCîâî?taî?IiSSCisi?CÂÏCgîîtiâî(

neue Erziehung. Möge der Geist, der dich Freund, zu
den Ärmsten rief, um ihnen zu helfen, auch die Herzen derer
finden, die mit Gütern der Welt gesegnet sind. Euch aber
wünsche ich Mut und Ausdauer, ihr Lieben, denn ihr habt
das größte Werk begonnen, was je ein Menschengeist ersann!"

Werfen wir noch einen Blick in die öffentlichen
Briefe, die er in den „Ephemeriden" durch seinen Freund
Isèlin 1777 erscheinen ließ. Er berichtet da u. a. : „Der
Endzweck in der Auferziehung des Armen ist neben der
allgemeinen Auferziehung des Menschen in seinem Zustand zu suchen.
Der Arme muß zur Armut auferzogen werden, und hier ist der
Prüfungsknoten, ob eine solche Anstalt wirklich gut sei. Die
Auferziehung fordert tiefe und genaue Kenntnis der eigentlichen
Bedürfnisse, Hemmungen und Lagen der Armut und Kenntnis
des Details der wahrscheinlichen Lage ihrer künftigen Tage.
Ich glaube, das Wesentliche der Lehrzeit eines jeden Berufes
bestehe in den Übungen der Beschwerlichkeiten desselben, in
der Geduld und Überwindung aller Wünsche, die an einer
fortgehenden, ununterbrochenen Tätigkeit in künftigen
Hauptpflichten hindern würden.

Der Menschenfreund muß hinabsteigen in die unterste Hütte
des Elendes, muß den Armen mit seiner dunklen Stube, seine
Frau in der Küche voll Kauch und sein Kind am fast
unmöglichen Tagewerk sehen. Das ist die Hütte, in der ein Zögling

einst wohnen muß ; seine Frau wird wahrscheinlich in
einer solchen Küche mit so wenig Geschirr, mit so wenig
umwechselnden Speisen ihre Haushaltung machen müssen."

Bei solch armen Menschen würden sich die Kinder so
eingewöhnen, daß sie „unter diesen Beschwerlichkeiten ruhig und
glücklich leben könnten".

„Der Arme soll die Feuchte des Webkellers nicht.scheuen,
er soll des Baumwollstaubes gewöhnt sein, das ekle Fett der
Wolle soll ihm nicht widrig vorkommen, hier ist der »ekle
Geruch der Dunglache Verdienst. — Durchzug, geschlossene
Dampfräume sollen keinen wichtigen Einfluß auf seine Gesundheit

machen."
Wenn wir heute solche Worte von diesem liebeglühenden

Mann hören, sind wir nicht wenig erstaunt und könnten
annehmen, er hätte kein Verständnis für das Unwürdige und
Jämmerliche solcher Verhältnisse gehabt. Aber Pestalozzi wußte,
daß die sozialen Zustände nicht plötzlich anders werden, daß
auch auf diesem Gebiete nur langsames Fortschreiten möglich
ist. Was er hier geschrieben hat, war für seine Zeit Tatsache.
Wir freuen uns, daß der soziale Gedanke sich freie Bahn ge-



(S£ÏÏKSîîP£î œSVSBtëïiV33 CS5îEÂ!C£îîC£BP£iîtS2î!C^iîI<S>CSî»C£i>

schaffen und errungen hat, denn heute empfinden wir diese
Zustände als unzulässig und menschenunwürdig. Pestalozzi
empfand wie wir, denn er schreibt weiter:

„Mein edler Herr! Ihr sanftes Herz wird in diesen
Vorstellungen Härte finden, aber mir schauert vor dem Elend der
Unglücklichen, die durch meine Wohltätigkeit verloren gehen,
wenn ich sie unter der Last der ungekannten Armut in Tränen
arbeiten, in Tränen ihr Brot essen sehe. Wahrlich, auch in
meinem Herzen brennt innige warme Liebe zum Wohl, zum
größten möglichen Wohl dieser Verlassenen, aber ich sehe es
nur in der äußersten Angewöhnung der strengsten Einschränkungen."

Können wir uns heute nicht glücklich schätzen, daß ein
großer Teil der armen Kinder, die durch Anstalten gehen,
sich zu bessern Lebensstellungen emporringen können? Wir
wollen darum allüberall in unserm Land das große Problem
der Berufsfrage der jungen Leute zu lösen suchen und
jedes Kind der Lebensarbeit zuführen, die ihm Befriedigung
und ein menschenwürdiges Dasein sichert. Jeder Erzieher hat
heute die Pflicht, sich die Kenntnis der Bedeutung und
Forderungen möglichst aller Berufsarten anzueignen, um dann bei
der Berufswahl leitend und orientierend einzugreifen. In dieser
wichtigen Angelegenheit leisten die „Berufsbilder", welche
vom Jugendamt des Kantons Zürich herausgegeben werden,
vorzügliche Dienste. Mit großer Sorgfalt werden in diesen
Blättern die verschiedensten Berufsarten umschrieben und über
Lehre und nachherige Aussichten Aufschluß gegeben. Möchte
es je länger je mehr zur Aufgabe, besonders der städtischen
Waisenhäuser werden, die Kinder bis zum Austritt aus der
Lehre oder zur Matura im Hause zu behalten. Dann haben
unsere Anstalten erst ihren Zweck erfüllt, weil unsere
Zöglinge dann fürs Leben vorgebildet sind und den großen, schweren
Schritt in die Selbständigkeit getrost wagen können. Ich kann
täglich erleben, wie die Seelen unserer Lehrlinge und
Lehrtöchter mannigfachen unedeln Einflüssen unterworfen sind.
Diese jungen Psychen im Gleichgewicht zu halten, oder
dieselben nach Verirrungen dahin zu bringen und Ihnen damit
etwas Großes fürs kommende Leben mitzugeben, scheint mir
eine der vornehmsten Aufgaben der Erziehungsanstalten und
Waisenhäuser zu sein. Geben wir möglichst allen ein Heim
biszurLehrlingspriifung! Das ist ein Zukunftsproblem,
das der Lösung noch wartet, aber wir sind berufen, daran zu
arbeiten. Wohl muß ein großzügiger, freier Sinn in solchen
Häusern herrschen und am Abend muß den Jungen etwas ge-



34 RsnKgnc^npsnR^scsscsgscfiap^spar,

boten werden, sei's Vorlesen, Spiel oder das Lichtbild, sei's
Musik oder Turnen und Sport. Der Ausbau lohnt sich und
unsere Arbeit wird dadurch wertvoller. Wir sprechen mit
Pestalozzi: „Erst bist du Kind, hernach Lehrling deines
Berufs, Kindertugend ist der Segen dieser Lehrlingsjahre!"

Leider geht Pestalozzi immer wieder von der Ansicht
aus, eine Kinderanstalt könne sich selber erhalten und stellt
darum Wünsche und Forderungen auf, die sich nicht erfüllen
können, weil Kinder stets nur zum Teil erwerbsfähig sind.
Heute sind wir zum Wohl der Jugend von dieser Forderung
abgekommen und vertreten den Standpunkt, daß die Zöglinge
zu möglichst vollwertigen Menschen sollen erzogen werden
und das durch eine schöne, sonnige Jugendzeit. Nicht nur
Arbeit, nein, auch Freizeit und Spiel ; nicht nur Mühe, nein,
auch Freude müssen wir geben, dann erst kommt die Harmonie,
die den „Anstaltsgeruch" verscheucht und unserer Jugend zu
ihrem Rechte hilft!

In Bezug auf die Anstaltsleitung verlangt Pestalozzi :

„In ein solches Haus gehört ein edler Mann, der die
höhere Leitung über sich nehme, ein Waisenvater und -Mutter
ohne Habsucht, voll Weisheit und Güte und e'dler, innerer
Würde. Ja, wo alles das da ist, wo sie hingeleitet werden
kann, diese Segensquelle, da wäre eine solche Stiftung möglich."

„Der Endzweck aller Erziehungsanstalten
soll ein sittlicher sein. Der Mensch ist unter allen
Umständen und bei allen Arbeiten der Leitung zum Guten
gleich fähig. Das Wollen der Sittlichkeit wird die Kinder im
Fabrikhaus wie im Schulhaus erhalten — spinnen oder grasen,
weben oder pflügen, das wird an sich weder sittlich noch
unsittlich machen.

Wesentlich für eine Anstalt sind die richtige Tagesarbeit,
Sparsamkeit, Genauigkeit im Gebrauch der ersten Lebensbedürfnisse,

in Holz, Salz, Licht und Butter. Daneben müssen
Gehorsam, Bewegsamkeit, Ordnung und Stille als erste Grundsätze

gelten. Wie gesegnet würde die Arbeit eines Jünglings
sein, der von seinem Pflegevater innig geliebt, gleiche Liebe
gegen ihn hätte!

Ich habe vielfache Erfahrung, daß in Müßiggang und
Elend serbelnde Kinder bei anhaltendem Spinnen zum schönsten
Wuchs und zu Kräften gelangt sind. Dabei aber versteht sich,
daß meine Meinung dahin geht, ihre Kräfte durch stärkende
Leibesübungen zu erhalten, ihnen den Genuß stärkender Spiele
zu gönnen, wenn sie ihrer Pflichten genug getan haben."



35 cssspsncüSicsSGsntiSBeiSiCieaegRESB

Auch heute anerkennen wir solche Forderungen und wollen
sie überall in die Tat umsetzen. Wir müssen das Recht der
Kinder schützen, ihre Anlagen und Vererbungen studieren, und
ihrer Konstitution jederzeit Rechnung tragen, auch dann, wenn
.sie uns durch ihr Benehmen quälen und schmerzen. Sie meinen's
ja meist anders, als es aussieht, denn sie suchen o"ft genug
die verlorene Liebe in Trotzeinstellungen und kleinen Lügen.
Es ist wahr, viele Kinder erscheinen undankbar, aber wir wollen
nicht vergessen, daß sie sich über ihr Tun und Lassen keine
Rechenschaft geben können. Die Jugend hat ja den Vorzug,
in der Gegenwart zu leben ; das Gestern zu vergessen, das
Morgen mit Freude und Lust zu erträumen. Auch der große
Pädagoge vom Neuhof erfuhr Undank, was ihn zu den Worten
veranlaßt: „Ich irrte mich in der Vermutung, die Dankbarkeit
-der Kinder werde mich ihres Bleibens versichern. Die
Erfahrung hat mich das Gegenteil gelehrt. Es ist unglaublich,
wie in einer solchen Gegend die Undankbarkeit und Bosheit
•einem Unternehmer Verdrießlichkeiten aussetzt. Der Ernst,
der in einer solchen Anstalt gegen Trägheit und Bosheit
notwendig ist, wird mißdeutet. Mütter und Verwandte dieser Kinder,
wenn sie selbige in ihrer Arbeitsstube sehen, haben, ich weiß
nicht durch welchen Unstern, mehrenteils ein Betragen, das
mich entehrt. Ich weiß nicht, was sie erwarten, was sie
•denken oder fordern. 0, du armes Kind, mußt du jetzt den
ganzen Tag so arbeiten? Hast du auch zu essen? Ist es auch
gut gekocht? Wolltest du nicht lieber heim? Dann weint das
Kind, das bei der guten Mutter müßig lebte und wenn diese
sieht, daß jetzt das Kind etwas verdienen könnte und gekleidet
ist, so gibt sie ihm den ordentlichen Rat, jetzt heimzukommen
und verleumdet, ihr Verfahren zu rechtfertigen, die Anstalt.
Dieser Undank ist mir sehr oft begegnet, ich mußte in dieser
Lage mit weniger Arbeit zufrieden sein, als die Kinder sonst
liefern könnten, damit sie sich weniger zum Entlaufen
aufwiegeln ließen."

Das ist vielen aus dem Herzen gesprochen. Wenn Pestalozzi
diesen Undank bedauert, so können wir ihn wohl verstehen,
weil wir wissen, in welch schwieriger Finanzlage er stets lebte.
Unsere Verhältnisse sind meist besser geordnet und geregelt.
Und da meine ich, daß es die Pflicht jedes Vorstehers einer
Anstalt ist, seine Arbeit zu tun, weil es ihn innerlich dazu treibt,
weil er sie tun muß und auf Dankbarkeit gar nicht rechnet.
Es ist ja etwas Herrliches, wenn wir z. B. unsere Zöglinge
bis zum Schluß ihrer Lehrzeit oder bis zur Matura bei uns
haben können und dann, ob dankbar oder nicht, aber als r e c h t e



Menschen — den Eltern oder dem selbständigen Erwerbsleben

zurückgeben. Wenn's auch etwa schmerzt, wir wollen
uns nicht entmutigen lassen, denn wir wissen, daß ein warmes
Herz für unsere Zöglinge schlägt.

Die Schwierigkeiten, die sich durch das Verhältnis der
Kinder zu den Eltern und Verwandten ergeben können, mußte
auch Pestalozzi erfahren. Er ruft daher den „Schutz und das
Zutrauen der Landesobrigkeit an ; ohne diesen Schutz wäre er
beständigen Unannehmlichkeiten und Gefahren gegen seinen
Endzweck ausgesetzt." Unsere Aufgabe besteht darin, das
Verhältnis zwischen Verwandten und Haus zu einem möglichst,
friedlichen zu gestalten. Vergessen wir Anstaltsleiter nie, das

erste, natürliche Anrecht auf das Kind hat die Mutter. In
meinem Betrieb habe ich seit den acht Jahren, in denen ich
ihn leite, immer darauf Bedacht genommen, das Kindesverhältnis

zur Mutter nicht anzutasten oder zu stören. Mir ist
dieses Band etwas Heiliges, denn die Natur hat uns hier die
Linien vorgezeichnet. Bei allfälligen Meinungsverschiedenheiten
suche ich die Mutter durch eine ruhige, sachliche Aussprache
aufzuklären und habe auch den Mut, eigene Fehler
einzugestehen.

Legen wir die Hand aufs Herz. Wem unter uns wäre nicht
auch schon. die Anstaltserziehung als etwas Unrichtiges
erschienen? Wer hat noch nie geseufzt unter dem großen
Betrieb, der die eigene Familie beinahe auflöst und unsere Kräfte
immerwährend in Anspruch nimmt? Wer hätte noch nie
gewünscht, die Hand vom Pflug zu ziehen? Und dennoch!
Dennoch stehen wir mit unserer ganzen Seele für die Anstalt
ein, weil wir wissen, daß ihre Mängel nicht größer sind als,
die im Verdingwesen und weil wir die feste Überzeugung haben,
daß auch die Familienerziehung oft genug versagt und in allen
Fällen unvollkommen ist. Wir erkennen auch die Tatsache, wie
die S,pannung zwischen Eltern und Kindern groß wird, wenn
diese in den Entwicklungsiahren stehen. Wenn es uns gelingt,,
unsere Zöglinge als rechte Menschen ins Leben treten zu lassen,
dann danken wir dem gütigen Schicksal, das uns Mittel und
Wege wies, den Kindern gute Führer zu sein. Wir freuen uns,,
daß dennoch eine schöne Anzahl „Ehemaliger" draußen im
Leben ehrlich ihr Brot verdienen und in ihrem Beruf gute
Arbeit leisten.

Der gute Mann vom Neuhof suchte den täglichen
Bedürfnissen seiner Pflegebefohlenen gerecht zu werden, aber
sie verstanden ihn oft nicht, wenn er alles einteilte. Er schreibt
darum: „Ordnung, Abteilung schmerzt sie im Anfang. Sie



31 V^xiV^xiC^xiV^xiV^xiX^^xiC^xiC^xiV^xiX^xi

nehmen zum Stehlen der Erdäpfel, Rüben, Feldfrüchte ihre
Zuflucht. Der Unternehmer kann hier nicht nachsichtig sein,
er muß sie ernsthaft strafen." Die Strafe ist für uns ein ganz
besonderes Kapitel. Wir wollen sie aus Prinzip so wenig als
möglich anwenden und, wenn sie einmal nötig wird, nicht im
Affekt handeln, sondern mit möglichst ruhiger Überlegung.
Das Beste für ältere Kinder wird immer die richtige Bewertung
der falschen Tat in einer Besprechung unter vier Augen sein.
Damit habe ich schon viel erreicht. Unser Wort soll sein: Wenig
Strafe, aber richtige Aufklärung!

Pestalozzi spricht sich auch über die Nahrung aus. Er
zieht das Gemüse dem Fleisch vor. Im Sommer wünscht er
weder Hut noch Kappe, weder Schuh noch Strumpf. Nach
diesen Grundsätzen erzog er auch seinen einzigen Sohn.

Die religiöse Beeinflussung ist ihm Herzenssache
und er möchte „so viel als immer möglich bei den Kindern
das Gefühl der Religion entwickeln". Heute wird ja über
dieses Thema sehr viel geschrieben und gesprochen. Die
Extreme stoßen sich. Mir persönlich steht fest: wir müssen die
Kinder lehren, an eine heilige, göttliche Autorität zu glauben,
der wir verantwortlich sind. Wie wir das machen, ist eine
Frage für sich. Mir scheinen z. B. die Ausführungen von
Ragaz zum Ziele zu führen, wenn er schreibt: „Aus einem
recht orientierten Schulleben und, fügen wir bei, aus einem
recht orientierten Anstaltsleben und einem recht geführten
Unterricht tauchen ganz von selbst alle wesentlichen Fragen
der Moral und Religion auf, die geschichtlichen, wie die
prinzipiellen. Und nun sage ich : wann sie auftauchen, dann sollen
sie behandelt werden und zwar so gründlich, als es pädagogisch
richtig ist, ganz ohne Rücksicht auf Stundenplan und Lehrplan.
Dann liegt in einer solchen Behandlung all jene Realität und
Ungesuchtheit und darum Leidenschaftlichkeit des Interesses,
die wir dafür ersehnen. Das sind dann die Höhepunkte alles
Unterrichtes (und des Anstaltslebens). Religionsstunde,
Moralstunde im großen, lebendigen Stil.

In solchen Zusammenhängen soll von Jesus geredet werden,
soll von Moses und den Propheten, von den Aposteln und
Reformatoren geredet werden. Da darf die Bibel zu ihrem vollen
Rechte kommen, alles freilich nicht so systematisch und
vollständig wie im Unterricht der religiösen Gemeinde, dafür aber
unmittelbarer, realer, lebendiger, unter dem Segen des
Augenblickes, dieses Vaters aller lebendigen Dinge, dieses
Schutzheiligen aller Genialität und Originalität. Und alles soll ganz
ungescheut in vollster Bewegungsfreiheit geschehen."



38 PÂîK£nc£KCSSP£iîcaîîc^îîtigBC£îîC£»

Wenn Pestalozzi von Jesus sagt: „Der große Lehrer hat
die Menschheit nicht unterrichtet, sondern sie durch die
Anschauung seiner Person ergriffen und durch den Glauben an
ihn und an seinen höhern Sinn, durch alles, was er vor ihr
tat, von ihr forderte, ihr zeigte und offenbarte, über das Leben
im Irdischen erhoben und in das Leben des Göttlichen versetzt,"
so heißt das wohl für uns Anstaltsleiter, wieder nach Ragaz:
„Jene Ehrfurcht, die das Grundelement der Religion der Schule,
wie aller Religion, ist, sollte irgend ein Lehrer sie nicht haben?
Und jener Gehorsam gegen die Wahrheit der Dinge? Jene tiefe
Sachlichkeit? Jenen Glauben an einen geistigen, sittlichen Sinn
des Lebens? Jene Gerechtigkeit und Liebe gegenüber dem
Zögling? Jener Sinn für das Wunder und das Heilige in den
Menschen und Dingen Jeder trage so viel Religion
in sein Tun hinein, als er hat, und es ist gut so.
Er bleibe streng bei seiner eigenen Wahrheit!"

Pestalozzi fordert von uns tägliche Übungen in Allem,
was gut und recht ist — der Geist soll über das Fleisch
herrschen. Er begrüßt auch die tägliche Andacht am Morgen
und am Abend, die auf das Individuelle des Tages und der
momentanen Lage eingeht. Wenn ich persönlich der täglichen
gemeinsamen Andachtstunde nicht so nahe stehe, weil die
Alltäglichkeit oft lähmend wirkt, so brauche ich das Mittel der
Aussprache unter vier Augen und finde das, besonders bei
ältern Zöglingen, ausgezeichnet. Da kommt unser Herz der
Psyche des Kindes näher und die ganze Angelegenheit wirkt
viel persönlicher und ist darum segensreich. Dagegen halte ich
fest an der sonntäglichen Besprechung, in der die religiösen,
die Lebens- und Berufsfragen behandelt werden.

Auch wir müssen an den Sieg der Wahrheit glauben.
Dieser Glaube muß uns, wie einst dem Armenvater vom Neuhof,

einen „unbezwingbaren Mut und eine unbeirrbare Sicherheit"

geben, weil er auf einem unerschütterlichen Fundament
ruht: „auf der ewigen, göttlichen Natur im Menschen", an
deren Sieg auch wir glauben: „Das Göttliche in der
Menschennatur ist ewig wie Gott selber."

„Wenn dein Herz für den Augenblick von der Scheinkraft
des Irrtums und der Selbstsucht für das Geschlecht leidet,
fürchte dich nicht! Es ist auch hierin wahr, es muß dem
Frommen alles zum Besten dienen. Auch wer Böses tut, ist
in der Hand Gottes ein Werkzeug zum Guten, und der Mensch,
mitten, indem er für das Böse arbeitet, wird durch eine höhere
Macht dennoch getrieben, das Gute zu befördern. Er weiß
nicht, was er tut. Am Ende steht das Gute, das Gott tut, da,



tancsntiâîîcancisîîl^npgîjcsîîcsispsn 39 C^P^C2^P2S?C5SÎJC2=ï>P£ÎÎCÏSÎEiôSrï=ïi

und das Böse, das er wollte, ist verschwunden! Es ist auch
hier wahr, wo die Not am größten, da ist Gott mit seiner Hilfe
am nächsten. Die Kraft der Natur wird durch den Widerstand
der Natur immer nur stärker."

Mögen wir solchen Glauben in unsern Alltag mitnehmen,
damit wir nie verzagen und klein werden, sondern wissen, daß,
der in uns angefangen hat das gute Werk, der wird's auch
vollführen.

Eins sei uns oberstes Ziel: In allem den Ausdruck des
Göttlichen suchen!

Pestalozzi hat einen Bericht über seine Anstalt
herausgegeben, in dem er über alle Zöglinge eine kurze Charakteristik

gibt. Auch darin liegt eine Pflicht für uns, die
Beobachtungen über unsere Kinder schriftlich festzuhalten. Wenn
wir Notizen schreiben, erscheint uns das Bild anders, wahrer
und eine objektive Beurteilung ist das Resultat.

Daß in Pestalozzis Briefen auch auf die Reinlichkeit, Bäder
und Waschungen hingewiesen wird, erscheint selbstverständlich,
umso mehr, als damals die Krätze ein weit verbreitetes Übel
war. „Nicht genug kann man bei so vielen beieinander
wohnenden Leuten ob der Reinlichkeit wachen." Heutzutage darf
anerkannt werden, daß wohl in allen Anstalten den modernen
hygienischen Forderungen nachgelebt wird. Und wir freuen
uns über die vielorts vorbildlichen Einrichtungen dieser Art.
Neben dem gut eingerichteten Waschraum findet man Wannen-
und Douche-Bäder und zur Aufnahme der erkrankten Zöglinge
gute Krankenzimmer.

In Bezug auf die Gesundheitspflege fordert dieser Armenvater

gute Hausmittel, um dem „verderblichen, geldfressenden
Mischmasch geheimer, teurer Arzneien" auszuweichen, man soll
„der Natur mit einfältiger Sorgfalt entgegengehen, das Haus
durch wahre Diät, Leibesübung und freien Genuß der stärkenden,

gesunden Luft vor der Schwäche bewahren, die
wohlfeilsten, blutreinigenden Kräuter kennen, ist wesentlich
notwendig und wird den Unternehmer von einer starken, unnötigen
Jahresausgabe befreien."

In seinem „Bruchstück aus der Geschichte der
niedrigsten Menschheit" berichtet er: „Es ist große,
tröstende Wahrheit, auch der Allerelendeste ist fast unter
allen Umständen fähig, zu einer, alle Bedürfnisse der Menschheit

befriedigenden Lebensart zu gelangen." Dabei fordert er
zweckmäßige Unterbringung, der einzelnen Schwachen und
Blöden, also der Anormalen, in entsprechende Anstalten. Er
verlangt ganz langsames Fortschreiten in Bezug auf die' Lehr-



CÏK?Pi£aCÏ£ïiP2SJC40 V&SV£SC^i**£SC£BVSiK£SV£ÜVStV£ü

fâcher Lesen, Schreiben, Rechnen, welche Dinge er zum
Hauptaugenmerk seiner Erziehung macht. Die Neuzeit hat ihm hierin
Genüge getan. Ein großer Segen ist aus all den Anstalten
für Anormale ausgegangen und auch heute wird an der Lösung
dieser- Aufgabe auf der ganzen Linie mit viel Verständnis und
Liebe gearbeitet. Dieser Gedanke unseres Altmeisters ist zur
Tat geworden, auch wenn wir noch rüstig weiter arbeiten und
neue Lösungen suchen.

Wohl uns, wenn wir nie fertig sind mit der Einführung
von Neuerungen. Erst wenn wir das scheinbar Gute wieder
umbauen und ummodellieren, dann dienen wir unsern Kindern.
Bleiben wir unserm obersten Grundsatz immer treu: Unsere
Heime sind für die Pfleglinge da, wir sind nur ihre Diener.

Kehren wir nochmals zu Pestalozzis Praxis zurück. Aus
dem Armenvater wird ein W a i s e n v a t e r.

Nach den furchtbaren Kämpfen in Nidwaiden wurden im
Januar 1799 die Kinder in einem alten Frauenkloster in Stans
dem protestantischen Waisenvater übergeben. Als die ersten
Waisen kamen, freuten sie sich auf den „schwarzen Mann mit
den leuchtenden Augen". Er trat heraus und sie sprachen
zu ihm: „Ihr, Herr, wann dürfen wir jetzt warme Suppe essen
im neuen Haus und Sprüchlein lernen, wie Ihr es uns
versprochen?" Pestalozzi suchte nach einem Brotranft in der
Tasche, hielt ihn hinter den Rücken und beugte sich hinab:
„Nicht Herr! Nein, Vater! Wenn ihr mir Vater sagt, so gibt's
etwas." "Dann nannten sie ihn Vater Pestalozzi und ehe der
Tag erschienen, da sie einzogen ins neue Armenhaus, wußten
viele schon und flüsterten kichernd einander ins Ohr: „Das
ist der Vater Pestalozzi, der mit dem wüsten Gesicht und mit
den Augen wie der Heiland auf dem Bilde!" So erzählt Reinhard

in seiner Pestalozzi-Biographie.
Nur fünf Monate waren ihm vergönnt, dort zu wirken. Was

er aber geleistet hat in dieser kurzen Zeit, war eine große,
tiefe Saat der Liebe. Zschokke, der Regierungskommissär
für Unterwaiden, berichtet: „Als ich das erste Mal in das sog.
Waisenhaus zu ihm kam, fand ich ihn in einem großen Saal
'auf- und abgehend. An einem langen Tisch, der den Saal füllte,
saßen bei hundert Kinder, alle still beschäftigt und mit solcher
Andacht bei ihrer Arbeit, daß sie kaum eine augenblickliche
Neugier zu stillen, den Kopf nach mir umwandten. Die meisten
mochten in einem Alter von 4—10 Jahren sein. Je drei saßen
sie immer beisammen, das mittlere mit den Armen den Nacken
der beiden kleinern Nachbarn umfassend und sie unterrichtend.
Die einen lernten Buchstaben, die andern Zahlen, die einen



C£x< C£îi< KîirCïSï?Ciâïi KsîVCÏsiV rsSV?C£si( 41 E£nciSîîG£ï?csîîP2S?C2S}cï3?ta3tCiSîcisî?

rechneten, die andern zeichneten Linien oder regelmäßige
Figuren. Pestalozzi sprang von den einen zu den andern. Er
war in seiner Freude."

Der Waisenvater selber schreibt über seine Tätigkeit in
Stans: „Daß mein Herz an meinen Kindern hange, daß ihr
Glück mein Glück, ihre Freude meine Freude sei, das sollten
meine Kinder vom frühen Morgen bis an den späten Abend,
in jedem Augenblick auf meiner Stirne lesen und auf meinen
Lippen ahnden.

Vor allem aus wollte und mußte ich das Zutrauen der
Kinder und ihre Anhänglichkeit zu gewinnen suchen. Ich war
vom Morgen bis Abend so viel als allein in ihrer Mitte. Alles,

was ihnen an Leib und Seele Gutes geschah, ging aus meiner
Hand. Jede Hilfe, jede Handbietung in der Not, jede Lehre,
die sie erhielten, ging unmittelbar von mir aus. Meine Hand
lag in ihrer Hand, mein Aug' ruhte auf ihrem Aug'. Meine
Tränen flössen mit den ihrigen und mein Lächeln begleitete
das ihrige. Sie waren außer der Welt, sie waren außer Stans,
sie waren bei mir — und ich war bei ihnen. Ihre Suppe war
die meinige, ihr Trank war der meinige. Ich hatte nichts,
ich hatte keine Haushaltung, keine Freunde, keine Dienste
um mich, ich hatte nur sie. Waren sie gesund, ich stand in
ihrer Mitte ; waren sie krank, ich war an ihrer Seite. Ich
schlief in ihrer Mitte. Ich war am Abend der Letzte, der ins
Bett ging und am Morgen der Erste, der aufstand. Ich betete
und lernte noch im Bett mit ihnen, bis sie einschliefen, sie
wollten es so. Alle Augenblicke mit Gefahren einer gedoppelten
Ansteckung umgeben, besorgte ich die beinahe unbesiegbare
Unreinlichkeit ihrer Kleider und ihrer Personen. Dadurch aber
war es denn freilich auch allein möglich, daß sich die Kiiider
allmählich, und einige innigst und soweit an mich anschlössen,
daß sie dem, was sie Dummes und Verächtliches, selber von
ihren Eltern und Freunden, gegen mich hörten, widersprachen.
Sie fühlten, daß mir Unrecht geschah und ich möchte sagen,
sie liebten mich doppelt dafür.. Überall war mein Grundsatz:
das Unbedeutendste, so die Kinder lernten, zur Vollkommenheit
zu bringen. Ich war mit den Langsamsten geduldig, aber,
wenn eines etwas schlechter machte, als es dasselbe schon
gemacht hatte, war ich streng."

Geht uns das Herz nicht auf, ob einem so frohen Bekenntnis,
das aus reiner Seele stammt? Wer von uns leistet solches,
wie dieser Waisenvater in Stans es getan? Wohlan, morgen
schon soll auch unser Herz wieder ganz mitschwingen in Haus
und Hof! Mit erneuter Liebe wandern wir in den Werktag



hinein, wir geben unsern Zöglingen täglich neue Aufmunterung
durch unser eigenes Leben!

Wenn das Wetter gut war, gingen alle nach dem Essen
hinaus ins Freie. „Die Mädchen machten einen Ring, das junge
Seffeli weinte ; es wollte auch mittanzen im Kreise.. Pestalozzi
nahm es an der Hand und führte es in die Kette, nahm selbst
zwei Hände und sang den Reigen mit. Er sang nicht schön,
doch sang er mit und war ein Kind und wenn sie lachten,
wie das hängende Strumpfband flog, so lachte er wieder und
freute sich, daß seine Kinder in der Freude lachten." (Reinhard.)

Nachdem das Waisenhaus in Stans aufgelöst wurde, weil
die Regierung die Lokalitäten zu andern Zwecken benötigte,
kam Pestalozzi nach Burgdorf.

Dort wurde er Schulmeister. Aber in dieser Zeit
sehnte er sich oft nach einer Armenanstalt. Wieder war es der
Neuhof, wo er die Stätte seines Wirkens aufschlagen wollte.
Er bat um das Bauholz aus den Nationalwaldungen am Birrfeld
für den Aufbau seiner Anstalt. Stapfer empfahl der neuen
Regierung den Plan. Die Bitte wurde gewährt, aber es stellte
sich heraus, daß die Waldungen in zu traurigem Zustande waren,
als daß daraus Bauholz hätte genommen werden können.
Dadurch wurde der Bau verunmöglicht.

Ein Beispiel noch, wie der gute Mann die Kinder zur
Andacht stimmen konnte (nach Reinhard).

Eines Abends ging er in den Hof hinaus, wo die Knaben
spielten, zog einen am Arm herein durch Gang und Türe
nach dem Känzeli, das in Burgdorf auf der Südseite des
Schlosses lag, und ließ ihn in das Abendglühen staunen. Dann,
als die Schneeberge blaß verdämmerten, führte er den Knaben
in die Nische und beugte sich zu ihm hinab. Es suchten sich
die Augen. Fast leise war sein Wort: „Hast heute im Walde
mich gefragt, wo der Herrgott ist? Hast jetzt gesehen, wie
sein Hauch die Berge färbt? Einen Atemzug lang trank der
Knabe den Blick de's Menschenfreundes und- dann sprach der
Mann: Gell, es ist dir wohl, wenn du des Vaters Auge spürst;
der Liebgott ist darin, er ist ein guter Vater, er will dich
aus den Augen trösten, wenn du traurig bist; wie dich die
Mutter mit dem Liede tröstet, die Hand dir drückt, daß du
den Schmerz vergissest und am Morgen, wenn die Sonne scheint,
so bist du froh, und jedes Kind ist froh.

Und hast du heut gesehen, wie die Blume glänzt im Tau?
Die Sonne Gottes macht sie froh, sie lacht dich an und du
magst jauchzen. So wirket Gott in allen Dingen und seine



Stimme rauscht im Wald, du hast's vernommen und bist still
gestanden heute.

Die Amsel hat gesungen auf dem Tannengipfel, du hieltest
ja den Atem an; die Stimme, die Melodie: der Herrgott hat
sie ihr gegeben und was der Herrgott den Dingen schenkt,
das schenken sie dir wieder."

So vermittelt er die Wahrheiten in dem Augenblick, der
ihn innerlich dazu treibt. Folgen wir ihm hierin.

Von Burgdorf gings nach Y v e r d o n, wo Pestalozzi den
Höhepunkt seines Lebens erreichte. Und doch, auch hier
drängte es ihn, eine Armenanstalt zu gründen und zu leiten.
Hier hatte er ein Erziehungsheim für Bürgerkinder, aber sein
Herz sehnte sich nach armen Kindern. Mit einem englischen
Freund, Greaves, der wegen der Kontinentalsperre Napoleons
in England sein Geld, aber nicht sein Herz verloren hatte,
suchte er einen stillen Winkel für sein neues Werk: das
Armenhaus für Kinder. Am 13. September 1818, einem
Sonntag, grüßte der Menschenfreund ein Dutzend arme Kinder
in der Schloßkapelle in Yverdon und dann zog er mit ihnen
hinaus nach C1 i n d y, einem nahen Dorfe. Dort gabs die erste
Mittagsuppe. Die Schwester seines Mitarbeiters Schmid führte
den Haushalt und begleitete abends die Lieder mit ihrer tiefen
Stimme. Hier sollte endlich die Idee der Armenerziehung
verwirklicht werden. Unterricht, Gartenarbeit, Erholung wechselten

miteinander. Die Zahl der Zöglinge stieg bald auf dreißig.
Weil die Vorbildung derselben sehr verschieden war, griff
Pestalozzi zu dem früher schon erprobten Mittel der
Lehrschüler, welche die jüngern unterrichten sollten.

Diese Anstalt brachte dem Greis ein letztes Glück. In der
Neujahrsrede 1819 pries er dankerfüllt die Güte Gottes, die
ihn noch an seinem Lebensabend ein langersehntes Ziel habe
erreichen lassen.

Um den Betrieb einfacher zu gestalten, verlegte er ihn
im Herbst nach Yverdon. Auch da herrschte, wie einst in den
besten Tagen, ein froher Sinn. Alles atmete den Geist der
Wohnstube, alle hielten sich als Kinder eines Vaters. Die
Knaben und Mädchen lebten wie Geschwister zusammen. In
einem Brief spricht sich Pestalozzi über die Erfahrungstatsache
aus, daß ein unter der Leitung wahrer Vater- und Mutterkraft
stehendes Erziehungshaus durch den gemeinschaftlichen Verkehr

der Geschlechter nicht gefährdet sei. „Im Gegenteil, die
Reize des leidenschaftlichen Dranges zu gegenseitiger Näherung,

sowie die Hinlenkung der Einbildungskraft auf Gegenstände

des Geschlechtstriebes werden durch solches anhaltendes,



CSÎCÊïiKi' Pi-,?Pii»!V£RCj-t?C£sitPi,ï? 44 C^ac^HV^iiV£xiC^HV^\iC^iiC£iiV^\iV^il

an Pflichtverhältnisse geknüpftes Beieinanderwohnen wesentlich

vermindert."
Hier war es auch, wo der Gedanke der Ausbildung von

Armenlehrern zur Ausführung gelangte. Auf dem Neuhof sollte
nochmals eine Anstalt „vorzüglich für das Landvolk" errichtet
werden, in der 30—40 Kinder aufgenommen werden konnten.
Der Plan ist erst später ausgeführt worden. Heute ist dieser
Gedanke zur guten Tat geworden. Die Pestalozzistiftung Neuhof

ist wohl das schönste, lebendige Denkmal für den „Retter
der Armen".

Sein Vermächtnis lautet: „Der Mensch ist gut und will das

Gute, er will nur dabei auch wohl sein, wenn er es tut, und
wenn er böse ist, so hat man ihm sicher den Weg verrammelt,
auf dem er gut sein sollte. 0! es ist ein schreckliches Ding um
dieses Wegverrammeln — es ist so allgemein und der Mensch
ist deshalb auch so selten gut! Aber dennoch glaube ich ewig
und allgemein an das Menschenherz und gehe jetzt in diesem
Glauben meine bodenlose Straße, wie wenn sie ein gepflasterter
Weg wäre."

Wir haben nun diesen großen Mann mit dem ewig liebenden
Herzen als Erzieher der Armen kennen gelernt. Er ist ein
Mensch gewesen, der alles für andere tat und für sich nichts
suchte. Wir stehen am gleichen Werke und wollen mit seinem
Bekenntnis schließen:

Ich hatte unbedingt nichts für mich als einen eingewurzelten
Vorsatz, einen in mir selbst unwiderruflichen Ausspruch:

„Ich wills!"
Einen durch keine Erfahrung erschütterten Glauben:

„Ich kanns!"
Und ein namenloses, in mir lebendes Fühlen:

„Ich soils!"
Ich wollte, glaubte, tat — und es gelang.
Pestalozzi, du Mann mit dem großen, reinen Herzen, bleibe

unser Führer ; wir wollen deine Botschaft in unsern Heimen
zur Wahrheit machen! Und Gott lege seinen reichen Segen
auf unsere Arbeit!


	Pestalozzi als Armenerzieher und seine Forderungen für Anstaltsbetriebe

