
Zeitschrift: Verhandlungen des Schweizerischen Armenerziehervereins

Herausgeber: Schweizerischer Armenerzieherverein

Band: 43 (1925)

Artikel: Was sind dem Staate unsere Erziehungsanstalten? : Familien- und
Anstaltserziehung - Erziehungswege

Autor: Grimm, Ernst / Arquint, Paul

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-805775

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 08.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-805775
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Was sind dem Staate unsere Erziehungs¬
anstalten?

Familien- und Anstaltserziehung. — Erziehungswege.
Von Ernst Grimm und Paul Arquint.

Motto: Wo freiwillige Liebe und freiwilliger Gehorsam
sind, ist die Gottesherrschaft. Wo das Yolk sich
freiwillig von dem berufenen Herrscher führen
läßt, bedarf es der erblichen und amtlichen
Herrscher nicht. Tut es aber nicht freiwillig das
Gute, oder gehorcht es nicht freiwillig erwählten
Führern, so darf es sich über Zwang nicht
beklagen und muß den durch Erblichkeit und Amt
gestützten Führern etwaige Eseleien zu Gute
halten.

Ricarda Huck, Der Sinn der Heiligen Schrift,
Seite 294.

Wohin mit den vielen verfehlten, weg- und ziellosen jungen
Existenzen der modernen Gesellschaft? Das soziale Verständnis,

daß es im Interesse des Staates liegt, auch ihnen eine
Wiedergesundung zu ermöglichen, ist heute erwacht. Welches
ist der Weg?

Oft sind große Männer aus Not und Elend, aus
verkommenen Verhältnissen hervorgegangen. Wie kamen sie zu
ihrer Entwicklung?

Die Sehnsucht, gut oder doch auf irgend eine Weise glücklich

zu werden, liegt, bewußt oder unbewußt, mehr oder weniger
klar, auch im Herzen des verdorbensten Menschen. Erwacht
sie durch ein Ereignis in ihrem vollen sittlichen Werte zu
lebendiger Klarheit und wird sie dadurch zur Norm seines
Handelns, so wird die Sehnsucht, gerade in schweren
Verhältnissen, zum verzehrenden Feuer, das große Hindernisse
zerstört, den Menschen läutert und ihn zu außergewöhnlicher
Tatkraft emporreißt.

Was heißt erziehen?
Die Sehnsucht nach Reinheit und Glück

wecken, sie verstärken, zum Feuer anfachen,
zum beherrschenden Prinzip der Lebensfüh-



r., »< Ci, it iT._irr,_i rc.- itc:„. i? i c [.-» 22 EâîPSïîcâïi^c^fcSïîiïSïîK^ïîESïïKÂ

rung machen, das heißt erziehen. — Wenn wir das
nicht verstehen, bleibt jede Erziehung kalte Dressur. Sie
bringt allenfalls äußere Erfolge, schafft vielleicht wohl
anständige, pflichtgetreue, zuverlässige Menschen; aber die
Gefahr besteht, daß diese Tugenden zusammenbrechen, wenn
starke Versuchungen kommen. Solchen Menschen fehlt die
unbedingte innere Verpflichtung. Oft verkümmert Dressur den
Menschen. Trotzige verschließen sich und werden unlenksam
— unerziehbar. Ist dieser Mangel der innern Verpflichtung
nicht ein Fehler unserer Tage?

Krankt unsere heutige Zeit nicht auch sehr daran, daß
sie das Kind führerlos seinen Wünschen und Begierden überläßt

oder ihm absichtlich seinen sittlich-religiösen Boden
entzieht? Das verschärft das Übel. Es besteht darin, daß
dadurch der Sehnsuchtfunken verschüttet wird. Bietet nicht das
Leben Beispiele genug, daß wertvolle Talente im Genüsse,
am Sich-gehen-lassen ersticken?

Nur wer die tiefe Sehnsucht des Menschenherzens zu wecken
und zu fördern versteht, erfaßt den ganzen Menschen, weist
ihn zu wahrem Leben. Er wird seinem Nächsten zum Führer,
zum berufenen Führer, dem dieser freudig Folge leistet.

Was ist aber Reinheit? Was ist Glück?
Reinheit ist Übereinstimmung der Lebensführung mit

iener innern Norm des Handelns, mit der innern unbedingten
Verpflichtung. Normgemäße Befriedigung der Persönlichkeit
ist wahres Glück. „Was nützte es dem Menschen, wenn
er die ganze Welt gewönne, litte aber Schaden an seiner
Seele." Dem Geschlechtstrieb, dem Trieb nach Geltung und
Besitz ersteht die sittliche Forderung des Dekalogs: „Du
sollst ...", das göttliche Gesetz. Wer nicht sein ganzes Streben
diesem göttlichen Gesetz unterstellt, wird nie wahrhaft glücklich

sein: „Vor jedem steht ein Bild des, was er werden soll;
so lang er das nicht hat, ist nicht sein Friede voll." Nur der
kann dem Kinde Führer, Erzieher werden, der selbst ein solcher
Kämpfer um reines Glück ist.

Auch die Pharisäer waren Kämpfer, Gesetzeserfüller; aber
sie erfüllten das Gesetz nicht aus innerer Freudigkeit, sondern
aus Gehorsam, aus Autoritätglauben. Das Rechttun wurde
bei ihnen zum starren System. Sie schämten sich nicht, ihre
Frömmigkeit auf dem Markte zur Schau zu tragen. Sie hatten
immerhin noch Respekt vor Gottes Gesetz. Wie viele aber
unterziehen sich heute dem Gesetze, dem göttlichen wie dem
menschlichen, nur so weit es ihnen nützt. Diese
Gesinnung, dieser Utilitätstandpunkt droht zur Katastrophe zu



23 v^ax^suv^v^az^av^av^ax^sav^av^a

führen. Sie ergreift immer weitere Kreise; sie ist schon vielfach

zur Gesetzlosigkeit geworden, zu einem neuen Faustrecht;
man denke nur an den gegenwärtigen Verkehr der Nationen.
Nur wer das Gesetz erfüllt aus innerer Freudigkeit,
ist der wahre Gesetzeserfüller, dem die innere Norm, das göttliche

Gesetz, zur alles durchdringenden Verpflichtung wird.
Er, der von sich sagen konnte: „Ich und der Vater sind eins"
und: „Meine Speise ist die, daß ich tue den Willen meines
Vaters, der im Himmel ist", Christus, ist der große Gesetzeserfüller,

der große Führer, zu dem wir aus dem Chaos von
heute wieder aufschauen müssen; der selbst sagte: „Ich bin
nicht gekommen, das Gesetz und die Propheten aufzulösen,
sondern zu erfüllen."

Findet das Kind als ein Mensch mit dem Sehnsuchtgedanken
nach Reinheit und Glück in seinem Erzieher den Gesetzeserfüller

aus innerer Freiheit, so wird er ihm zum Vorbild,
dem es freudig nachstrebt; denn es will im Grunde die
Erfüllung des Gesetzes; ein stets mahnender Gerechtigkeitsinn
läßt es erkennen oder doch ahnen, daß jede Übertretung
desselben ihre Sühne finden muß. Trotzdem wird sein Streben
ein mangelhaftes sein; es wird Fehler machen, oft unterliegen.
Es wird darunter leiden, fühlen, daß es durch die Verletzung
der göttlichen Norm sich selber und Gott verloren hat, daß
es „gott—los" geworden ist. Das ist seine eigentliche
Strafe, die Strafe, die Gott zwangsläufig wie ein Naturgesetz
auf jedes Vergehen gesetzt hat. Auf keinen Fall darf diese
Tatsache durch irgendwelche Maßnahmen verdunkelt werden.
Der Verkehr des Erziehers mit seinem Zögling soll dazu dienen,
die Verhältnisse herbeizuschaffen, aus denen jene Erkenntnis
— auch frei von dogmatischen Erwägungen, die falsch
verstanden werden können —, durch Selbsterlebnisse bestimmt,
ins hellste Licht herauswächst. Ist es unerschöpfliche Liebe
und 7 mal 70 fache Geduld, die diesen Verkehr beherrschen,
so erträgt der Zögling auch ein strammes Regiment des Wortes
und der Tat und beugt sich willig — um das Wort des Dichters
zu gebrauchen — unter der Wucht „goldener Rücksichtlosig-
keiten". Das Kind verlangt nach Autorität. Nicht nur das
Kleinkind, das seine Einstellung zum Erzieher mehr durch den
Weg seines Instinktes, seines Ahnens findet, sondern jedes
Kind, auch das größere, vor allem das verwahrloste, das eine
ähnliche innere Einstellung hat wie das Kleinkind. Über die
Klippen hinweg hilft letzten Endes nur die Autorität. Aber:
Die straffste Autorität wächst am sichersten und nur aus der
Auffassung heraus, daß der Erzieher nicht die strafende



vs&vsavsatssvgstasîtïïïïiïSïîcîSïîcïK? 24 csncgncsncsscsKtsgncestanEgncaB

Autorität selber, sondern nur ihr Wegmacher, die rufende
Stimme in der Wüste ist. Das kennzeichnet den Erzieher.
Dann erzieht er wie einer, „der über die Herzen Gewalt hat".

Dann wird der Zögling selbst durch die „goldenen Rück-
sichtlosigkeiten" hindurch die Liebe seines Erziehers herausfühlen,

der den „Gott—losen" zu Gott zurückführen will —
und er wird sich fest an ihn ketten. Wer aber bloß als
selbstherrlicher Machthaber, bloß als strafende Gerechtigkeit vor
seinen Zögling tritt, darf sich nicht wundern, wenn sich derselbe
von ihm zurückgestoßen fühlt und ihm Haß statt Vertrauen
entgegenbringt. Es fehlt der Boden, der einzig Vertrauen
schafft: der Respekt vor einem grundlegenden, überpersön-
lichen Prinzip, das alles menschliche Geschehen richtet, die
Ehrfurcht vor einer göttlichen Autorität und Allmacht. — So
erleben Zögling wie Erzieher, daß durch den Fehler der
Zusammenhang mit sich selber, mit den tiefsten Friedens- und
Glücksinteressen der Menschheit, der Zusammenhang mit Gott
verloren gegangen ist, — so wird der Zögling nach Hilfe
suchen und dringend nach einer Wiederherstellung des
Kindesverhältnisses mit Gott verlangen. Er wird erzieherische
Maßnahmen, die sein Führer hiezu trifft, die wir im gewöhnlichen
Sprachgebrauch irrtümlich mit dem Wort Strafe bezeichnen,
willig tragen, wenn er fühlt, daß der Wille des Erziehers mit
jener innern Norm, die auch er erleben und in seinem Wesen
ausgestalten möchte, übereinstimmt. Freilich kann kein Fehler
ungeschehen gemacht werden. Das richtige Verhältnis zur
Norm im Herzen und zu Gott kann nicht durch eigenes
Verdienst errungen, es kann aber — und kann nur — durch
einen Akt der Gnade wiedergegeben werden, während die
erzieherische Maßnahme nur eine Art Gerechtigkeit unter den
Menschen wieder herstellt.

Zur erzieherischen Maßnahme muß darum von Seite des
Erziehers erbarmendes Verstehen treten. Ein tiefes
Verstehen, das selbst imstande ist, ruhig zuzusehen, wie das
Kind Fehler macht, fällt; — ruhig zuzusehen, ohne einzugreifen,
wenn das Kind für die Hilfe des verstehenden Führers noch
nicht reif ist. Es ist oft nötig, daß das Kind — und nicht
nur es — - das Gesetz und die naturgemäßen Folgen erst kennen
lernt, bevor ihm das leise Sehnen nach der Erfüllung des
Gesetzes, nach Übereinstimmung seines Handelns mit der von
ihm geahnten Verpflichtung zu größerer Klarheit wird.
Gesetz und Gnade zusammen bilden eben erst die starke,
gesunde Liebe, durch die das Vertrauensverhältnis
zwischen Kind und Führer sich von selbst wieder einstellt.



r.-»ft'.r_.t rv„Vr rvzYtC,, ,cc:,_i î r'_^, c 25 R£ïî^ïîc^ïïr£ïïp£ïîp£îïc£ïïr£ïïti£ïic^ït

Auch der Führer hat seine Fehler; aber das Kind erkennt
in ihm nun den neben ihm und doch über ihm stehenden
Mitkämpfer. Diese Erkenntnis trägt es mächtig. Der Erzieher
findet Çnade vor ihm, weil er Gnade gibt, denn Gnade erzeugt
Gnade.

Nun wird es dem Erzieher nicht mehr schwer werden,
das Kind zu Christus hin zu führen, denn Christus ist die
Erfüllung der Norm durch Gesetz und Gnade, ist die geoffenbarte
Gottesliebe.

So wird die Bahn für die eigenen guten Kräfte im Kinde
frei. Sie entfalten sich und werden allmählich mächtiger als
die hemmenden Gegenkräfte. Das Kind kommt dazu, eine
selbständige Persönlichkeit zu werden, die sich dennoch, aus
innerer Freiheit, dem Gottesgesetz und der dadurch gegebenen
menschlichen Autorität und Gott beugt.

In dem gezeichneten Weg liegt das tiefste Wesen der
erzieherischen Wirksamkeit. Er gilt für jeden Erzieher, Eltern
wie Fremde.

* *

Zunächst sind natürlich die Eltern ihren Kindern die
von Gott in der Natur gegebenen einzigartigen Führer. Es ist
naturgemäß, daß des Kindes Entwicklung, seine Zukunft, sein
ganzes Ich den Eltern anvertraut ist. Es ist ebenso
naturgemäß, daß die Eltern für diese Entwicklung die volle
Verantwortung tragen. Das Kind ist etwas aus den Eltern Gewordenes.
Darum ist es das Bild seiner Eltern. Die gleichen Kräfte, die
in den Eltern sich auswirkten, sie durch Stürme zur Abklärung
führten, sie zu Persönlichkeiten rundeten, gestalten ihre Kinder.
In seliger Wonne ruht das Auge des Vaters auf diesem Werden,
in dem er den Frühling seines eigenen Ichs wieder erstehen
sieht. Daraus erwächst auch ihm ein machtvolles Vertrauen
zum Kinde, entsteht vom Vater zum Kinde eine lebendige
Gemeinschaft.

Doch mit allen seinen Lebens- und Schöpferkräften strebt
das Kind als eigenes Ich nach außen, wo sich ihm Riesenkräfte

der Umwelt herrisch drohend entgegenstellen.
Erbarmungslos würden sie das junge Leben, das ratlose,
zermalmen. Furcht, Angst, Ohnmacht und Schuldgefühle würden
es aufreiben. Jetzt wird ihm die Gemeinschaft des Elternhauses

zu einer siegreichen Kraft, mit deren Hilfe es jene
feindlichen Riesenmächte niederzwingt und sich dienstbar macht.
Die Erkenntnis, nur dank der elterlichen Stütze nicht
unterliegen zu müssen, sondern Sieger zu werden, wandelt Furcht
und Angst vor der Außenwelt in Ehrfurcht gegen die Eltern.



Sie bringt ihm zum Bewußtsein, daß eine Autorität über ihm
steht, über ihm wacht. Diese Autorität ist ihm Vollkommenheit

und Güte. Sie schafft aus seiner Jugend ein Sonnenland,
ein Land der Gnade, aber auch der Verpflichtung. Und über
dem Elternhaus steht eine göttliche Autorität. Wohl dem Kinde,
wenn es die Eltern in dieses Land der Güte und Gnade führen.

Aber wird nicht auch in normalen Verhältnissen durch die
Mutter zwischen Vater und Kind, durch den Vater zwischen
Mutter und Kind etwas Fremdes in die Familie gebracht,
weil in der Ehe sich immer zwei verschiedene, oft heterogene
Charaktere zusammenfinden? Treiben diese Kräfte auseinander,
so ist das Zerwürfnis da, die Autorität kommt ins Wanken,
und die Kinder in Gefahr, verloren zu gehen. Wohl kann eine
kluge Mutter, die Schwerstes still zu tragen vermag, trotz der
Defekte eines Vaters aus ihren Kindern prächtige Menschen
erziehen. Das dürfte auch dem Vater gelingen, wenn die
Mutter keine Mutter ist, doch ungleich seltener und schwerer.
Es ist selbst denkbar, daß Kinder nicht mißraten, auch wenn
beide Eltern ihrer Aufgabe nicht gewachsen sind, weil im
Kinde auch gute großelterliche Talente walten, mehr noch,
weil in jedem Kinde ein göttliches Gesetz, eine Norm wirkt,
jene innere unbedingte Verpflichtung, die es über elterliche
Defekte hinaustragen kann.

Die elterliche Erziehung ist also, weil bloß eine formale
Einwirkung, nicht das Primäre, denn die dem Kinde durch
Generationen weit zurückreichende Vererbung zugekommenen
Kräfte werden, durchstrahlt von der ewigen Norm, im Moment
der Geburt zum Lebensgesetz, auf Grund dessen es seine
Eigenentwicklung beginnt. Ist dieses Eigengesetz
nicht der Kraft des Sämlings gleich, der die Nußschale bricht
und mit zwingender Gewalt zum Baume wird?

Aller Einfluß, der von außen auf den neuen Erdenbürger
einströmt, so mächtig er ist, kann an der bei der Geburt
vollendeten Anlage des Kindes nichts mehr ändern. Auch das
Eigenleben des Kindes kann sich nur in der Richtung dieser
Anlage bewegen.

Der Eltern Einfluß ist darum nur die schützende Schale,
ist das gesunde Klima, unter dem wir allerdings etwas Lebendiges

denken müssen, das bewußt das Nützliche zum Gedeihen
des Keimlings herbeizieht, das Schädliche fern hält, ohne aber
an der Grundanlage etwas ändern zu können. Wirklichen Einfluß

auf die Gestaltung der Lebensanlage hat dagegen das
Leben der Eltern vor der Geburt des Kindes, „denn auch das,
was voranging, gehört zu uns, und der Weg, der uns als



einige Gestalt im Bewußtsein über die Erde führt, ist nur der
kleinste Teil unseres Wandels." (Maria Waser, Wir Narren
von gestern, S. 11.) Je vollkommener und edler das Vorleben
der Ahnen, je tiefer und reiner das Liebes- und Eheverhältnis

war, aus dem heraus die Mutter ihr Kind empfangen hat,
je innerlicher, ruhiger, starkmütiger sie ihre Geschicke trug,
während sie das junge Leben unter dem Herzen hatte und mit
wacher Seele wie ein Baumeister an seiner Gestaltung baute,
desto eher wird es die vollkommenste Ausprägung und
Ausnützung der elterlichen wachen und potentiellen Anlagen und
Möglichkeiten werden.

Ein jeder Mensch wird trotzdem nur ein Teil dessen, was
er hätte werden können, weil von den im Kinde liegenden
Entwicklungsmöglichkeiten immer nur ein geringer Teil zur
Ausbildung kommt. Auch das höchste Lebensalter, die
entscheidendsten Erlebnisse und der beste Wille vermögen nie
diesen Fond auch nur annähernd auszuschöpfen. Die Erziehung
des Kindes wird eine gute sein, wenn sie möglichst viele dieser
potentiellen Kräfte zur Entfaltung bringt.

Stets aber bewegt sich die Entwicklung des Kindes, bald
etwas mehr, bald etwas weniger, in der gleichen Linie wie
die der Eltern und bietet darum eine Fülle von fördernden
Assoziationen, erleichtert dadurch die Erziehung im elterlichen
Hause und die Entstehung und Kräftigung von Vertrauen und
Liebe. Dieses Vertrauen, diese Liebe ist eine solch
grundlegende, selbstverständliche Macht, daß jeder Vater, trotz der
Fehler, die er haben mag, in sich nie den Glauben verliert
an das Gute im eigenen Leben und so auch an >den guten
Abschluß in der Entwicklung des Kindes. Das erklärt auch,
warum die Eltern die Fehler ihrer Kinder leicht durch die
Brille ihrer eigenen Fehler betrachten und sie entschuldigen.
Wo Fremde tadeln, trösten sie, wo Feinde den Stab brechen,
verzeiht, vergißt die Liebe der Mutter. Wohl kann gelegentlich
auch ein rechter Vater, nicht aus Lieblosigkeit oder
Gleichgültigkeit, sondern aus tiefem Verantwortlichkeitgefühl heraus

hart sein gegen sein fehlendes Kind, aber nicht wie der
Außenstehende, der durch seine Härte das Kind kalt von sich
wegstößt. Fremde entschuldigen vornherum, während sie im
Geheimen verurteilen: „Geht mich nichts an." Während Fremde
meistens dem fehlenden Kinde den Weg versperren, will der
Vater, die Mutter, auch wo sie hart scheinen, dem Kinde den
Weg offen halten. Sie glauben an ihr Kind. Ihr Glaube
gibt ihnen die Kraft, des Kindes Fehler zu tragen, ihm, ruhig
abwartend, die Augen zu öffnen und erst ernsthaft einzugreifen,



esnp£nc^rtc£îfcsîîp£îïp£nc!âï>c^ï?tiîn 28 tsncsatisBc^ncaîscsscsntisntaijcas

wenn des Kindes Einsicht dafür reif und empfänglich ist. „So
ein Unterricht wird verstanden und geht ans Herz."

Intellektuelle und körperliche Kultur kann nur auf dem
Fundament dieser Gemütskultur geraten. In einer Zeit, wo
Erwerbsverhältnisse, Vereine, eine ungesunde ethische
Geistesrichtung an der Zerrüttung der Familie arbeiten, muß diese
Tatsache mit Wucht betont werden.

* **
Gar viele Kinder genießen aber zu Hause gar keine

Erziehung, weil ihre Eltern keine Eltern sind, weil
diese von der tiefen Bedeutung der Erziehung, von ihren
Elternpflichten nicht die geringste Erkenntnis haben, weil sie selbst
nicht erzogen worden sind und sich selbst nicht erzogen haben,
weil ihnen darum die Einsicht in die Bedeutung und die wahren
Werte ihres eigenen Lebens und die Einsicht in die tiefen
Beziehungen zwischen ihrem Leben und demjenigen ihrer Kinder,
ihrer Mitmenschen überhaupt fehlt. Solche Eltern gehen ihren
Erwerbs- oder Gesellschaftpflichten nach, überlassen die Kinder
sich selbst und sind froh, wenn sie durch dieselben nicht
gestört werden. Das Kind ist ihnen keine Gottesgabe. Hindert
es sie in ihrem Wohlleben, so werden sie hart gegen dasselbe
und ertöten dadurch das Gute in ihm. Andere Eltern, die von
ihrer eigenen Vortrefflichkeit eine hohe Meinung haben,
erblicken in ihren Kindern nur ihr Spiegelbild. Sie übersehen
deren Fehler, wie sie es mit ihren eigenen machen. Sie lassen
ihnen darum aus schwächlicher Nachsicht alles nach oder
stellen aus Eitelkeit und Eigennutz unnatürliche Anforderungen
an sie. S.elbst ängstliches oder übertriebenes Verantwortlich-
keitgefühl kann zum Verhängnis werden und die Eltern zur
Härte verleiten. Wie viele Eltern endlich stranden an den
Gefahren des Reichtums oder der Armut. Der Reiche, den sein
Vermögen unabhängig macht, wird hart, gefühl- und verständnislos

für die Not seines Nächsten. Sein Besitz erlaubt ihm,
seinen Begierden, zum mindesten seinen Wünschen zu leben
und verdirbt in ihm dadurch den Sinn für die sittlichen
Verpflichtungen. Eigentlich ist e r der Gebundene, der wegen
seiner von ihm selbst unerkannten Fesseln den Sinn für den
wahren Reichtum der Menschheit: das Zusammengehören, das
Einander-ertragen, das Füreinander-leben verliert. Der Arme
wird bitter, weil er die wirklichen oder vermeintlichen Vorzüge
des Reichtums, wie die äußern Hemmnisse der Armut
überschätzt. Kann ein Kind in solcher Luft gedeihen, geraten? —
Am schlimmsten sind jene Kinder daran, deren Eltern haltlos
einem Laster verfallen sind.



Pür» t PL-Ac PAVr PATVc PüAir PAA?PAi?PAAf PAA? 29 t^î?R^ï?C^î?t2iîR2î}CâîC^ïîC^ï?l<SîC^îï

Wie, wenn dem Kinde die elterliche Stütze fehlt? Können
ihm Fremde Ersatz bieten

In all den vielen Fällen, wo die elterliche Gewalt
versagt, weil sie defekt ist, oder wo sie verloren geht — z. B.
durch den Tod der Eltern —, muß die Erziehung durch
Fremde für das Kind wichtig werden.

Kann ein Fremder Vater und Mutter ersetzen? Kann er
am fremden Kinde die von Natur und Gott jenen gegebene
Aufgabe so gut lösen wie sie? Kann er ihnen in gleicher
Weise Schutz und Führer, Förderer sein?

Gibt es nicht Vertrauensverhältnisse außer der Familie,
ebenso tief, ebenso schön und rein, ebenso selbstlos wie das
Verhältnis der Eltern zum Kinde? Kann ein Freund dem
Freunde nicht mehr sein als Vater und Mutter? Es kommt
oft vor, daß der beste Sohn dem besten Vater zu Zeiten fremd
gegenübersteht, daß sie zusammenleben und doch aneinander
vorbeigehen, daß sie, die sich doch lieben, einander fast feindlich

gesinnt sind. Dann kann er, der sich dem Vater
verschließt, dem vertrauten Freunde sich öffnen. Die Aufgabe,
die von Gott dem natürlichen Vater gegeben war, überträgt
sich auf den Freund. Er wird dem Ratlosen zum Führer, er
hat die stellvertretende Macht, die guten Kräfte zu fördern
und vielleicht sogar stützend auf das Familienverhältnis zurück
einzuwirken.

Gibt es nicht Kinder, die sich ihrem Lehrer vertrauenvoller

und hingebender anschließen als den Eltern?, selbst
wenn diese durchaus gute Eltern sind. Können nicht ausgezeichnete

Persönlichkeiten in den Umkreis eines Kindes treten, zu
denen es mit großer Verehrung aufschaut, und die es als
Richtschnur für sein eigenes Leben nimmt? Es sind Menschen,
in denen es die Norm, die in ihm liegt, auch wenn es selbst
sie vielleicht nur ahnt, in seiner ihm verständlichen Eigenart
verkörpert sieht. Es merkt, daß bei ihnen die Tat mit der
innern Verpflichtung in Übereinstimmung steht. Ist freilich
diese Vollkommenheit eine unnahbare, so blickt das Kind wohl
zu ihr auf, aber es fühlt nur umso mehr seine eigene Unvoll-
kommenheit und Unzulänglichkeit und. findet nicht den Mut,
aufzustehen, stark, zu sein und den Kampf mit seinen Unvoll-
kommenheiten aufzunehmen. Eine solch unnahbare Vollkommenheit

ist eigentlich keine, eben weil ihr jenes schon erwähnte
liebevolle Verstehen des Nächsten fehlt. Sobald sein Vorbild
sich verstehend neben das Kind stellt, tritt zu Ehrfurcht und
Verehrung Vertrauen und aus diesem Vertrauen erwächst ihm
das Vertrauen zu seiner eigenen Kraft. Dann ist ihm, als ob



30 R2ïîC2ï?C25?C^ï?Ii^î?t^ï?C2îJC2îJC^ï}C<^ï?

tausend Fesseln sich lösten. Es nimmt den Kampf auf um
Reinheit und Glück.

Erziehung durch Fremde ist darum nichts Unnatürliches,
nichts der Familie Entgegengesetztes. Die Letztere ist das
Ursprüngliche, die Erstere eine natürliche, häufig genug
notwendige, eine gottgewollte Ergänzung und Folge.

* **
Leider sind aber die Fälle, wo ein Kind aus seiner

Umgebung ohne weiteres einen Helfer und Führer findet, der
bewußt und mit voller Verpflichtung sich seiner annimmt, selten.
Es gibt aber Stätten, die dies wollen, die den Kindern den
Schutz bieten, den sie suchen. Das sind unsere Anstalten.

Wie vielen ist zwar die Anstalt nur ein Aufbewahrungort,
dem man das in der Not und im Laster lebende Kind für eine
bestimmte Zeit, wenn auch ungern, überläßt. Wie vielen ist sie
eine Art Zuchtrute, mit der man droht und die bösen Kinder
schreckt. Selbst das Gericht verweist den jugendlichen
Delinquenten in eine Anstalt, weil es diese als Straf- oder
Korrektionhaus ansieht. Ärgert sich die Hausfrau an ihrem
Dienstmädchen, so muß die Anstalt herhalten: „Kein Wunder, daß
man dich versorgen mußte." Die Frau verheimlicht es dem
Manne; er darf es nicht wissen, daß die Mutter seiner Kinder
in einer Anstalt war. Das Ausgetretene weigert sich, Briefe
von der Anstalt zu empfangen, wenn die Briefhülle den Namen
ihrer Herkunft auf der Stirne trägt. Die Großmutter schreibt
ihrer Enkelin: „Ich weine unaufhörlich, daß man dich in einen
solchen Ort gesperrt!" Der Ortsgeistliche besucht den Zögling
und warnt: „Nimm dich recht zusammen; wärst du nicht trotzig
gewesen gegen deine Mutter, man hätte dich nicht zur Strafe
in einer Anstalt — das ist in eine Hölle — versorgen müssen."
(Tatsächlicher Ausspruch eines Besuchers.)

Jeder Private und jeder Betrieb, der einem Nebenmenschen
Arbeit gewährt, entläßt diesen, wenn er grobe Fehler macht.
Die Anstalt nimmt das Kind gerade wegen seiner Fehler auf
und muß es um derselben willen behalten, und dieses weiß,
daß es sich deswegen hier befindet. Während dem Erwerbenden
der drohende Verlust seiner Existenz den Kampf mit seinen
Fehlern aufzwingt, wird sich das verwahrloste Kind der
Notwendigkeit dieses Kampfes nicht oder kaum bewußt. Es fühlt
nicht, daß es ein Schädling der Gesellschaft geworden ist und
seiner Umgebung lästig fällt. Es ist ihm vielfach wohl in seiner
Haut, weil die Fehler seinen sinnlichen Begierden und Trieben
entgegenkommen. Die Abnormität seines Verhaltens kommt ihm
noch gar nicht zum Bewußtsein. So setzt es zunächst jeder



r.: i r r-„i r r..K Pi:,» ^ r r._.r » t i f i 31 csnc^ïîK£np£ïîc^îïcsstaîîi^îîcÂ}c£i?

Fürsorge Widerstand entgegen und fühlt sich in der Anstalt
tatsächlich als Gefangener, der seiner Freiheit gewaltsam
beraubt worden ist. Es betrachtet die Anstaltleitung als seinen
Feind und haßt sie. Es kann so weit kommen, daß es gerade
seine Fehler benützt, um sich in der Anstalt unmöglich zu
machen. Das ist die Situation, der der eigentliche Anstaltvater
in vielen Fällen gegenübersteht.

Hier sind ungeheure Abgründe und ungeheure Schwierigkeiten

zu überwinden.
Und dennoch! Auch in diesen trotzigen Menschen lebt die

gleiche Frage, die gleiche Sehnsucht, die gleiche Furcht wie
in jedem Menschenherzen. Sie entstammt der gleichen
Vererbung: aus dem Ebenbilde, das Gott zu sich hin geschaffen
hat. Da sind starke Kräfte an der Arbeit, Mensch an Mensch
zu ketten. Wer diese Kräfte zu entfalten versteht, wird seinem
Mitmenschen zum Erlöser. Er wird, im tiefsten Sinne des
Wortes, ihm Vater sein.

Nur dann also, wenn an der Spitze der Anstalt eine
Persönlichkeit steht, die in solcher Weise dem Kinde väterlicher
Freund und Vertrauter sein kann, dadurch in ihm die Sehnsucht

nach Reinheit und Glück weckt, sie zur lebendigen Kraft
verstärkt und zum beherrschenden Prinzip seiner Lebensführung
macht — nur dann übernimmt die Anstalt, ohne die Eltern
ersetzen zu wollen, die Aufgabe der Erziehung und löst sie. Steht
jedes Kind der Anstalt, nein, auch nur ein Teil derselben,
bewußt und freudig unter der Verpflichtung zur innern Norm,
dann wirkt sich dies naturgemäß im Verkehr der Kinder
untereinander aus, und die Anstalt wird zur Gemeinschaft, d. h.

zu einer Verbindung Gleichgesinnter mit dem gleichen Streben
nach dem gleichen Ziele, sie wird eines guten Geistes.

Eine solche Anstalt aber wird dem Zögling zum wahren
Vaterhaus. Sie erfaßt ihre Aufgabe von einem hohen Gesichtspunkte

aus: der Entwicklung und Ausprägung des Gottesbildes
im Zöglinge. Sie löst die Aufgabe nicht dadurch, daß sie den
Zögling niederdrückt und ihm zeigt, wie weit er von diesem
Ebenbilde entfernt ist, sondern dadurch, daß sie ihm zu seiner
Freude und zu seiner Aufmunterung aufdeckt, daß er das
Gottesbild trotz seiner Fehler unverfälscht im Herzen trägt
und es in seinem Wesen wieder auszugestalten vermag, indem
sie ihm wieder Vertrauen zu sich selbst gibt.

Eine Anstalt, die auf dieses Fundament des Verstehens
und Vertrauens gegründet ist, muß gut sein. Sie ist eine
geschlossene Einheit mit einem besonderen individuellen
Gepräge, einer einheitlichen, frohgemuten Stimmung des Zu-



Cïâïf VStCSÏVGgR tkSS 32 CaSBP£ÎJCâïï(^ÏÎC2irîP£î}C£iît^îîP£ncaS?

sammenhaltens, der Abwehr gegen fremde Einflüsse und des
Füreinander-sorgens.

Damit ist sie ein bedeutungsvolles, aufbauendes Glied der
menschlichen Gesellschaft und deren Verkörperung im Staate.

Gelingt es, die Bedingungen zu erfüllen, die das Gedeihen
einer Anstalt verbürgen, dann hat die Anstalterziehung
sogar Vorzüge, die der Familienerziehung fehlen. Durch das
Zusammenleben und das Sich-einordnen in den äußern Organismus
und in die lebendige Gemeinschaft der Insassen bringt die
Anstalterziehung die Normen des Handelns prägnanter und
umfassender zur Darstellung als Einzelerziehung. Das Zusammenleben

und Einordnen erfordert allerdings von jedem einzelnen
Opfer; sie werden gern und freudig gebracht, wenn Hauseltern
und Kinder in jenem tiefen Vertrauensverhältnis zueinander
stehen, welches das Kind in seinem ganzen Wesen ergreift,
es zur selbständigen, wahrhaft freien, der innern Norm
gehorchenden Persönlichkeit gestaltet, weil sie es durch Gesetz
und Gnade zur starken Liebe erzieht. Der Hausvater, die
Hausmutter sind auch nicht durch Bande des Blutes voreingenommen;
das erleichtert ihnen wesentlich die Aufgabe.

Eine Anstalt, die wirklich eine abgeschlossene lebendige
Gemeinschaft ist, wird viele der weg- und ziellosen Existenzen,
die sonst als Schwären der menschlichen Gesellschaft empfunden
werden, für diese zurückgewinnen können. Sie ist neben der
Familie eine rechtliche, vollauf berechtigte Institution jeder
Gemeinschaft, die erkannt hat, daß sie für das Wohl jedes ihrer
Glieder verpflichtet ist und von keinem sagen darf: „Soll ich
meines Bruders Hüter sein?"

Theoretisch sind wir alle bereit, um eines großen Zweckes
willen Opfer zu bringen. Sind wir aber imstande, die letzten
Konsequenzen unseres Opferwillens zu tragen? — Das muß
ein Anstaltvater, die Anstaltmutter, jeder, der an einer Anstalt
erzieherisch wirken will, können.

Das ihm anvertraute Kind fordert von seinem Erzieher,
daß er sich in völliger Selbstlosigkeit seiner selbst entäußern
kann. Es braucht oft einen gigantischen Kampf in einem Kindesherzen,

bis seine guten Kräfte über die in ihm wohnenden
anererbten oder anerzogenen, mit dämonischer Kraft wirkenden
Leidenschaften Sieger werden. Das geschilderte Vertrauensverhältnis,

das erst das Kind zum freudigen Kämpfer macht,
stellt sich zwischen Zögling und Erzieher in seinem vollen
Umfange nur dann ein, wenn der Erstere sieht, daß sein
Erzieher den Kampf um das Gottesbild bis zum Grunde durchführt

und nun aus innerster Glut um die Seele des Kindes



CS£BC2ÎÎC£RP£î?Ci£îîCi£np£n 33 l!£ïîpeïîP£ï?P2»C^nCiSïiC<2î?13âïîl3SÏJ«5gïi

Familie, Vorrechtstellung der Geburt, der Erziehung, der
Bildung, des erworbenen Ansehens, der äußern Lebensstellung
überhaupt, so unsäglich bitter es ihm anfänglich werden mag,
opfern kann. Heute noch schreit es aus denen heraus, die
wir aus Sünde und Not befreien wollen, wie zu Jesu Zeiten
uns entgegen: Herunter mit deinen Kleidern, mit all den Hüllen,
in denen sich deine Seele verbirgt. Herunter mit dem Schmucke
deines Reichtums, herunter mit dem Mantel deiner Geburt,
herunter mit den Oberkleidern deiner Wissenschaft! — Dann
wollen wir sehen, was noch an dir ist!

So rissen sie dem Herrlichsten der Menschen, der uns
die Liebe Gottes auf die Erde gebracht, die Kleider vom
Leibe, verhöhnten und verspotteten, geißelten ihn und nagelten
ihn endlich, der doch nur ihr Bestes gewollt, ans Kreuz: „Bist
du der Messias, so steige herab vom Kreuz."

Aber siehe: — All die Bitterkeit des Seelenkampfes in
Gethsemane, des Hohnes und Spottes unter Dornenkrone und
Purpurmantel, der Todesmattigkeit unter der Last des Kreuzes,
der Kreuzesqual und Kreuzesschmach, die sich bis zur
Gottverlassenheit steigerte, vermochte der Majestät seines Werkes
nichts zu rauben.

Er blieb der Erlöser!
Als Tröster: „Weib, siehe deinen Sohn!- Sohn, siehe deine

Mutter!"
Als Vorsteher und Verzeiher: „Vater, vergib ihnen, denn sie

wissen nicht, was sie tun."
Als Befreier vom Bösen: „Heute noch wirst du mit mir im

Paradiese sein."
Er blieb der Erlöser,

der mit dem Siegesrufe starb: „Es ist vollbracht!"
Vor dieser Majestät beugten sich, von Schrecken ergriffen,

selbst die römischen Soldaten, und ihr Hauptmann rief: „Wahrlich,

dieser Mensch war gerecht. Er war der Sohn Gottes!"
Von dem wir wissen, daß er uns auffordert: „Es nehme

jeder sein Kreuz auf sich und folge mir nach!"
Er hat sich selbst „des Menschen Sohn" genannt. Ja, erst

dann, wenn das Kind seinen Erzieher in seiner nackten Menschlichkeit

erkennt, wie er mit seinen Fehlern und Schwächen,
wie er sich mit seiner Umwelt in hartem Kampfe auseinandersetzen

muß, erst dann lernt es an ihn glauben, lernt mit ihm
ringen und kämpfen um sein besseres Selbst, um das Heilige
in seinem Leben.

Es gibt Existenzen, in denen das Gute, vom Bösen
überwuchert, völlig erstorben scheint, an denen man verzweifeln



C2«ï( Ciiir fil «I C._ it C2SÎ C;~Yi r.-'i r 34 Râïïp£îïC^î}p£îïp^r£ïît^ïîCâïp£ïîC£î1

müßte, — harte Bitterkeiten, die einen kraftlos machen könnten,
wenn man nicht mit dem Kinde aufschauen könnte zu dem,
der einen Judas Ischariot noch als Jünger getragen hat, der
einer Maria Magdalena die erbarmende Hand gereicht, der dem
Schacher am Kreuz den Weg zum Vaterherzen Gottes auf tat,
zu dem, der die vollendete Erfüllung von Gesetz und Gnade,
die vollendete Liebe ist, zu Christus.

**
Die Anstalt ist eine Lebensgemeinschaft wie Gemeinde

und Staat, eine Lebensgemeinschaft im Kleinen, eine Zusammendrängung

aller Lebensäußerungen und Lebenshindernisse in
engem Kreis. Wenn das Anstaltleben nur auf Disziplin und
Ordnung abgestellt wird, wie vor dem Kriege der Polizeistaat
Preußen eingerichtet war, dann haben jene mehr oder weniger
recht, die es bekämpfen. Wir aber wollen es ja, im Gegensatz
zu dem Autoritätprinzip, wie es früher verstanden wurde, und
zu den Ausführungen Looslis, auf das gegenseitige Vertrauen,
auf das gegenseitige Sich-verstehen-wollen und Sich-verstehen-
können aufbauen, damit in der Anstalt der Geist der Freiheit
lebe, der veredelt wird durch die Rücksichtnahme auf andere,
im gleichen Verbände Lebende.

Sonderinteressen allein, Wünsche und Begierden, die sich
im Leben des Zöglings leicht mit besonderer Schärfe geltend
machen, würden die Glieder einer Menschengruppe auseinandertreiben.

Wir müssen diese Sonderinteressen zusammenfassen,
müssen ihnen ein einheitliches Fundament, ein einheitliches Ziel
sichern/ weit genug, daß auch originelle Käuze unter diesen
Hut passen. Denken wir z. B. an unsere 22 Kantone.

Diese Sicherheit ruht eben auf der Sehnsucht nach Glück
und Reinheit, die jedem Menschen als wertvolles Lebenspfand
zur Lebensreise beigegeben ist. In seiner schönsten Blüte ist
diese Sehnsucht, wenn wir den Begriff recht weit und nicht
nur frömmelig fassen wollen, der Hunger nach Gott, — nach
Harmonie mit dem Unendlichen, mit der Innen- und Außenwelt.

Im Hinblick auf diese Kraft und auf solches Ziel erscheint
die Verschiedenheit der Begabung nicht ein Hindernis, wohl
aber ein reizvolles Unterpfand des Zusammenschlusses. Erst
durch den Zusammenschluß vieler Menschen erhält der Einzelne
wertvolle Anregung und fördert selber wiederum die Entwicklung

der Gesamtheit. Intelligente, originelle Köpfe bedürfen zu
ihrer Entwicklung wohl der Stille, zu gleicher Zeit aber auch
des tiefen innerlichen Zusammenlebens. Nähe des Körpers ist
natürlich nicht immer identisch mit Nähe der Seele. Hervor-



C'^~ it T;_ >; r._ î t 1 ; C25ÏÎE2Ï? f,.. it if 35 C-i'^ if r.-V< P;_Yr CY„,r CY-Yt [YY>? r-;_ K r-Y( rY- Y;CY.if

ragende Taten wirken denn auch, so eigenartig sie sein mögen
— von der täglichen Arbeit zu Haus und Feld mit Einschluß
des Sportes bis hinauf zu den exakten und spekulativen
Wissenschaften —, ihrerseits befruchtend auf die Gesamtheit zurück
und werden so zu wohltätigen Bindungen, Raum und Zeit
überschreitend.

Sollen wir die Frage doch noch einmal aufwerfen, ob es
wirklich möglich sei, so verschieden geartete Individuen zu
einer Gemeinschaft zusammenzubinden, in der sich jedes
Einzelne wohl befindet, darin gedeiht und am Gedeihen der Andern
teilnimmt

Die gleiche Rede wirkt, Sie wissen das, auf hundert
Zuhörer auf hundertfach verschiedene Weise: — Ein Heilsarmeeprediger

redet auf eine Menschenmenge ein. Da steht ein
Menschenkind mit unbeweglichen Zügen, mit Augen, die den
weiten Horizont absuchen. Doch, wer weiß, ob nicht im
Geheimen dessen Seele ausgespannt ist und mit Bewegung dem
Gedankengang des Redners lauscht? Wer weiß, ob nicht
gerade dieser „Zöllner" gerechtfertigt von dannen geht? —
Daneben ein Menschenkind, in Tränen aufgelöst, mit kummervollem

Gesicht, in dem sich ernsthafte Vorsätze spiegeln. Sie
werden mit heißen Beteuerungen versichert. Und an demselben
Tage sind die guten Vorsätze vergessen. Das alte Leben mit
seinen Gewohnheiten hat seine furchtbaren Rechte wieder
angetreten. Was das Herz bewegte, ist verschwunden wie der
blitzende Tau an den Zweigen und Blättern im brennenden.
Sonnenlicht. Schließen wir nicht selbst alle täglich Kompromisse

mit unsern Vorsätzen? Der Individualismus triumphiert:
„In den Ozean schifft mit tausend Masten der Jüngling,
Still, auf gerettetem Boot treibt in den Hafen der Greis."

Wer wollte darum staunen, wenn — trotz allem
Vorausgesagten — wieder einmal einer käme, ein Enttäuschter, ein
Verbitterter, und sagte: Es gibt keine bewußte erzieherische
Wirkungmöglichkeit. Jede bewußte Erziehung ist Utopie. Der
Mensch kann doch nicht aus seiner Haut heraus. Fort mit
diesem Vertrauen! Fort mit jeglicher Autorität, die Anforderungen

stellt! Jeder kann machen, was er will, und leben, wie
er will! Zum Plunder mit dem alten System, der alten Wirt-
schaftordnung! Nur Kampf und Blut bis oben ist, was unten
war. Das Leben hat keinen Sinn und Zweck als den: Iß und
trink, denn gestern wärest du arm und schutzlos, heute hast
du die Macht. Richte die Welt ein nach deinem Wohlbehagen.
Morgen kommt der Tod.



K£Ki^ncÂ;psîcsncgî?c2îjc£îîc£î?PÂ? 36 tancâBRSïJcâïîKsïjcâîJtancaîtancâ»

Aber diese Willkür verträgt keine Gemeinschaft. Sie bindet
nicht, sie reißt auseinander; sie baut nicht auf, sie zerstört;
sie verpflichtet nicht, sie wird zur Selbstvergötterung. Mit
der Zersplitterung der Gesellschaft fällt der Gegensatz von
Pflicht und Willkür, von Gut und Böse. Wo immer aber aus
diesem Chaos Menschen sich wieder zu einer Gemeinschaft
zusammenschließen, kristallisiert sich aus dieser Gemeinschaft
heraus auch wieder ein Gesetz. Und dieses führt die Gesellschaft,

sofern sie ganz ehrlich ist, mit zwingender Notwendigkeit
zu den ethischen Grundwahrheiten, zur innern Norm zurück.

Denn es gibt eben keine absolute Autorität aus Menschenwerk:
weder jene der Kirche oder des Staates, noch jene der Wissenschaft

oder der Überlieferung, weder jene der Geburt, des
Geldes, der Verbindungen oder jene der Eltern. Es gibt nur
eine absolute Autorität auf Erden, diejenige Gottes und seines.
Gesetzes, unserer innern Norm. Damit stehen wir wieder bei
der schon gegebenen Bejahung unserer Frage.

Ein Zweites gibt es darum: "Gottnähe und Gottferne! Während

der Gottnähere den Wechsel vom Bösen zum Guten bewußt
vollzieht und sich und sein Tun im Rahmen seiner Erkenntnis
auf jene Autorität einstellt, lebt der Gottfernere zum Teil wie
im Schlafe. Er ist wie die gefangenen Götter in Spittelers
Olympischem Frühling, deren Zustand die Diener des Hades
dem Fürsten mit folgenden Worten schildern:

Die Ketten können wir, die ihre Glieder zwängen,
Doch eines stärkern Zwingherrn Übermacht nicht sprengen:
Den Todesschlaf, der ihre stolze Stirn umnachtet,
Den mutverlaßnen Geist, der keiner Botschaft achtet.
Nicht Mahnung hilft, noch Zuspruch, keine Drohung schreckt
Den müden Lebenswillen, den nicht Hoffnung weckt.
Und wenn, von kräftiger Hand geschüttelt, nicht belebt,
Auch der und jener träge wohl den Nacken hebt,
So siehst du ihn geschloßnen Auges traurig lauschen
Dem Windeswehen und dem Regenwogenrauschen,
Siehst frischen Gram ihn schöpfen, neuen Ekel schenken
Und Berge Trübsais in vermehrtem Schlaf ertränken.

(Spitteier, Olymp. Frühling, 1. Ges. 7—18.)

Eigenliebe, Tradition und Schablone haben sie in diesen
Schlaf versenkt. Der Gottnähere ist dazu berufen, diesen Schlaf
zu brechen. Er ist, im weitesten Sinne des Wortes gefaßt, mein
echter Führer, Erzieher und Vorgesetzter, gleichviel wie alt
er sei, gleichviel ob männlichen oder weiblichen Geschlechts,
gleichviel welchem Berufe, welcher Religion, welcher Stellung



caûitsrrP^ûcsîîpsBPÂît^Btisïî^pciSiî 37 vest£Rcgst£av&ac&a*£sc&ac<gSG£i<

er angehöre. Jedes kann so zu Zeiten dem Andern Führer
werden. Und das ist das Mittel, das die Glieder einer Anstalt,
nicht nur Hausvater und Zögling, sondern Zögling mit Zögling
zu einer gleichgesinnten Einheit, zu einer Familie des Geistes
zusammenschließt, ist das Mittel, das die Glieder dieser Einheit

ineinander verkettet. —- Der Gottnähere ist mein
Vorgesetzter, weil er etwas von mir verlangt, was ich vor Gott
verpflichtet bin zu tun. Nach der Übereinstimmung
seines Tuns mit dieser Verantwortlichkeit sehnt
sich im Grunde Jeder. Und selig sind, die Hunger und
Durst leiden nach der Gerechtigkeit, denn sie werden gesättigt
werden. — Der Gottnähere hat also die Aufgabe, diesen Hunger
recht lebendig zu machen und zu stillen. Denn wer hungrig

und durstig ist, begehrt, daß er gesättigt werde. Dieser
Hunger nach Gott ist im Grunde die treibende Kraft
nicht nur jeder Einzelerziehung, sondern auch
jeder Vergesellschaftung.

Gott hat wohlweislich vor den Augen der Menschen
verborgen, wer seinem Herzen näher, wer ferner steht. Demjenigen
aber, der guten Willens und reinen Herzens ist, verspricht er,
sich zu offenbaren. .Die werden Gott schauen. So konnte der
barmherzige Samariter an seinem hilfbedürftigen Nächsten und
damit an seiner Pflicht nicht vorübergehen. Umgekehrt wird,
der reinen Herzens und hungrig und durstig ist, denjenigen
annehmen, der vor Gott sein Vorgesetzter ist. Er läßt sich
von ihm führen, erziehen. Wir werden zwar überall,
sowohl in Anstalten wie in Familien, vereinzelte Menschen finden,
die kaum erzogen werden können, wie es einen Pharisäer und
Leviten gab, die einem tieferen Erleben sich verschlossen und
darum interesselos am Verwundeten vorübergingen. Wir dürfen
an ihnen trotzdem nicht verzweifeln; denn wir können ja nicht
wissen, wie nah sie dem Herzen Gottes sind. Vielleicht genügt
ein leiser Ruf, ein kleines Leid, eine stille Freude, sie zu
wecken.

Schlafenden Seelen so zum Wecker, zum Befreier zu werden,
ihrer Sehnsucht Weg und Ziel zu schaffen, ihrem Leben dadurch
lebenswerten Inhalt zu geben, das ist herrlichste Menschenaufgabe,

ist vorab Aufgabe des Erziehers.
* **

Wie aber finden wir den Weg zu den verschlossenen, oft
mutlos ringenden Herzen?

Gewöhnlich werden Tadel, Züchtigung, Lob, Belohnung als
Erziehungmittel aufgezählt. Diese Aufstellung ist nur bedingt
richtig. Diese äußern Mittel bleiben fruchtlos, leerer Schall,



V:~xr R_jr r, r._ 11 r--_i I c,_ K 1 ; if 33 r-.-,r r,„,( r,. it [C,_ ,rc._x r,„-icF..Ycp.'-if

wenn hinter ihnen nicht eine besondere, tiefer schürfende, kräftig
bindende Macht steht, die mit gewaltiger Kraft das Herz
ergreift. Auch die schärfste Züchtigung würde das Kind nicht
dazu bringen, seine Fehler wirklich zu bereuen, das Gute zu
tun, das wir von ihm verlangen. Die Kraft, auf der alles steht;
ist der Hunger nach Gott, der dem tiefsten Werden zu Grunde
liegt, ist die in jedem Menschen liegende Sehnsucht nach
Wiederherstellung der Harmonie mit den innersten Lebensgesetzen und
damit mit den äußern Gesetzen der Gesellschaft. Daraus geht
das Vertrauen zwischen Zögling und Führer hervor, wenn er,
jede persönliche Empfindlichkeit überwindend, mit feinem Takt,
dem Zögling -den Weg zur Erfüllung dieser Sehnsucht nach
Wiederherstellung der Harmonie aufzudecken weiß. Jede Tat
trägt den Lohn in sich selbst: Eine gute Tat stärkt die Kraft
des Zöglings, trägt ihn seinem Ziele näher; er merkt das und
ist dadurch beglückt. Eine schlechte-Tat wirft ihn aus der
erworbenen Position, stört die Harmonie, löst ihn von seinem
Führer, seinen Mitmenschen und seinem Gott. War er ein
wirklich Suchender, so leidet er darunter. Nur in diesem Falle
läßt sich der Zögling- führen und empfindet auch eine scharfe
Zurechtweisung, einen bittern Tadel, eine harte Strafe nicht
mehr als Züchtigung, als persönliche Beleidigung, sondern als
folgerichtige, notwendige persönliche Äußerung seines Führers,
an den er glaubt und den er liebt; er empfindet sie als Akt
der Wiederherstellung der Gerechtigkeit, die gebrochen
war, als Sühne für die durch seinen Fehler verursachte
Störung seines eigenen, innern Wachstums, als Stärkung seines
Verhältnisses zu dem ihm gesetzten Führer und seines Verhältnisses

zur Gemeinschaft, aus der er sich durch seinen Fehler
ausgeschlossen hat. Durch diese Sühne wird er sich wieder
in das Vertrauen zu seinem Führer, zu sich und zu Gott
hineinfinden. Sie wird ihm zur Brücke zu seiner Pflicht, die
er unter seinen Mitmenschen zu erfüllen hat, wird ihm zur
Brücke zur Gemeinschaft selber, als deren lebendiges,
mitwirkendes, sich mitfreuendes, gemeinsames Leid mittragendes
Glied er sich fühlen darf. In dieser Linie liegt aber auch, daß
die Strafe je nach der reifenden Erkenntnis des Zöglings und
des Führers sich verändert und schließlich zu einer stets lebendigen

Wahrhaftigkeit, zu einem stets bereiten Opfersinn des
Zöglings sich entwickelt.

Wo in einem Menschenherzen die Sehnsucht nach Reinheit
und Glück wach und zum Lebensprinzip geworden ist, wird
sich dies in seinen Lebensäußerungen widerspiegeln: in seinem
eigenen Leben und in seinen Beziehungen zu den Mitmenschen.



39 ^av^ac^av^av^nv^av^av^üt^xic^.

Diese Lebensäußerungen finden aber ihren Ausdruck in Arbeit,
Leid und Freude.

Arbeit, Leid und Freude sind die Lebensakkorde,
durch die für uns die Seele des Nebenmenschen erklingt. Sie
sind aber auch die Akkorde, die die Melodie unseres eigenen
Lebens bilden. Sie sind die Wege, auf welchen wir das, was
unsere Seele bewegt, verwirklichen, sind unsere Mittel,
durch die wir das Gute in der Seele des Kindes
zur Lebenstat gestalten.

* **
Das Erste, wornach der Mensch unwillkürlich verlangt,

sofern sein Hunger nach Reinheit und Glück Lebensprinzip
geworden ist und sich auswirken will, ist darum zielbewußte
Tätigkeit. Diese Tätigkeit dient ihm und der Gemeinschaft,
ist also produktive Tätigkeit im besten Sinne des Wortes. Ist
der Mensch in Wirklichkeit ein Gottsuchender, dann wird er
all sein Tun in das Licht dieser Grunderkenntnis stellen und
alle seine Tätigkeit wird zum Gottesdienst. Nur solche Tätigkeit

erhält den Einzelnen und die Gesellschaft gesund, lebendig.
Damit ist auch die geringste Arbeit geadelt, — ob einer

Kohle aus dem Berge schafft, Menschen zum Denken anregt
oder Kranke heilt, sofern er mit Liebe, Geduld, Ausdauer
und Überzeugung am Werke ist!

„Ich schlief und träumte, das Leben wäre Freude.
Ich erwachte und siehe, das Leben war Pflicht.
Ich handelte und siehe, die Pflicht war Freude!"

Arbeiten, wie Sterben und Reif-werden sind Dinge, die man
nicht durch Andere für sich kann tun lassen, sind Dinge, die
man selber tun muß. Es war ein böser menschlicher Irrtum,
Arbeit und Verdienst so in Beziehung zu setzen, wie wir es
heute finden. Wie viele Menschen gibt es, die für irgend
einen Zweck ohne besondere Entschädigung Ungeheures leisten!
Wer andern die Freude an seiner Arbeit auf irgend eine Weise
raubt, ist ein Dieb,' sofern die Arbeit gut ist und allgemeinem
Nutzen dient.

Steht das Anstaltkind im rechten Vertrauensverhältnis zu
den Hauseltern, sind sie seine Führer auf dem Wege zu Gott
geworden, ist es selbst auf diesem Wege, so müssen auch für
es die menschlichen Erziehungfaktoren: Arbeit, Leid und
Freude — in den Dienst dieses Generalzieles gestellt werden.
Selbst die kleinen alltäglichen Hausarbeiten werden nun sinnvoll,

denn Verantwortlichkeitgefühl und Gemeinschaftsinn leiten
ihre Ausführung. Die Kinder werden auch die harte, mühsame,



CLr» V^xi VZxxî Visxi &2zE\< CLSV? CiL»? CLL»? 40 Kîfti^ïît^ïîCâîïîK^ïîC^îîC^ïîIi^^ïîtiS}

unscheinbare und selbst widerwärtige Arbeit ertragen und lieben
lernen. Da hilft klare, ruhige Anweisung kräftig mit und wird
vom Kinde freudig begrüßt. Diese Arbeit ist es, durch deren
opferfreudige und freudvolle Bewältigung das Kind wächst —
in seinen seelischen Fähigkeiten wächst. Dieses Wachstum wird
mit der Zeit auch durch die träge, dumme körperliche Hülle
blitzen: erst durch die Augen, dann durch die Manieren, durch
den Gang, die Gesichtszüge, die Körperhaltung, bis endlich der
ganze Mensch einen scharfen Wandel vollzogen hat.

Natürlich muten wir dem Kinde nur Arbeiten zu, die seiner
geistigen und körperlichen Reife entsprechen und auf die
allgemeinen Kindesinteressen und auf die des Einzelnen Rücksicht
nehmen. Versteht es die Anstalt zudem, die Arbeit der Kinder
mit dem praktischen, wirtschaftlichen und sozialen Leben in
reiche Beziehung zu setzen, dann wird der Austretende nicht
als ein Geschobener, sondern als überlegter, freudiger Arbeiter
sich leicht in die Gesellschaft einfügen und einen, seinen
Fähigkeiten, seiner Eigenart zusagenden Platz finden.

Rein industrielle Arbeit ist für Jugendliche im Pubertät-
alter, wo der Drang ungelöster Rätsel die Seele packt, eine
große Gefahr, da sie das Interesse des Kindes nicht voll zu
beschäftigen weiß und das Verantwortlichkeitgefühl abstumpft.
Sie bedarf, wenn sie nicht zu umgehen ist, eines besondern
sorgfältigen Mitgehens, Mitschaffens und Ver tiefens durch den
Führer.

Ist die Arbeit der eine Erziehungfaktor, so ist das
Leid der zweite. Über die Arbeit kann der Mensch frei
verfügen, über das Leid nicht. Das Leid kommt unerwartet,
erfaßt den Menschen und schüttelt ihn mit großer Gewalt aus
der gewohnten Bahn. In Schmerz und Kummer öffnen sich
neue Wege. Altgewohnte Bindungen werden gelöst, und der
Leidende sieht sich vor neue Orientierungen gestellt. Über das
Dasein neuer, nicht gekannter Fähigkeiten erhält der Mensch
im richtig verstandenen Leid Aufschluß. Man wird ruhiger,
gefaßter, hellsichtiger für die Möglichkeiten des Lebens. Wer
das Leid nicht überwindet, erkrankt. Stunden der Trauer und
des Leides gehören mit zum Wunderbarsten, das man kennen
lernen kann. In einem schlichten Gedichte eines modernen
Schriftstellers steht das tapfere Bekenntnis, daß „ein immer
waches, zartes Leid, das nächtelang mit feinem Schmerz dir
weitet das verengte Herz und über Sternen schön und bleich
dir baut ein fernes Himmelreich" — zum Schönsten auf Erden
gehöre und Spitteier ruft: „Willkommen Sorg und Gram, der
Schlüssel (zu einem neuen, größern Leben) tut mir not." Wir



41 v^az^ac^az^az^ac^ic^az^av^az^a

geben gerne zu, daß es sich in Tagen des Wohlbehagens leicht
großartig über den Schmerz sprechen läßt. Anders sieht es
aus, wenn es, einem Raubvogel gleich, mit seinen schwarzen
Fittichen das müde, kranke oder sichere stolze Herz
überschattet. Dann braucht es Mut, standzuhalten und sich nicht
niederdrücken und zerpressen zu lassen, seinem Schicksal nicht
zu grollen. Es gibt Leute, die in Tagen der Ruhe, in Tagen
der Sicherheit den Blick auf das kommende unbekannte Leid
richten und ihm so vorbauen, damit sie von ihm nicht allzu
sehr überrascht und im Affekt mit fortgerissen werden. Welche
Freude bieten uns Büsten und Bildnisse wahrhaft großer
Menschen, weil ihre leiddurchfurchten Züge sich nicht in Gram
und Haß verzerren, weil diese in große, stille, freudbewegte
Ruhe ausklingen.

Niemals darf der Erzieher ein Leid in das Leben des
Kindes hineintragen, weil des Leides übergenug in der Welt
ist, und weil das die persönliche Freiheit des Kindes verletzt.
Er darf das Leid aber ebenso wenig aus dem Leben des Kindes
entfernen wollen; er muß unter Umständen wirklich ruhig
daneben stehen können und Gnade haben, zuzusehen und
zuzuwarten, bis das Leid den Menschen gereift und für Hilfe
empfänglich gemacht hat. Immer aber muß er an seinem
Leid Anteil nehmen, ihm dessen Sinn aufzudecken suchen und
es ihm tragen helfen. Dann wird das Leid zugleich zum Prüfstein

des Vertrauens.
Ein dritter Erziehungfaktor ist die Freude. Weniger

ais die Arbeit und doch leichter als der Schmerz steht sie
dem Menschen zu Gebote. Aus dem natürlichen Streben der
Jugend nach hohen Zielen entwickelt sich namentlich im Drang
der Pubertät leicht der große Fehler, daß man sich unglücklich

über sein Schicksal fühlt und wähnt, man wäre anderswo
glücklicher als da, wo man gerade ist. Das ist eine Quelle
selbstgemachter Leiden und oft von Selbstmordgedanken.- Wir
glauben nicht mehr ganz an das „Jahrhundert des Kindes"
und wollen dem wehleidigen „Nein" der Jungen und der
weichen Nachgiebigkeit der Alten, die durch ein materialistisches
Zeitalter ermüdet sind, ein tunfreudiges „D o c h" entgegenstellen.

Wir wollen uns aufraffen, wir wollen unser Schicksal
meistern und wollen den Platz, auf dem wir gerade stehen,
mit unserem ganzen Sein ausfüllen, wollen der Jugend zeigen,
daß aus solcher Pflichterfüllung die herrlichste Freude wächst.
Wenn wir uns fest zusammenraffen, läßt sich die Freude bannen.
Wir können von uns verlangen, daß wir uns freuen. Auch
Kinder steigen darauf ein. Wenn sie sich in ihrer Haltung,



CY...Y f.Y~i r t r.-i, r,-i(c 1 r r..1!c,:. < 42 CY. 1 r. » I r.-itPY-it r„'-':»Y fiY if r.^, rr^if [YYirr.,i(

in ihrer Arbeitstätigkeit gehen lassen, lassen sie sich
auffordern, aus gutgesinntem Herzen heraus stramm und tüchtig
zu sein, und wäre es zunächst auch nur für einen Augenblick,

weil dann gewiß in der Seele ein tiefes Glücksgefühl,
eine hohe Befriedigung aufleuchtet, und sie versuchen sofort,
aufrecht zu sitzen, besser zu gehen, die Arbeit recht und exakt
zu machen. Nie wird ein Kind erklären, es sei getäuscht
worden. So wird man überhaupt sehen können, daß der
nachlässige Mensch sich wieder zusammennimmt und bestrebt ist,
das Glücksgefühl durch tüchtigeres Leben festzuhalten; statt
feige vor der Pflicht auszukneifen, das Leben kräftig zu
bejahen. — Die Freude — die Siegesfreude — reißt das Kind
über Hindernisse hinweg, sie ist ihm ein herrlich Seelenbad
und weckt mächtig das Selbstvertrauen, das nun den Menschen
zum Tragen auch schwerer Opfer befähigt. Und wir erreichen
auf diesem andern, vornehmeren Wege, was die Anstalten vor
Zeiten durch absichtliche Armseligkeit oder durch ein hartes
„Du mußt!" erstrebten. Gibts etwas Herrlicheres auf der
Welt, als zwei Kinderaugen, aus denen neu erwachende, stolze
Freude blitzt? Es tritt eine Veränderung ein, die Spitteier im
1. Gesänge des 2. Teiles seines Olympischen Frühlings mit
glühenden Farben also schildert:

So schleppte sich die Reise wie ein Leichenzug.
Verdrossene Gebeine, Stöhnen und Geweine,
Und alle schmachteten gen Himmel im Vereine.
Mit Mühe, daß der Führer unablässig Trösten
Vermochte, daß sie wenigstens vom Fleck sich lösten.
Der trieb die Nachhut vorwärts, jener lockte vorn,
Allein es mangelte der Nerv, der innere Sporn.
Still! horch! was hör ich brüllen? Gießbachdonnerstampf!
Und überm Busch dort seht den Wirbelwolkendampf!
„Ichor!" Tripp trapp begannen — he, was soll das heißen? —
Die Götter haufenweise haltlos auszureißen.
Gleich Böcklein, wenn sie nach des Hirten salziger Hand
In Wirbelsprüngen kommen meckernd angerannt,
Oder gescheckten Kälblein, wenn beim Jodelrufen
Sie heimwärts hüpfen, närrisch wippend mit den Hufen.
Und hui! die Kleider abgeworfen, blank und nackt,
Die aufrecht, die kopfüber in den Katarakt.
Dort, wo am heftigsten der Brunnensprudelrauch
Sich wölkte, sogen mit der Nase erst den Hauch,
Dann mit dem Munde sie den Quell in vollen Zügen.
Sie konnten wohl dem Durste, nie der Gier genügen.



C-ii.rr,„t r._ 1J r.-Kr„ 1 II r^iiiTi-^( 43

Und als der Mund nicht länger mochte — leider! schade! —
So gönnten sie's der Haut und wandten sich zum Bade,
Bachabwärts tauchend in den großgemuten Teich.
Ein Bad ist wenig, darum mit dem Bad zugleich
Geschah in jauchzender beglückter Atemklemme
Ein Wasser tanz, daß überflutete die Schwemme.
Gleich einem Morgenchor erschreckter Papageien
Durchzeterte den Wald der Frauen nötlich Schreien.
Doch stummen Mundes mit gewaltigen Armen braute
Den Teich die Mannschaft, daß der Gegenschwall sich staute.
Mutwill allüberall, Frohsinn und Lachen blitzte,
Und jeder troff von Gischt, der rundum klatscht und spritzte.

Zum letzten krochen unter stetem Weh und Ach
Zögernd und maulend sie aufs Ufer allgemach.
Doch wie sie nunmehr tappend durch den weichen Rasen
Bücklings das Schuhzeug, und Gewand zusammenlasen
Und, auf den Boden kauernd, das erhobne Bein
Mit spitzen Zehen zielten in den Strumpf hinein,
Sieh, da erwies sich von des Ichors Machenschaft
Ihr Leichnam so vermehrt an Wuchs, Gewicht und Kraft,
Daß ihrem größern Umfang, ihrer höhern Länge
Zu knapp die Kleider waren und der Gurt zu enge.
„Ach!" klagte Pallas, „hilf mir, lieber Hermes du!
Ich bringe diese Daimonsschnalle nimmer zu."
„Ich weiß nicht, was mein Busen heut sich unterfängt,"
Schmäht Aphrodite, „daß er alle Spangen sprengt."
Ein jeder war verstärkt nach außen wie nach innen
Vom Ichor, den sie spürten in den Adern rinnen.
Und als sie jetzt den Hain hinab mit Chorgesang,
Das Auge mutdurchblitzt, in taktbeschwingtem Gang,
Auf keck erhobner Stirn die lustigen Hüte quer,
Den Feldweg stampften — „Platz da!" — Arm in Arm daher,
Da flüsterte das Volk bewundernd sich ins Ohr:

„Das sind dieselben Götter nicht mehr wie zu-
v o r."

Damit ist das Tun des Kindes grundsätzlich auf Freudigkeit

eingestellt. Diese Fröhlichkeit des Herzens zieht auch
das Kleinste in seinen Bereich. Aus diesem Erdreich steigen
Freuden wie Blumen empor. Das wollen wir Anstaltvorsteher.

Wir wollen das Anstaltsleben mit recht viel Freuden
durchsonnen. Das Kind sollte immer wieder eine Freude vor
sich sehen. Erwartung schafft eine gehobene, bejahende, die



.*[ r._ .t r._ïî r._i! r.. irr...( 44 v^mv^av^av^ac^ac^iic^ac^nv^nr^it

Tatkraft steigernde Stimmung. Darum steht über unserer Haustüre

seit Jahren der Spruch: „Mehr Freude!"

Wie heilt sich ein verlassen Herz,
Der dunklen Schwermut Beute?
Mit Becherrundgeläute?
Mit bitterm Spott? Mit frevlem Scherz?
Hein, mit ein bißchen Freude!

Wie flicht sich ein zerrißner Kranz,
Den jach der Sturm zerstreute?
Wie knüpft sich der erneute?
Mit welchem Endchen bunten Bands?
Mit nur ein bißchen Freude!

Wie sühnt sich die verjährte Schuld,
Die bitterlich bereute?
Mit einem strengen Heute?
Mit Büßerhaft und Ungeduld?
Nein. Mit ein bißchen Freude!

C. F. Meyer.

Nur, wenn wir Menschen der innern Verpflichtung sind,
wächst aus den Lebensakkorden Arbeit, Leid und Freude wirklich

eine großlinige, sieghafte Melodie heraus. Die innere
Verpflichtung drängt zur Verwirklichung, zur Tat und gestaltet
sich zur Arbeit. Störungen dieser Verwirklichung durch äußere
und innere Hemmnisse — ungünstige Verhältnisse in der
Umwelt, des menschlichen Organismus, der Begabung und
seelische Defekte — finden ihren Ausdruck im Leid, das zur
Schuld wird, sobald der Wunsch zur Verwirklichung der innern
Verpflichtung nicht wach bleibt und diese vorübergehend oder
dauernd auslöscht. Das ist der Segen des Leides, daß es uns
die Hemmnisse zum Bewußtsein bringt und uns zur Organisation

des Widerstandes gegen dieselben aufruft. Gelingt uns
die Verwirklichung — sie wird immer eine relative sein; vom
Narren oder vom Weisen verlangt man nicht dasselbe —, so
ersteht uns die Freude. Darum sind Arbeit, Leid und Freude
die Erziehungswege und es müßte merkwürdig zugehen, wenn
ein normaler Mensch durch ihre planvolle Anwendung nicht
zur Entwicklung käme.

Auf solchem Boden sind denn auch die schönen und großen
Erfolge unserer Anstalten zu erklären. Und wird es begreiflich,

wenn Kinder trotz aller Lockvögel sich in den Anstalten
wohl befinden und es vorziehen, eher in einer Anstalt zu sein,



45 c2îîc£ncâi?rgîjc2ï?cgîîcgî5p£î?c£npss

als zu Hause in gefährdeten Verhältnissen. Auf solchem Boden
wird wertvolle und vaterländische Arbeit getan, und das Vaterland,

das die Hôtellerie nicht konnte Not leiden sehen, darf
unsere Arbeit mit ruhigem Gewissen, etwas Rechtes zu tun,
unterstützen. Ruhig dürfen Behörden und Private ihre Kinder
unsern Anstalten anvertrauen.

He H«

*
Die Zeit liegt noch nicht weit hinter uns, da die Welt

eine gewaltige Werkstätte war. Durch die ungeahnte
Entwicklung der Technik veranlaßt, zwang der mächtig aufblühende
Industrialismus die Arbeitenergien der ganzen Welt wie des
Einzelnen in seinen Bann. Der Industrialismus und die
Überschätzung der intellektuellen Seite der Arbeit, die Überschätzung
des äußern Erfolges machten den Menschen blind und
entwerteten in seinen Augen die ethischen und sozialen Güter.
Es folgte der Zusammenbruch im Weltkriege.

Jedes Übermaß im Leben der Völker wie im Einzelleben
wird zum Verhängnis. Man denke an Zeiten, da man im Leiden
schwelgte, wie zur Zeit Goethes oder der Geißlerfahrten .—
an Zeiten des Schwelgens in falsch verstandener Freude:
Genuß und Vergnügen, wie vor dem Untergange des römischen
Reiches.

Aus der innern Verpflichtung, aus der richtigen Einstellung
zu Arbeit, Leid und Freude, aus der Vertrauensstellung zu
den Hauseltern und von ihnen aus zu den Mitzöglingen und
zum ganzen Hause ergibt sich von selbst ein feines Gefühl
für den Zusammenhang unter den Menschen, ein tüchtiger
Hausgeist, sodaß jedes Einzelne sich leicht und willig .in
den Gesamtorganismus einfügt, und damit ergibt sich von
selber eine freie, ungezwungene, freudige, in sich selbst feste
Ordnung und straffe Disziplin. Wir machten früher
vielleicht den Fehler, daß wir das Kind z u e r s t in eine stramme
äußere Ordnung-hineinstellten und wähnten, das Andere ergäbe
sich hieraus. Wir haben die Wirkung zur Ursache gestempelt,
während sie nur Folge der innern Verpflichtung, der richtigen
Einstellung zu Arbeit, Leid und Freude ist. Wenn das Kind
sich innerlich verpflichtet fühlt, dann merkt es, daß es seine
eigene innere Disziplin in sein Leben, in all sein Tun hinein-
-zutragen hat. Die äußere Disziplin ist dann nur ein Ausfluß
der innern Einstellung. Kein Haus, keine Gemeinschaft, kein
Staat kann ohne eine gewisse äußere Ordnung, ohne Gesetz
auskommen; aber der Gehorsam gegenüber Gesetz und
Ordnung erfolgt dann nicht mehr aus Furcht oder Zwang, sondern
aus innerer, freudiger Notwendigkeit. Wir erinnern an unser



B«îC5SîîPiSrc£BcgncsRci£np£iîc^îfcaas 46 G£Rc&sctgRveavssx&ac&üc&ïîssïîtïsî

Motto! Aus dieser Lebenserfahrung erwächst im Kinde auch
die Kraft zum Opfer, zur Hingabe für das Andere und für die
Gesamtheit, das Erbarmen, das Verständnis für das große Gebot

der Nächstenliebe, erwächst im Kinde eine tiefe, das ganze
Wesen erfassende, nüchterne Religiosität, erwächst im
Kinde eben jenes Vertrauen, das, auf tiefem Eingehen in die
feinsten Regungen der Kindesnatur beruhend, Fundament und
Ziel der Erziehung bildet und imstande ist, die Hemmungen,
die einer gedeihlichen Entwicklung der Kindesseele im Wege
stehen, aufzudecken und wegzuräumen. Dieses Vertrauen führt
so zu geläuterter Erkenntnis und zielbewußtem Willen und
bringt die Strömungen des Unterbewußtseins in Einklang mit
der innern Verpflichtung. Das Kind wird ein freierMensch.
Aus dieser Freiheit heraus findet es die rechte Stellung zu
seiner Pflicht, zur Arbeit — zu den unabwendbaren Stößen
des Lebens : zum Leid, das ihm zur Kraftschule wird — zur
vertieften Freude, die ein Ausfluß innerer, Befriedigung ist.
So wirkt das Vertrauen das Leben und wirkt sich in ihm aus.

Was wir eher auf erfahrunggemäßem Wege gefunden
haben, lehrt uns die moderne Wissenschaft auf Grund rein
empirischer Erkenntnis in der empirischen Psychologie und der
Psychanalyse. Auf ihnen fußend ziehen neuere Psychologen,
wie Baudouin, Eymieux noch viel weitergehende Konsequenzen,
welche das Verhältnis zwischen Wille und Unterbewußtsein,
zwischen Tun und Erkenntnis zum Gegenstande haben und es
in ganz ungewohnte, zum Teil noch umstrittene Beleuchtung
bringen. Wir gehen mit ihnen den gleichen Weg, wenn sie
von einer mehr autoritativen Erziehung abrücken, die sich
vornehmlich nur an die äußern Erscheinungen des menschlichen

Tuns hielt und darum mit Lohn, Tadel und Strafe
erziehen wollte, — und wenn sie dafür aus der Kenntnis des
menschlichen Werdens all die feinen, verborgenen Hemmungfäden

aufzudecken, zu lösen und die Quellen der Entwicklung
frei zu machen suchen, um das Kind zu tiefer, innerlicher,
eigener Verantwortlichkeit, zu den ethischen Grundprinzipien
— und damit zu Gott — hinzuführen.

Sie haben uns aufgedeckt, unter welcher Fülle uns
unbewußter, mächtiger Einflüsse wir stehen, wie jeder Gedanke,
jedes Wort, jede Tat eine unverlöschbare Spur in uns hinterläßt.

So verstehen wir den gewaltigen Einfluß des Gedankens
— im Zeitalter Coués wird man das nicht weiter beleuchten
müssen,



KT»! Cä=f> CiSïr &ST, Kî«CiSÎ* 47 P^KK?C£rïJCiKîeiâï?CïHÎP2sïïri=ÏÎCiîïîCiS?

verstehen den gewaltigen Einfluß des Milieus, das
ununterbrochen, ständig am Menschen wirkt und ihn nach seinem
Sinne formt, wenn er es nicht bewußt in seinen Dienst stellt,

verstehen weiter den mächtigen Einfluß der
gesellschaftlichen Einschätzung des Menschen und umgekehrt

seiner Einschätzung der Gesellschaft, wie auch seiner
persönlichen Einstellung zum Schicksal,

verstehen endlich die große Bedeutung der körperlichen
und geistigen Gesundheit für die. innere

Entwicklung.

Das sind Wege zur Vertiefung des Vertrauens, Wege zu
tüchtigerer Arbeit, zu größerer Kraft in Freud und Leid.

Wir Anstalterzieher wollen uns darum die Ergebnisse der
modernen wissenschaftlichen psychologischen Forschung freudig
zu eigen machen, wollen durch diese köstlichen Edelreiser
unserer Anstalttätigkeit zu reicherer Blüte und reicherer,
köstlicherer Frucht verhelfen. Je tiefer wir in die psychologische
Erkenntnis eindringen und je besser es uns gelingt, unsere
Prinzipien, unser Anstaltideal zu verwirklichen, um so sicherer
hoffen wir, Institutionen erstehen zu sehen, die ihre große
Aufgabe in der menschlichen Gesellschaft erfüllen können, die
nicht nur als notwendige Übel ein kümmerliches, mißachtetes
Dasein fristen, sondern von der ganzen Gesellschaft geschützt
und getragen werden.

Dann erfaßt die Anstalt das Kind so tief, so in seiner
ganzen Persönlichkeit, daß wir seinem Leben Inhalt, seinem
Wesen Gepräge geben. Sie erfaßt es durch die Macht der
Gedanken, denen sie durch die innere Einstellung des Kindes
Klarheit, Richtung und Freiheit gibt. Welche Möglichkeiten
eröffnen sich da dem erstaunten Herzen!

Dazu gehört freilich, daß die Hauseltern Zeit finden, mit
dem Kinde persönlich und vertraut umzugehen. Wie kann ein
Hausvater den Tag erschöpfen bloß durch Verwaltung- und
Bureauarbeit, oder durch Stall- uüd Felddienst, die Hausmutter
bloß durch Hasten von einer häuslichen Kleinarbeit zur andern?
Soll nicht der ganze Verkehr des Tages eine persönliche Note
tragen, eine beständige Gelegenheit zum Sich-suchen und
Sichfinden sein Dann wird alle Anstalt arbeit Lebensschule
und alle Anstalt schule Lebensarbeit sein.

Die Anstalt erfaßt das Kind durch ein Milieu, dem im
doppelten Sinne eine suggestive Kraft innewohnt, wie nicht
leicht einem andern: es besteht aus Individuen, die alle die



C£=T<EÊÎÎ Ci£î} C2SÏ( tssî(CïsïrCiîïï räSV 48 !£^CSS?CiîSK£ï?C3a?CgnCâSVCïSîPiS«SS>

gleiche Zielstrebigkeit haben -und darum als eine geschlossene
Einheit mit um so größerer Wucht dem gemeinsamen Ziele
zusteuern; es besteht aber zugleich aus Einzelpersönlichkeiten,
deren jede eine ganz besondere individuelle Veranlagung
besitzt, viel differenter als die einzelnen Glieder einer Familie,
und die dadurch der Einheit einen großen Reichtum von
Anregung und Assoziationen geben.

Daraus folgt, welche Sorgfalt man dem Milieu geben muß.
Man verfällt, einem Kardinalfehler, wenn man meint, mit
geringem Anstaltpersonal auskommen zu wollen, weil es weniger
kostet. Die großen Schwierigkeiten, die der Hausvater in seiner
Aufgabe zu lösen hat, werden dadurch ins Ungemessene
gesteigert. Das Anstaltpersonal muß mit Bewußtsein, in voller
Erkenntnis seiner Pflicht, am Werke stehen, zur Anstaltleitung
halten und unbedingt im gleichen Sinn und Geiste mit den
Hauseltern arbeiten.

Das ist eine erste Vorbedingung dazu, das Milieu, das die
Kinderschar gegenseitig unter sich bildet, je nach Bedürfnissen

zu gestalten. Dieses Milieu ist durchaus nicht immer
dasselbe. Es können durch besonders gefährdete Kinder oder
durch unvorhergesehene Störungen von außen oder innen
Strömungen entstehen, die auch einen vorzüglichen Anstaltgeist
Gefahren aussetzen. Darum muß der Anstaltleitung die Möglichkeit

geboten sein, solche gefährliche Elemente besonders
sorgfältig und von den andern losgelöst in engstem Kontakt mit
ihrem Führer zu erziehen. Eine solche Ausscheidung und
Gruppierung, die nie zu einem starren System ausarten darf, kann
auch für kürzere oder längere Zeit nach andern, bestimmten
Gesichtspunkten wünschenswert erscheinen. So behält der Hausvater

die Fäden stets in seiner Hand und er bleibt der Kernpunkt

des Milieus. Auf diese Art hat man mehr Gewähr, daß
der gegenseitige Einfluß der Kinder ein guter ist.

Soll dieser zu voller Wirkung gelangen, so muß die
tägliche Arbeit und Lebensweise so gestaltet werden, daß der
Kinderschar genügend Zeit, Raum und Muße zum gegenseitigen
ungezwungenen, freien Verkehr untereinander gewährt ist.

Zum Anstaltmilieu gehört auch das Anstaltgebäude. Es
muß wohnlich, heimelig sein für die Zöglinge. Eine
zweckdienliche Einrichtung mit Umgelände und Spielplatz hilft
Aufsicht und Kontrolle auf ein Minimum beschränken und gibt
dadurch dem Zögling das Gefühl der Freiheit, der Selbständigkeit

und der Selbstverantwortung. Wie viele Einflüsse werden
von einem gut gepflegten, wohlorganisierten oder von einem



KSfK3Ï C2firKSV CiSïf CsSJCiSïïCSJCisï? 49 t^PsKJraS?C£SÎCïK?Cgneiâï?l5îS}C2S}ISâS

aus finanziellen Gründen vernachlässigten Hause auf das
Unterbewußtsein des Kindes in gutem oder schlechtem Sinne
einwirken und seine Selbstdisziplin fördern oder hemmen.

Eine große Gefahr, aus der wir vielleicht noch keinen
glücklichen Ausweg gefunden haben, droht der Anstalt durch
die Abschließung von der Außenwelt. Leicht bleibt dann ein
wenig Anstaltgeruch am Zögling hängen. Wir dürfen den
Anschluß nach außen fröhlich und in weitgehendem Sinne wagen,
wenn die Anstalt ein fest verbundenes Ganzes ist, als dessen
bedeutungvolles Glied der einzelne Zögling sich fühlt und zu
dem er deshalb gehören will. Ist er durch ein tiefes Vertrauensverhältnis

und durch ein gegenseitiges, völliges Verstehen mit
der Anstaltleitung und mit dem Hause zusammengewachsen,
so dürfen wir vor seinen Augen alle Schranken gegen die
Außenwelt niederreißen. Das ist aber außerordentlich wertvoll,
weil er ja später in diese Außenwelt zurückkehren und in ihr
fruchtbringend wirken soll, — weil er ihrer machtvollen
Anregung auch in der Anstalt nicht entraten kann — und weil
endlich das Anstaltleben selbst dadurch eine reiche Befruchtung

und Abklärung erfährt. Die lebensvolle Verknüpfung der
Interessen und Eigenart der Zöglinge mit denjenigen der
Anstalt und der Außenwelt erweckt im Zögling das Bewußtsein,
nicht mehr nur ein Anstaltinsasse, sondern ein vollwertiger
Mensch zu sein, der mit Recht für sich einen sichern Platz
und Beachtung seiner Mitmenschen wieder fordern darf. Er
wird dann aber sich selbst, der Anstalt, der er alles verdankt,
seinen Mitzöglingen und der Gesellschaft gegenüber sich
verantwortlich fühlen. Die Anstalt führt ihn so seiner geistigen
Gesundung entgegen. Er sieht sich in seinen guten Traditionen
verstärkt und führt mit um so größerer Kraft den Kampf um
sein besseres Ich. Und wieder wird auch diese Erkenntnis
ihn fester mit der Spenderin dieser Gesundheit und Kraft
verbinden.

Mit der innern und äußern Entwicklung der Anstalt muß
sich ihre Einschätzung und ihr Ansehen im Volksganzen von
selbst verbessern, in erster Linie aber bei denjenigen Kreisen,
die einen bestimmenden Einfluß auf die Anstalt haben: bei
Behörden und gemeinnützigen Institutionen. Dadurch regelt
sich auch das Verhältnis mit den Angehörigen der Kinder.
— Die vermehrte Wertschätzung der Anstalt erleichtert den
Anstalteltern umgekehrt wieder die Beeinflussung der
Zöglinge. Damit ist zugleich der Grund zu einem erfolgreichen,
ungezwungenen Verkehr der Ausgetretenen, in Stellung und
Beruf Stehenden zu den Hauseltern gelegt.



ri£ïîtSSÎCi3îtï£ï!tïsï}CïSÎPâîîcancgiïcaaî. 50 C&SC&S*iSSC£*»C&ÜC£SC&St<£SC&ÜCgS

Die Wertschätzung und die ersprießliche Arbeit der
Anstalt hängt endlich wesentlich von der Kommission ab, die die
Anstalt nach außen zu vertreten, über ihre innere und äußere
Entwicklung zu wachen hat, mit vollem Verständnis und voller
Kraft, eines Geistes und eines Zieles mit den Hauseltern arbeitet,
Verhältnisse und Umstände schafft, die diese Entwicklung
sichern. Sie steht ja vor demselben schweren Arbeitpensum
wie wir. Wohl uns, wenn sich opferfreudige, weitblickende
Männer und Frauen für unsere Kommissionen finden lassen!

Eine Anstalt kann auch unter primitiven Verhältnissen bis
zu einem gewissen Grade gedeihen, wenn sie innerlich gesund
ist. Ihre volle Wirkung wird sie aber nur dann entfalten können,
wenn ihr eine zielsichere, allseitige Entwicklung gewährleistet
ist. Damit darum die Anstalten das werden und bleiben können,
was wir von ihnen fordern, müssen wir verlangen, daß alle
einsichtigen Kreise zusammenstehen und mithelfen, daß die
Anstalten nicht dazu verurteilt sind, wegen mangelnder finanzieller,
intellektueller und moralischer Unterstützung bei halber oder
schlechter Arbeit stehen zu bleiben.

Eine Anstalt zu gründen und hiefür begeisterte Helfer zu
finden, ist nicht schwer; sie aber zu erhalten, durch die Not
des Lebens zu führen, in die Lücken, die in die Reihen der
Freunde gerissen werden, neue opferfreudige Mitarbeiter,
Mitkämpfer zu finden, das ist schwer. Da türmen sich Schwierigkeiten

über Schwierigkeiten auf. Es ist das Schicksal jeder
menschlichen, noch so idealen Organisation, daß das Interesse
für sie mit der Zeit erlahmt und sich verflacht. Es tauchen
neue Aufgaben und Ziele auf, die es gefangen nehmen, wenn
sie auch häufig genug an Bedeutung und Tiefe hinter den
alten Zielen zurückstehen. Es brausen Feste und Jubiläen durch
das Land, die unbedingt gefeiert werden müssen. Sogenannte
gemeinnützige Veranstaltungen werden inszeniert, auf deren
Geberlisten man die Größe seiner Nächstenliebe in Zahlen
dokumentieren kann. Zu gleicher Zeit, da die Subventionen
an auswärtige Fürsorgeanstalten auf Grund eines großrätlichen
Beschlusses verweigert werden mußten, trugen die Schützenvereine

desselben Kantons 10,000 Fr. freiwillige Spenden dem
Aarauer Festkomitee zu beliebiger Verwendung zu. Schützenfeste

samt ihrem Becherklang und ihrem Meer von brausender
Freude, in das auch alte, ergraute Köpfe gern untertauchen,
sind eben e.ine hochpatriotische Heldentat, vor der wir mit
unsern anders gearteten Zielen — Gutmachung der
gesellschaftlichen Schäden — in Kleinheit verkriechen müssen.



Es versiegen die Quellen für die Stillung unserer Nöte.
Wie oft sind Petitionen und Hilferufe an gemeinnützige
Organisationen, an hohe und niedere zuständige Behörden von
einzelnen Anstalten oder „anormalen Vereinigungen" aus ergangen.
Diese Bitten stehen bis jetzt vor verschlossenen Türen still,
weil der gesetzliche Boden, dieselben zu erfüllen, tatsächlich
fehlt. Wenn aber für deutsche, österreichische oder französische
Soldaten, für deutsche und österreichische Kinder, russische
Hungersnot Tamtam geschlagen wird, dann brechen die stillen,
goldenen Brünnlein auf und fließen im schönen leuchtenden
Sonnenschein der Öffentlichkeit glitzernd zu einem gewaltigen
Strome zusammen. Unsere Aufgabe verträgt keinen solchen
Tamtam, und so steht das arme Schweizerkind im Dunkel seiner
Vergessenheit, in den Hudeln seiner Verwahrlosung unbeachtet
da. Unsere Werke und Ziele sehen wir zu etwas Nebensächlichem,

Unbequemem, zu einem notwendigen Übel herabgedrückt,
und es bedurfte, und bedarf noch, der gewaltigen Energie
der Stiftung Pro Juventute, diese Aufgaben wieder in den
Vordergrund zu rücken.

Es liegt gegenwärtig zudem mehr als je in der Luft, an
den Anstalten zu kritisieren. In der allgemeinen Unzufriedenheit,

die seit Kriegsende alle Stände ergriffen hat, liegt es
zum Teil begründet, daß man nun auch an den Anstalten allerlei

Fehler und Schwächen sieht und deren Schilderungen ein
offenes Ohr leiht. Stürzende Weltanschauungen, das Tasten
und Suchen nach neuen Wegen, auch in der Jugenderziehung,
helfen da mit.

Sie alle kennen einen unserer Richter. Sie kennen auch
seine Anklageschriften: „Anstaltsleben" und „Ich schweige
nicht". Seine Anklagen enthalten gewiß manche Wahrheiten.
Es kann ja für uns nur nützlich sein, Looslis Bücher mit
Aufmerksamkeit zu lesen und uns dann zu prüfen, wo wir es an
Geschick, Takt, an Liebe und Treue haben fehlen lassen. Seiner
Kritik mangelt aber die Gerechtigkeit. Seine Bücher sind eine
tendenziöse Aufmachung, die bewußt verallgemeinert und durch
poetische, von falschen Urteilen beeinflußte Stimmungmalerei
ein falsches Gesamtbild schafft. Die Unwahrhaftigkeit seiner
Bücher besteht auch darin, daß er bewußt übergeht, wie auch
die Anstalten eine Entwicklung hinter sich haben. Die
Anstalten sind ein Produkt ihrer Zeit, und es geht nicht an, aus
unserer Erfahrung, aus unserem Empfinden heraus früherem
Können und gutem Wollen alle Größe abzusprechen. Er
erkennt nicht, welche Entwicklungmöglichkeiten auch einer
Lebensgemeinschaft, wie sie unsere Anstalten darstellen, inne-



CSÎ?CiSïCiSY, CSSB Ciïif CiSVf Câ) 52 G0dGS>GëiïtZëï)tZëï)C£iïClS>ç£ïiœïtCg&

wohnen, — heute, bei unserer weit reicheren, klareren Erkenntnis
der Kindesseele — erst recht innewohnen.
Damit sind wir zum Schlüsse gekommen. Unsere Arbeit

will nur eine Orientierung sein. Eine Reihe von Fragen haben
wir gar nicht berührt, andere nur leise gestreift. Ihre Lösung
würden wir aus unsern prinzipiellen Erwägungen heraus zu
finden suchen.

Wir wissen, daß wir hohe Ziele gesteckt haben. Sie wollen
uns darob nicht gram sein. Die persönlichen Schwierigkeiten
und innern wie äußern Nöte, mit denen wir Anstalteltern
kämpfen müssen, kennen wir sattsam aus eigener Erfahrung.
Gerade deswegen müssen wir ein Ziel vor Augen haben, das
über der Gegenwart steht, sonst verlieren wir uns in der Kleinarbeit

und in den Sorgen des Alltags. Wir wollen uns an dem
Ziel, das vor unsrer Seele lebt, immer wieder aufrichten, —
und wenn wir es auch nie vollkommen erreichen, wollen wir,
so wir Verständnis und Hilfe bei den Mitmenschen finden, es
nach unsern Kräften zu verwirklichen suchen.


	Was sind dem Staate unsere Erziehungsanstalten? : Familien- und Anstaltserziehung - Erziehungswege

