Zeitschrift: Verhandlungen des Schweizerischen Armenerziehervereins
Herausgeber: Schweizerischer Armenerzieherverein

Band: 43 (1925)

Artikel: Was sind dem Staate unsere Erziehungsanstalten? : Familien- und
Anstaltserziehung - Erziehungswege

Autor: Grimm, Ernst / Arquint, Paul

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-805775

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 08.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-805775
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Was sind dem Staate unsere Erziehungs-
anstalten?

Familien- und Anstaltserziehung. — Erziehungswege.
Von Ernst Grimm und Paul Arquint.

Motto: Wo freiwillige Liebe und freiwilliger Gehorsam
sind, ist die Gottesherrschaft. Wo das Volk sich
freiwillig von dem berufenen Herrscher fiihren
laBt, bedarf es der erblichen und amtlichen
Herrscher nicht. Tut es aber nicht freiwillig das
Gute, oder gehorcht es nicht freiwillig erwihlten
Iftihrern, so darf es sich iiber Zwang nicht be-
klagen und muf den durch Erblichkeit und Amt
gestiitzten Fiihrern etwaige Iseleien zu Gute
halten.

Ricarda Huch, Der Sinn der Heiligen Schrift,
Seite 294.

Wohin mit den vielen verfehlten, weg- und ziellosen jungen
Existenzen der modernen Gesellschaft? Das soziale Verstind-
nis, dal} es im Interesse des Staates liegt, auch ihnen eine
Wiedergesundung zu ermoglichen, ist heute erwacht. Welches
ist der Weg?

Oft sind grofle Méanner aus Not und Elend, aus ver-
kommenen Verhiltnissen hervorgegangen. Wie kamen sie zu
ithrer Entwicklung?

Die Sehnsucht, gut oder doch auf irgend eine Weise gliick-
lich zu werden, liegt, bewul3t oder unbewul3t, mehr oder weniger
klar, auch im Herzen des verdorbensten Menschen. Erwacht
sie durch ein Ereignis in ihrem vollen sittlichen Werte zu
lebendiger Klarheit und wird sie dadurch zur Norm seines
Handelns, so wird die Sehnsucht, gerade in schweren Ver-
hiltnissen, zum verzehrenden Feuer, das grolle Hindernisse
zerstort, den Menschen lautert und ihn zu aullergewohnlicher
Tatkraft emporreif3t.

Was heil3t erziehen?

Die Sehnsucht nach Reinheit und Glick
wecken, sie verstdrken, zum Feuer anfachen,
zum beherrschenden Prinzip der Lebensfiih-



rung machen, das heillt erziehen. — Wenn wir das
nicht verstehen, bleibt jede FErziehung kalte Dressur. Sie
bringt allenfalls dullere Erfolge, schafft vielleicht wohl an-
stindige, pflichtgetreue, zuverldssige Menschen; aber die Ge-
fahr besteht, dall diese Tugenden zusammenbrechen, wenn
starke Versuchungen kommen. Solchen Menschen fehlt die un-
bedingte innere Verpflichtung. Oft verkiimmert Dressur den
Menschen. - Trotzige verschliefen sich und werden unlenksam
— unerziehbar. Ist dieser Mangel der innern Verpilichtung
nicht ein Fehler unserer Tage?

Krankt unsere heutige Zeit nicht auch sehr daran, dal3
sie das Kind fiihrerlos seinen Wiinschen und Begierden iiber-
1203t oder ihm absichtlich seinen sittlich-religiosen Boden ent-
zieht? Das verscharft das Ubel. Es besteht darin, dafl da-
durch der Sehnsuchtfunken verschiittet wird. Bietet nicht das
Leben Beispiele genug, dall wertvolle Talente im (Genusse,
am Sich-gehen-lassen ersticken?

Nur wer die tiefe Sehnsucht des Menschenherzens zu wecken
und zu fordern versteht, erfal3t den ganzen Menschen, weist
ihn zu wahrem Leben. Er wird seinem Nichsten zum Fihrer,
zum berufenen Fiihrer, dem dieser freudig Folge leistet.

Was ist aber Reinheit? Was ist Gliick?

Reinheit ist Ubereinstimmung der Lebensfithrung mit
jener innern Norm des Handelns, mit der innern unbedingten
Verpflichtung. Normgemialle Befriedigung der Personlichkeit
ist wahres Gliick. ,,Was niitzte es dem Menschen, wenn
er die ganze Welt gewdnne, litte aber Schaden an seiner
Seele. Dem Geschlechtstrieb, dem Trieb nach Geltung und
Besitz ersteht die sittliche Forderung des Dekalogs: ,,Du
sollst ...“, das gottliche Gesetz. Wer nicht sein ganzes Streben
diesem gottlichen Gesetz unterstellt, wird nie wahrhaft gliick-
lich sein: ,,Vor jedem steht ein Bild des, was er werden soll;
so lang er das nicht hat, ist nicht sein Friede voll.“ Nur der
kann dem Kinde Fiihrer, Erzieher werden, der selbst ein solcher
Kimpfer um reines Gliick ist.

Auch die Pharisder waren Kampfer Gesetzeserfuller aber
sie erfiillten das Gesetz nicht aus innerer Freudigkeit, sondern
aus Gehorsam, aus Autorititglauben. Das Rechttun wurde
bei ihnen zum starren System. Sie schimten sich nicht, ihre
Frommigkeit auf dem Markte zur Schau zu tragen. Sie hatten
immerhin noch Respekt vor Gottes Gesetz. Wie viele aber
unterziehen sich heute dem Gesetze, dem gottlichen wie dem
mengchlichen, nur so weit es ihnen niitzt. Diese Ge-
sinnung, dieser Utilitatstandpunkt droht zur Katastrophe zu



| =54 229N 22T 2V =] =23 Y { 2] 2= ] ==Y 28 A AU AU AU AR TS U AU AU TSN TS

fithren. Sie ergreift immer weitere Kreise; sie ist schon viel-
fach zur Gesetzlosigkeit geworden, zu einem neuen Faustrecht;
man denke nur an den gegenwirtigen Verkehr der Nationen.
Nur wer das Gesetz erfilllt aus innerer Freudigkeif,
ist der wahre Gesetzeserfiiller, dem die innere Norm, das gott-
liche Gesetz, zur alles durchdringenden Verpflichtung wird.
Er, der von sich sagen konnte: , Ich und der Vater sind eins®
und: ,,Meine Speise ist die, dall ich tue den Willen meines
Vaters, der im Himmel ist“, Christus, ist der grofle Gesetzes-
erfiiller, der groBe Fiihrer, zu dem wir aus dem Chaos von
heute wieder aufschauen miissen; der selbst sagte: ,,Ich bin
nicht gekommen, das Gesetz und die Propheten aufzulosen,
sondern zu erfiillen.*

Findet das Kind als ein Mensch mit dem Sehnsuchtgedanken
nach Reinheit und Gliick in seinem FErzieher den Gesetzes-
erfiiller aus innerer Freiheit, so wird eér ihm zum Vorbild,
dem es freudig nachstrebt; denn es will im Grunde die Er-
filllung des Gesetzes; ein stets mahnender Gerechtigkeitsinn
1iBt es erkennen oder doch ahnen, dafl jede Ubertretung des-
selben ihre Siithne finden mul}. Trotzdem wird sein Streben
ein mangelhaftes sein; es wird Fehler machen, oft unterliegen.
Es wird darunter leiden, fiihlen, daf3 es durch die Verletzung
der gottlichen Norm sich selber und Gott verloren hat, dal
es ,,gott—Ilos" geworden ist. Das ist seine eigentliche
Strafe, die Strafe, die Gott zwangslaufig wie ein Naturgesetz
auf jedes Vergehen gesetzt hat. Auf keinen Fall darf diese
Tatsache durch irgendwelche Malnahmen verdunkelt werden.
~Der Verkehr des Erziehers mit seinem Zogling soll dazu dienen,
die Verhaltnisse herbeizuschaffen, aus denen jene Erkenntnis
~— auch frei von dogmatischen Erwigungen, die falsch ver-
standen werden konnen —, durch Selbsterlebnisse bestimmyt,
ins hellste Licht herauswichst. Ist es unerschopfliche Liebe
und 7mal 70fache Geduld, die diesen Verkehr beherrschen,
so ertragt der Zogling auch ein strammes Regiment des Wortes
und der Tat und beugt sich willig — um das Wort des Dichters
zu gebrauchen — unter der Wucht ,,goldener Riicksichtlosig-
keiten“. Das Kind verlangt nach Autoritit. Nicht nur das
Kleinkind, das seine Einstellung zum FErzieher mehr durch den
Weg seines Instinktes, seines Ahnens findet, sondern jedes
Kind, auch das grollere, vor allem das verwahrloste, das eine
dhnliche innere Einstellung hat wie das Kleinkind. Uber die
Klippen hinweg hilft letzten Endes nur die Autoritit. Aber:
Die straffste Autoritit wichst am sichersten und nur aus der
Auffassung heraus, dal3- der Erzieher nicht die strafende



Y ey 2oy oy Ny e o 2y 2 e S R o A 2 2T DA = =y T 2

Autoritat selber, sondern nur ihr Wegmacher, die rufende
Stimme in der Wiiste ist. Das kennzeichnet den Erzieher.
Dann erzieht er wie einer, ,,der iilber die Herzen Gewalt hat“.

Dann wird der Zogling selbst durch die ,,goldenen Riick-
sichtlosigkeiten® hindurch die Liebe seines FKErziehers heraus-
filhlen, der den ,,Gott—losen®“ zu Gott zurlickfithren will —
und er wird sich fest an ihn ketten. Wer aber blof} als selbst-
herrlicher Machthaber, blof3 als strafende Gerechtigkeit vor
seinen Zogling tritt, darf sich nicht wundern, wenn sich derselbe
von ihm zurickgestoflen fiihlt und ihm Hal} statt Vertrauen
entgegenbringt. HEs fehlt der Boden, der einzig Vertrauen
schafft: der Respekt vor einem grundlegenden, iberperson-
lichen Prinzip, das alles menschliche Geschehen richtet, die
Ehrfurcht vor einer gottlichen Auftoritit und Allmacht. — So
erleben Zogling wie Erzieher, dall durch den Fehler der
Zusammenhang mit sich selber, mit den tiefsten Friedens- und
Gliicksinteressen der Menschheit, der Zusammenhang mit Gott
verloren gegangen ist, — so wird der Zogling nach Hilfe
suchen und dringend nach einer Wiederherstellung des Kindes-
verhiltnisses mit Gott verlangen. Er wird erzieherische Mal3-
nahmen, die sein Fihrer hiezu trifft, die wir im gewohnlichen
Sprachgebrauch irrtiimlich mit dem Wort Strafe bezeichnen,
willig tragen, wenn er fiihlt, dall der Wille des Erziehers mit
jener innern Norm, die auch er erleben und in seinem Wesen
ausgestalten mochte, iibereinstimmt. Freilich kann kein Fehler
ungeschehen gemacht werden. Das richtige Verhiltnis zur
Norm im Herzen und zu Gott kann nicht durch eigenes Ver-
dienst errungen, es kann aber — und kann nur — durch
einen Akt der Gnade wiedergegeben werden, wihrend die er-
zieherische Mallnahme nur eine Art Gerechtigkeif unter den
Menschen wieder herstellt.

Zur erzieherischen Malilnahme mul3 darum von Seite des
Erziehers erbarmendes Verstehen treten. Ein tiefes
Verstehen, das selbst imstande ist, ruhig zuzusehen, wie das
Kind Fehler macht, fillt; — ruhig zuzusehen, ohne einzugreifen,
wenn das Kind fiir die Hilfe des verstehenden Fiihrers noch
nicht reif ist. Es ist oft notig, dall das Kind — wund nicht
nur es —- das Gesetz und die naturgemil3en Folgen erst kennen
lernt, bevor ihm das leise Sehnen nach der Erfillung des Ge-
setzes, nach Ubereinstimmung seines Handelns mit der von
ithm geahnten Verpflichtung zu groferer Klarheit wird. Ge-
setz und Gnade zusammen bilden eben erst die starke,
gesunde Liebe, durch die das Vertrauensverhaltnis
zwischen Kind und Fiihrer sich von selbst wieder einstellt.




vzt bza b b bt bt bt b b=t 25 |~ ZY{ Z2] ZY] 2] 2o 23] 2= 2o ~a

Auch der Fiihrer hat seine Fehler; aber das Kind erkennt
in ihm nun den neben ihm und doch iiber ihm stehenden Mit-
kimpfer. Diese Erkenntnis tridgt es méchtig. Der Erzieher
findet GGnade vor ihm, weil er Gnade gibt, denn Gnade erzeugt
Gnade. :

Nun wird es dem HErzieher nicht mehr schwer werden,
das Kind zu Christus hin zu fiihren, denn Christus ist die Er-
fillung der Norm durch Gesetz und Gnade, ist die geoffenbarte
Gottesliebe.

So wird die Bahn fiir die eigenen guten Kriafte im Kinde
frei. Sie entfalten sich und werden allmiahlich méachtiger als
die hemmenden Gegenkrifte. Das Kind kommt dazu, eine s elb-
stidndige Personlichkeit zu werden, die sich dennoch, aus
innerer Freiheit, dem Gottesgesetz und der dadurch gegebenen
menschlichen Autoritit und Gott beugt.

In dem gezeichneten Weg liegt das tiefste Wesen der er-
zieherischen Wirksamkeit. Er gilt fiir jeden Erzieher, Eltern
wie Fremde.

% *
*.

Zunichst sind natiirlich die Eltern ihren Kindern die
von Gott in der Natur gegebenen einzigartigen Fihrer. Es ist
naturgemil), dal} des Kindes Entwicklung, seine Zukunft, sein
ganzes Ich den Eltern anvertraut ist. Es ist ebenso natur-
gemil), dal} die Eltern fiur diese Entwicklung die volle Verant-
wortung tragen. Das Kind ist etwas aus den Eltern Gewordenes.
Darum ist es das Bild seiner Eltern. Die gleichen Krifte, die
in den Eltern sich auswirkten, sie durch Stiirme zur Abklirung
fiilhrten, sie zu Personlichkeiten rundeten, gestalten ihre Kinder. -
In seliger Wonne ruht das Auge des Vaters auf diesem Werden,
in dem er den Friihling seines eigenen Ichs wieder erstehen
sieht. Daraus erwiachst auch ihm ein machtvolles Vertrauen
zum Kinde, entsteht vom Vater zum Kinde eine lebendige
Gemeinschaft.

Doch mit allen seinen Lebens- und Schopferkriaften strebt
das Kind als eigenes Ich nach aullen, wo sich ihm Riesen-
krifte der Umwelt herrisch drohend entgegenstellen. Er-
barmungslos wiirden sie das junge Leben, das ratlose, zer-
malmen. Furcht, Angst, Ohnmacht und Schuldgefiihle wiirden
es aufreiben. Jetzt wird ihm die Gemeinschaft des Eltern-
hauses zu einer siegreichen Kraft, mit deren Hilfe es jene
feindlichen Riesenmichte niederzwingt und sich dienstbar macht.
Die Erkenntnis, nur dank der elterlichen Stiitze nicht unter-
liegen zu miissen, sondern Sieger zu werden, wandelt Furcht
und Angst vor der Aullenwelt in Ehrfurcht gegen die Eltern.



Sie bringt 1thm zum Bewultsein, dall eine Autoritit {iber ihm
steht, tber ihm wacht. Diese Autoritat ist ihm Vollkommen-
heit und Giite. Sie schafft aus seiner Jugend ein Sonnenland,
ein Land der Gnade, aber auch der Verpflichtung. Und iiber
dem Elternhaus steht eine gottliche Autoritit. Wohl dem Kinde,
wenn es die Eltern in dieses Land der Giite und Gnade fiihren.

Aber wird nicht auch in normalen Verhiltnissen durch die
Mutter zwischen Vater und Kind, durch den Vater zwischen
Mutter und Kind etwas Fremdes in die Familie gebracht,
weil in der Ehe gich immer zwel verschiedene, oft heterogene
Charaktere zusammenfinden? Treiben diese Krifte auseinander,
so ist das Zerwiirfnis da, die Autoritit kommt ins Wanken,
und die Kinder in Gefahr, verloren zu gehen. Wohl kann eine
kluge Mutter, die Schwerstes still zu tragen vermag, trotz der
Defekte eines Vaters aus ihren Kindern priachtige Menschen
erziehen. Das diirfte auch dem Vater gelingen, wenn die
Mutter keine Mutter ist, doch ungleich seltener und schwerer.
Es ist selbst denkbar, dafl Kinder nicht millraten, auch wenn
beide KEltern ihrer Aufgabe nicht gewachsen sind, weil im
Kinde auch gute groflelterliche Talente walten, mehr noch,
weil in jedem Kinde ein gittliches Gesetz, eine Norm wirkt,
jene innere unbedingte Verpflichtung, die es {iiber elterliche
Defekte hinaustragen kann.

Die elterliche Erziehung ist also, weil blof3 eine formale
Einwirkung, nicht das Primére, denn die dem Kinde durch
Generationen weit zuriickreichende Vererbung zugekommenen
Krifte werden, durchstrahlt von der ewigen Norm, im Moment
- der Geburt zum Lebensgesetz, auf Grund dessen es seine
Eigenentwicklung beginnt. Ist dieses KEigengesetz
nicht der Kraft des Samlings gleich, der die Nullschale bricht
und mit zwingender Gewalt zum Baume wird?

Aller Einfluf3, der von aullen auf den neuen Erdenbiirger
einstromt, so méchtig er ist, kann an der bei der Geburt
vollendeten Anlage des Kindes nichts mehr dndern. Auch das
Eigenleben des Kindes kann sich nur in der Richtung dieser
Anlage bewegen.

Der Eltern EinfluB3 ist darum nur die schiitzende Schale,
ist das gesunde Klima, unter dem wir allerdings etwas Leben-
diges denken miissen, das bewul3t das Niitzliche zum Gedeihen
des Keimlings herbeizieht, das Schadliche fern hilt, ohne aber
an der Grundanlage etwas adndern zu konnen. Wirklichen KEin-
flufl auf die Gestaltung der Lebensanlage hat dagegen das
Leben der Eltern vor der Geburt des Kindes, ,,denn auch das,
was voranging, gehort zu uns, und der Weg, der uns als




Esibaacbzac bz Caa bz btz bzac bz 27 C=ae C=ac bk b s b T e etz

einige Gestalt im Bewulitsein iiber die Erde fiihrt, ist nur der
kleinste Teil unseres Wandels.” (Maria Waser, Wir Narren
von gestern, NS. 11.) Je vollkommener und edler das Vorleben
der Ahnen, je tiefer und reiner das Liebes- und Eheverhilt-
nis war, aus dem heraus die Mutter ihr Kind empfangen hat,
je innerlicher, ruhiger, starkmiitiger sie ihre Geschicke trug,
wahrend sie das junge Leben unter dem Herzen hatte und mit
wacher Seele wie ein Baumeister an seiner Gestaltung baute,
desto eher wird es die vollkommenste Ausprigung und Aus-
nitzung der elterlichen wachen und potentiellen Anlagen und
Moglichkeiten werden.

Ein jeder Mensch wird trotzdem nur ein Teil dessen, was
er hatte werden konnen, weil von den im Kinde liegenden
Entwicklungsmoglichkeiten immer nur ein geringer Teil zur
Ausbildung kommt. Auch das hochste Lebensalter, die ent-
scheidendsten Erlebnisse und der beste Wille vermogen nie
diesen Fond auch nur annihernd auszuschopfen. Die Erziehung
des Kindes wird eine gute sein, wenn sie moglichst viele dieser
potentiellen Krifte zur Entfaltung bringt.

Stets aber bewegt sich die Entwicklung des Kindes, bald
etwas mehr, bald etwas weniger, in der gleichen Linie wie
die der Eltern und bietet darum eine Fiille von férdernden
Assoziationen, erleichtert dadurch die Erziehung im elterlichen
Hause und die Entstehung und Kriaftigung von Vertrauen und
Liebe. Dieses Vertrauen, diese Liebe ist eine solch grund-
legende, selbstverstiandliche Macht, daf3 jeder Vater, trotz der
Fehler, die er haben mag, in sich nie den Glauben wverliert
- an das Gute im eigenen Leben und so auch an :den guten
Abschlufl in der Entwicklung des Kindes. Das erkliart auch,
warum die Eltern die Fehler ihrer Kinder leicht durch die
Brille ihrer eigenen Fehler betrachten und sie entschuldigen.
Wo Fremde tadeln, trosten sie, wo Feinde den Stab brechen,
verzeiht, vergil3t die Liebe der Mutter. Wohl kann gelegentlich
auch ein rechter Vater, nicht aus Lieblosigkeit oder Gleich-
giiltigkeit, sondern aus tiefem Verantwortlichkeitgefiihl her-
aus hart sein gegen sein fehlendes Kind, aber nicht wie der
Aullenstehende, der durch seine Hirte das Kind kalt von sich
wegstol3t. Fremde enfschuldigen vornherum, wihrend sie im
Geheimen verurteilen: ,,Geht mich nichts an.“ Wihrend Fremde
meistens dem fehlenden Kinde den Weg versperren, will der
Vater, die Mutter, auch wo sie hart scheinen, dem Kinde den
Weg offen halten. Sie glauben an ihr Kind. Thr Glaube
gibt ihnen die Kraft, des Kindes Fehler zu tragen, ihm, ruhig
abwartend, die Augen zu 6ffnen und erst ernsthaft einzugreifen,



CERCE O CEani CARCEREERCEREERCER DS CECAaCan Can b O CAREEnesn

wenn des Kindes Einsicht dafiir reif und empfinglich ist. ,,So
ein Unterricht wird verstanden und geht ans Herz.“

Intellektuelle und korperliche Kultur kann nur auf dem
Fundament dieser Gemiitskultur geraten. In einer Zeit, wo
Erwerbsverhiltnisse, Vereine, eine ungesunde ethische Geistes-
richtung an der Zerriittung der Familie arbeiten, mul3 diese
Tatsache mit Wucht betont werden.

% *
*

Gar viele Kinder geniellen aber zu Hause gar keine Er-
ziehung, weil ihre Eltern keine Eltern sind, weil
diese von der tiefen Bedeutung der Erziehung, von ihren Eltern-
pflichten nicht die geringste Erkenntnis haben, weil sie selbst
nicht erzogen worden sind und sich selbst nicht erzogen haben,
weil ithnen darum die Einsicht in die Bedeutung und die wahren
Werte ihres eigenen Lebens und die Einsicht in die tiefen Be-
zlehungen zwischen ihrem Leben und demjenigen ihrer Kinder,
ihrer Mitmenschen iiberhaupt fehlf. Solche Eltern gehen ihren
Erwerbs- oder Gesellschaftpflichten nach, {iberlassen die Kinder
sich selbst und sind froh, wenn sie durch dieselben nicht ge-
stort werden. Das Kind ist ihnen keine Gottesgabe. Hindert
es sie in ihrem Wohlleben, so werden sie hart gegen dasselbe
und ertoten dadurch das Gute in ihm. Andere Eltern, die von
ihrer eigenen Vortrefflichkeit eine hohe Meinung haben, er-
blicken in ihren Kindern nur ihr Spiegelbild. Sie {ibersehen
deren Fehler, wie sie es mit ihren eigenen machen. Sie lassen
ihnen darum aus schwichlicher Nachsicht alles nach oder
stellen aus KEitelkeit und Eigennutz unnatiirliche Anforderungen
an sic. Selbst angstliches oder iibertriebenes Verantwortlich-
keitgefithl kann zum Verhingnis werden und die Eltern zur
Harte verleiten. Wie viele Eltern endlich stranden an den Ge-
fahren des Reichtums oder der Armuf. Der Reiche, den sein
Vermogen unabhingig macht, wird hart, gefiithl- und verstind-
nislos fiir die Not seines N#chsten. Sein Besitz erlaubt ihm,
seinen Begierden, zum mindesten seinen Wiinschen zu leben
und verdirbt in ihm dadurch den Sinn fiir die sittlichen Ver-
pflichtungen. Eigentlich ist er der Gebundene, der wegen
seiner von ihm selbst unerkannten Fesseln den Sinn fiir den
wahren Reichtum der Menschheit: das Zusammengehéren, das
Einander-ertragen, das Fiireinander-leben verliert. Der Arme
wird bitter, weil er die wirklichen oder vermeintlichen Vorziige
des Reichtums, wie die dullern Hemmnisse der Armut iiber-
schatzt. Kann ein Kind in solcher Luft gedeihen, geraten? —
Am schlimmsten sind jene Kinder daran deren Eltern haltlos
einem Laster verfallen sind.




CEEERCa b Can Can EEeatantar 29 attaiCan ban b DA Ca CEREEREER

Wie, wenn dem Kinde die elterliche Stiitze fehlt? Konnen
ihm Fremde Ersatz bieten?

In all den vielen Fillen, wo die elterliche Gewalt ver-
sagt, weil sie defekt ist, oder wo sie verloren geht — z. B.
durch den Tod der Eltern —, muf3} die Erziehung durch
Fremde fiir das Kind wichtig werden.

Kann ein Fremder Vater und Mutter ersetzen? Kann er
am fremden Kinde die von Natur und Gott jenen gegebene
Aufgabe so gut losen wie sie? Kann er ihnen in. gleicher
Weise Schutz und Fiihrer, Forderer sein?

Gibt es nicht Vertrauensverhiltnisse auller der Familie,
ebenso tief, ebenso schon und rein, ebenso selbstlos wie das
Verhiltnis der Eltern zum Kinde? Kann ein Freund dem
Freunde nicht mehr sein als Vater und Mutter? Es kommt
oft vor, dal} der beste Sohn dem besten Vater zu Zeiten fremd
gegeniibersteht, daf} sie zusammenleben und doch aneinander
vorbeigehen, daf} sie, die sich doch lieben, einander fast feind-
lich gesinnt sind. Dann kann er, der sich dem Vater ver-
schliel3t, dem vertrauten Freunde sich o6ffnen. Die Aufgabe,
die von Gott dem natiirlichen Vater gegeben war, tbertriagt
sich auf den Freund. Er wird dem Ratlosen zum Fiihrer, er
hat die stellvertretende Macht, die guten Kréfte zu fordern
und vielleicht sogar stiitzend auf das Familienverhiltnis zuriick
einzuwirken.

Gibt es nicht Kinder, die sich ihrem Lehrer vertrauen-
voller und hingebender anschlielen als den Eltern?, selbst
wenn diese durchaus gute Eltern sind. Konnen nicht ausgezeich-
nete Persodnlichkeiten in den Umkreis eines Kindes treten, zu
denen es mit groller Verehrung aufschaut, und die es als
Richtschnur fir sein eigenes Leben nimmt? Es sind Menschen,
in denen es die Norm, die in ihm liegt, auch wenn es selbst
sie vielleicht nur ahnt, in seiner ihm verstindlichen Kigenart
verkorpert sieht. Es merkt, dall bei ihnen die Tat mit der
innern Verpflichtung in Ubereinstimmung steht. Ist freilich
diese Vollkommenheit eine unnahbare, so blickt das Kind wohl
zu ihr auf, aber es fiihlt nur umso mehr seine eigene Unvoll-
kommenheit und Unzulinglichkeit und. findet nicht den Mut,
aufzustehen, stark zu sein und den Kampf mit seinen Unvoll-
kommenheiten aufzunehmen. Eine solch unnahbare Vollkommen-
heit ist eigentlich keine, eben weil ihr jenes schon erwihnte
liebevolle Verstehen des N#chsten fehlt. Sobald sein Vorbild
sich verstehend neben das Kind stellt, tritt zu Ehrfurcht und
Verehrung Vertrauen und aus diesem Vertrauen erwichst ihm
das Vertrauen zu seiner eigenen Kraft. Dann ist ihm, als ob



tausend Fesseln sich 10sten. Es nimmt den Kampf auf um
Reinheit und Gliick.

Erziehung durch Fremde ist darum nichts Unnatirliches,
nichts der Familie Entgegengesetztes. Die Letztere ist das
Urspringliche, die Erstere eine natiirliche, hiufig genug not-
wendige, eine gottgewollte Erginzung und Folge.

%

*
*

Leider sind aber die Fille, wo ein Kind aus seiner Um-
gebung ohne weiteres einen Helfer und Fiihrer findet, der be-
wuldt und mit voller Verpflichtung sich seiner annimmt, selten.
Es gibt aber Stidtten, die dies wollen, die den Kindern den
Schutz bieten, den sie suchen. Das sind unsere Anstalten.

Wie vielen ist zwar die Anstalt nur ein Aufbewahrungort,
dem man das in der Not und im Laster lebende Kind fiir eine
bestimmte Zeit, wenn auch ungern, iiberlaf3t. Wie vielen ist sie
eine Art Zuchtrute, mit der man droht und die bodsen Kinder
schreckt. Selbst das Gericht verweist den jugendlichen Delin-
quenten in eine Anstalt, weil es diese als Straf- oder Kor-
rektionhaus ansieht. Argert sich die Hausfrau an ihrem Dienst-
madchen, so mull die Anstalt herhalten: ,,Kein Wunder, dal
- man dich versorgen mulite.“ Die Frau verheimlicht es dem
Manne; er darf es nicht wissen, dal3 die Mutter seiner Kinder
in einer Anstalt war. Das Ausgetretene weigert sich, Briefe
von der Anstalt zu empfangen, wenn die Briefhiille den Namen
ithrer Herkunft auf der Stirne trigt. Die Grofmutter schreibt
ihrer Enkelin: ,,Ich weine unaufhorlich, dal3 man dich in einen
solchen Ort gesperrt!” Der Ortsgeistliche besucht den Zogling
und warnt: ,,Nimm dich recht zusammen; wirst du nicht trotzig
gewesen gegen deine Mutter, man hitte dich nicht zur Strafe
in einer Anstalt — das ist in eine Holle — versorgen miissen.*
(Tatsachlicher Ausspruch eines Besuchers.)

Jeder Private und jeder Betrieb, der einem Nebenmenschen
Arbeit gewdhrt, entla3t diesen, wenn er grobe Fehler macht.
Die Anstalt nimmt das Kind gerade wegen seiner Fehler auf
und mull} es um derselben willen behalten, und dieses weil,
dal} es sich deswegen hier befindet. Wahrend dem Erwerbenden
der drohende Verlust seiner Existenz den Kampf mit seinen
Fehlern aufzwingt, wird sich das verwahrloste Kind der Not-
wendigkeit dieses Kampfes nicht oder kaum bewuf3t. Es fiihlf .
nicht, daf} es ein Schidling der Gesellschaft geworden ist und
seiner Umgebung ldstig fallt. Es ist ihm vielfach wohl in seiner
Haut, weil die Fehler seinen sinnlichen Begierden und Trieben
entgegenkommen. Die Abnormitit seines Verhaltens kommt ihm
noch gar nicht zum Bewultsein. So setzt es zunachst jeder



O CER O CER TR EEREERCEnCantanr 3] CobaCanban o ba b Do bartat

Fiirsorge Widerstand encgegen und fiithlt sich in der Anstalt
tatsachlich als Gefangener, der seiner Freiheit gewaltsam be-
raubt worden ist. Ks betrachtet die Anstaltleitung als seinen
Feind und halit sie. Es kann so weit kommen, dall es gerade
seine Fehler bentitzt, um sich in der Anstalt unmoglich zu
machen. Das ist die Situation, der der eigentliche Anstaltvater
in vielen Fillen gegeniibersteht.

Hier sind ungeheure Abgriinde und ungeheure Schwierig-
keiten zu lberwinden.

Und dennoch! Auch in diesen trotzigen Menschen lebt die
gleiche Frage, die gleiche Sehnsucht, die gleiche Furcht wie
in jedem Menschenherzen. Sie entstammt der gleichen Ver-
erbung: aus dem Ebenbilde, das Gott zu sich hin geschaffen
hat. Da sind starke Krafte an der Arbeit, Mensch an Mensch
zu ketten. Wer diese Krifte zu entfalten versteht, wird seinem
Mitmenschen zum Erloser. Er wird, im tiefsten Sinne des
Wortes, ihm Vater sein.

Nur dann also, wenn an der Spitze der Anstalt eine Per-
sonlichkeit steht, die in solcher Weise dem Kinde véiterlicher
Freund und Vertrauter sein kann, dadurch in ihm die Sehn-
sucht nach Remheit und Glick weckt, sie zur lebendigen Kraft
verstirkt und zum beherrschenden Prinzip seiner Lebenstiihrung
macht — nur dann dbernimmt die Anstalt, ohne die Eltern er-
setzen zu wollen, die Aufgabe der Erziehung und 10st sie. Steht
jedes Kind der Anstalt, nein, auch nur ein Teil derselben, be-
wuldt und freudig unter der Verpflichtung zur innern Norm,
dann wirkt sich dies naturgemill im Verkehr der Kinder unter-
einander aus, und die Anstalt wird zur Gemeinschaft, d. h.
zu einer Verbindung Gleichgesinnter mit dem gleichen Streben
nach dem gleichen Ziele, sie wird eines guten Geistes.

Eine solche Anstalt aber wird dem Zogling zum wahren
Vaterhaus. Sie erfal3t ihre Aufgabe von einem hohen Gesichts-
punkte aus: der Entwicklung und Ausprigung des Gottesbildes
im Zoglinge. Sie 1ost die Aufgabe nicht dadurch, daf3 sie den
Zogling niederdrickt und ihm zeigt, wie weit er von diesem
Ebenbilde entfernt ist, sondern dadurch, dal} sie ihm zu seiner
Freude und zu seiner Aufmunterung aufdeckt, dal3 er das
Gottesbild trotz seiner Fehler unverfilscht im Herzen tragt
und es in seinem Wesen wieder auszugestalten vermag, indem
sie ihm wieder Vertrauen zu sich selbst gibt.

Eine Anstalt, die auf dieses Fundament des Verstehens
und Vertrauens gegriindet ist, mull gut sein. Sie ist eine
geschlossene Einheit mit einem besonderen individuellen Ge-
prige, einer einheitlichen, frohgemuten Stimmung des Zu-



A CERCE O CERUERCENCERIEREER QY CanCanCan oo CanCan Canbaitan

sammenhaltens, der Abwehr gegen fremde Einflisse und des
Flireinander-sorgens.

Damit 1st sie ein bedeutungsvolles, aufbauendes Glied der
menschlichen Gesellschaft und deren Verkorperung im Staate.

Gelingt es, die Bedingungen zu erfiillen, die das Gedeihen
einer Anstalt verbilirgen, dann hat die Anstalterziehung so-
gar Vorziige, die der Familienerziehung fehlen. Durch das Zu-
sammenleben und das Sich-einordnen in den duflern Organismus
und in die lebendige Gemeinschaft der Insassen bringt die An-
stalterziehung die Normen des Handelns pragnanter und um-
fassender zur Darstellung als Einzelerziehung. Das Zusammen-
leben und Einordnen erfordert allerdings von jedem einzelnen
Opfer; sie werden gern und freudig gebracht, wenn Hauseltern
und Kinder in jenem ftiefen Vertrauensverhiltnis zueinander
stehen, welches das Kind in seinem ganzen Wesen ergreift,
es zur selbstindigen, wahrhaft freien, der innern Norm ge-
horchenden Personlichkeit gestaltet, weil sie es durch Gesetz
und Gnade zur starken Liebe erzieht. Der Hausvater, die Haus-
mutter sind auch nicht durch Bande des Blutes voreingenommen;
das erleichtert ihnen wesentlich die Aufgabe.

Eine Anstalt, die wirklich eine abgeschlossene lebendige
Gemeinschaft ist, wird viele der weg- und ziellosen Existenzen,
die sonst als Schwiren der menschlichen Gesellschaft empfunden
werden, fiir diese zurlickgewinnen konnen. Sie ist neben der
Familie eine rechtliche, vollauf berechtigte Institution jeder
Gemeinschaft, die erkannt hat, dal} sie fir das Wohl jedes ihrer
Glieder verpflichtet ist und von keinem sagen darf: ,,Soll ich
meines Bruders Hiiter sein?“

Theoretisch sind wir alle bereit, um eines groflen Zweckes
willen Opfer zu bringen. Sind wir aber imstande, die letzten
Konsequenzen unseres Opferwillens zu tragen? — Das muf}
ein Anstaltvater, die Anstaltmutter, jeder, der an einer Anstalt
erzieherisch wirken will, konnen. : :

Das ihm anvertraute Kind fordert von seinem KErzieher,
dafl er sich in volliger Selbstlosigkeit seiner selbst entdullern
kann. Es braucht oft einen gigantischen Kampf in einem Kindes-
herzen, bis seine guten Kriffe iiber die in ihm wohnenden an-
ererbten oder anerzogenen, mit didmonischer Kraft wirkenden
- Leidenschaften Sieger werden. Das geschilderte Vertrauensver-
haltnis, das erst das Kind zum freudigen Kimpfer macht,
stellt sich zwischen Zogling und Erzieher in seinem vollen
Umifange nur dann ein, wenn der Erstere sieht, dal} sein Er-
zieher den Kampf um das Gottesbild bis zum Grunde durch-
fiihrt und nun aus innerster Glut um die Seele des Kindes



CEREERCE CANCERCERCERCEREEREER 33  CEonCInCanCantan CARCE CanRCEnea

Familie, Vorrechtstellung der Geburt, der Erziehung, der Bil-
dung, des erworbenen Ansehens, der #ufllern Lebensstellung
iberhaupt, so unsidglich bitter es ihm anfiinglich werden mag,
opfern kann. Heute noch schreit es aus denen heraus, die
wir aus Siinde und Not befreien wollen, wie zu Jesu Zeiten
uns entgegen: Herunter mit deinen Kleidern, mit all den Hiillen,
in denen sich deine Seele verbirgt. Herunter mit dem Schmucke
deines Reichtums, herunter mit dem Mantel deiner Geburt,
herunter mit den Oberkleidern deiner Wissenschaft! — Dann
wollen wir sehen, was noch an dir ist!

So rissen sie dem Herrlichsten der Menschen, der uns
die Liebe Gottes auf die Erde gebracht, die Kleider. vom
Leibe, verhéhnten und verspotteten, geillelten ihn und nagelten
ihn endlich, der doch nur ihr Bestes gewollt, ans Kreuz: ,,Bist
du der Messias, so steige herab vom Kreuz.“

Aber siehe: — All die Bitterkeit des Seelenkampfes in
Gethsemane, des Hohnes und Spottes unter Dornenkrone und
Purpurmantel, der Todesmattigkeit unter der Last des Kreuzes,
der Kreuzesqual und Kreuzesschmach, die sich bis zur Gott-
verlassenheit steigerte, vermochte der Majestit seines Werkes
nichts zu rauben.

Er blieb der Erloser!

Als Troster: ,,Weib, siehe deinen Sohn! Sohn, siehe deine

Mutter!* : : ‘
Als Versteher und Verzeiher: ,,Vater, vergib ihnen, denn sie

wissen nicht, was sie tun.” :

Als Befreier vom Bosen: ,,Heute noch wirst du mit mir im

Paradiese sein.”

Er blieb der Erldser,
der mit dem Siegesrufe starb: ,,Es ist vollbracht!“

Vor dieser Majestat beugten sich, von Schrecken ergriffen,
selbst die romischen Soldaten, und ihr Hauptmann rief: ,,Wahr-
lich, dieser Mensch war gerecht. Er war der Sohn Gottes!®

Von dem wir wissen, dal3 er uns auffordert: ,,Eis nehme
jeder sein Kreuz auf sich und folge mir nach!®

Er hat sich selbst ,,des Menschen Sohn“ genannt. Ja, erst
dann, wenn das Kind seinen Erzieher in seiner nackten Mensch-
lichkeit erkennt, wie er mit seinen Fehlern und Schwichen,
wie er sich mit seiner Umwelt in hartem Kampfe auseinander-
setzen mul, erst dann lernt es an ihn glauben, lernt mit ihm
ringen und kidmpfen um sein besseres Selbst, um das Heilige
in seinem Leben.

Es gibt Existenzen, in denen das Gute, vom Bésen iiber-
wuchert, vollig erstorben scheint, an denen man verzweifeln



CatCEREanban e banbantantantan. 34 ContanCantanCan CaRCaR CAREEREEN

miilite, —- harte Bitterkeiten, die einen kraftlos machen koanten,
wenn man nicht mit dem Kinde aufschauen konnte zu dem,
der einen Judas Ischariot noch als Jinger getragen hat, der
einer Maria Magdalena die erbarmende Hand gereicht, der dem
Schicher am Kreuz den Weg zum Vaterherzen Gottes auftat,
zu dem, der die vollendete Erfiillung von Gesetz und Gnade,
die vollendete Liebe 1st, zu Christus.

%

Die Anstalt ist eine Lebensgemeinschaft wie Gemeinde
und Staat, eine Lebensgemeingchaft im Kleinen, eine Zusammen-
dringung aller Lebensidullerungen und Lebenshindernisse in
engem Kreis. Wenn das Anstaltleben nur auf Disziplin und
Ordnung abgestellt wird, wie vor dem Kriege der Polizeistaat
Preulien eingerichtet war, dann haben jene mehr oder weniger
recht, die es bekampfen. Wir aber wollen es ja, im Gegensatz
zu dem Autoritatprinzip, wie es friher verstanden wurde, und
zu den Ausfiihrungen Looslis, auf das gegenseitige Vertrauen,
auf das gegenseitige Sich-verstehen-wollen und Sich-verstehen-
konnen aufbauen, damit in der Anstalt der Geist der Freiheit
lehe, der veredelt wird durch' die Riicksichtnahme auf andere,
im gleichen Verbande Lebende.

Sonderinteressen allein, Wiinsche und Begierden, die sich
im Leben des Zoglings leicht mit besonderer Scharfe geltend
machen, wiirden die Glieder einer Menschengruppe auseinander-
treiben. Wir miissen diese Sonderinteressen zusammenfassen,
miissen ihnen ein einheitliches Fundament, ein einheitliches Ziel
sichern, weit genug, dall auch originelle Kiuze unter diesen
Hut passen. Denken wir z. B. an unsere 22 Kantone.

Diese Sicherheit ruht eben auf der Sehnsucht nach Gliick
und Reinheit, die jedem Menschen als wertvolles Lebenspfand
zur Lebensreise beigegeben ist. In seiner schonsten Bliite ist
diese Sehnsucht, wenn wir den Begriff recht weit und nicht
nur frommelig fassen wollen, der Hunger nach Gott, — nach
Harmonie mit dem Unendlichen, mit der Innen- und Aullenwelt.

Im Hinblick auf diese Kraft und auf solches Ziel erscheint
die Verschiedenheit der Begabung nicht ein Hindernis, wohl
aber ein reizvolles Unterpfand des Zusammenschlusses. Erst
durch den Zusammenschlul3 vieler Menschen erhilt der Einzelne
wertvolle Anregung und fordert selber wiederum die Entwick-
lung der Gesamtheit. Intelligente, originelle Kopfe bediirfen zu
ihrer Entwicklung wohl der Stille, zu gleicher Zeit aber auch
des tiefen innerlichen Zusammenlebens. Nihe des Korpers ist
natiirlich nicht immer identisch mit Nihe der Seele. Hervor-



o T oo o T o o 2 2t L I £ R T 2 e e Py e N = N

ragende Taten wirken denn auch, so eigenartig sie sein mogen
— von der tiglichen Arbeit zu Haus und Feld mit Einschlul
des Sportes bis hinauf zu den exakten und spekulativen Wissen-
schaften —, ihrerseits befruchtend auf die Gesamtheit zuriick
und werden so zu wohltitigen Bindungen, Raum und Zeit
tiberschreitend.

Sollen wir die Frage doch noch einmal aufwerfen, ob es
wirklich moglich sei, so verschieden geartete Individuen zu
einer (GGemeinschaft zusammenzubinden, in der sich jedes Kin-
zelne wohl befindet, darin gedeiht und am Gedeihen der Andern
teilnimmt?

Die gleiche Rede wirkt, Sie wissen das, auf hundert Zu-
horer auf hundertfach verschiedene Weise: — Ein Heilsarmee-
prediger redet auf eine Menschenmenge ein. Da steht ein
Menschenkind mit unbeweglichen Ziigen, mit Augen, die den
weiten Horizont absuchen. Doch, wer weil, ob nicht im Ge-
heimen dessen Seele ausgespannt ist und mit Bewegung dem
Gedankengang des Redners lauscht? Wer weild, ob nicht ge-
rade dieser ,,Z0llner“ gerechtfertigt von dannen geht? — Da-
neben ein Menschenkind, in Trinen aufgeldst, mit kummer-
vollem Gesicht, in dem sich ernsthafte Vorsitze spiegeln. Sie
werden mit heillen Beteuerungen versichert. Und an demselben
Tage sind die guten Vorsidtze vergessen. Das alte Leben mit
seinen Gewohnheiten hat seine furchtbaren Rechte wieder an-
getreten. Was das Herz bewegte, ist verschwunden wie der
blitzende Tau an den Zweigen und Blattern im brennenden
Sonnenlicht. SchlieBen” wir nicht selbst alle tiglich Kompro-
misse mit unsern Vorsiatzen? Der Individualismus triumphiert:

,,In den Ozean schifft mit tausend Masten der Jiingling,
Still, auf gerettetem Boot treibt in den Hafen der Greis.”

Wer wollte darum staunen, wenn — trotz allem Voraus-
gesagten — wieder einmal einer kiame, ein Enttiuschter, ein
Verbitterter, und sagte: Es gibt keine bewullte erzieherische
Wirkungmoglichkeit. Jede bewulite Erziehung ist Utopie. Der
Mensch kann doch nicht aus seiner Haut heraus. Fort mit
diesem Vertrauen! Fort mit jeglicher Autoritdt, die Anforde-
rungen stellt! Jeder kann machen, was er will, und leben, wie
er will!l Zum Plunder mit dem alten System, der alten Wirt-
schaftordnung! Nur Kampf und Blut bis oben ist, was unten
war. Das Leben hat keinen Sinn und Zweck als den: I und
trink, denn gestern warest du arm und schutzlos, heute hast
du die Macht. Richte die Welt ein nach deinem Wohlbehagen.
Morgen kommt der Tod.



CERCEREER CEEEnEEbEntantantan 30  Contanbantancan Caitan CEntaicay

Aber diese Willkiir vertragt keine Gemeinschaft. Sie bindet
nicht, sie reill3t auseinander; sie baut nicht auf, sie zerstort;
sie verpflichtet nicht, sie wird zur Selbstvergdtterung. Mit
der Zersplitterung der Gesellschaft fiallt der Gegensatz von
Pflicht und Willkiir, von Gut und Bose. Wo immer aber aus
diesem Chaos Menschen sich wieder zu einer Gemeinschaft
zusammenschlieBen, kristallisiert sich aus dieser Gemeinschaft
heraus auch wieder ein Gesetz. Und dieses fiihrt die Gesell-
schaft, sofern sie ganz ehrlich ist, mit zwingender Notwendig-
keit zu den ethischen Grundwahrheiten, zur innern Norm zuriick.
Denn es gibt eben keine absolute Autoritat aus Menschenwerk:
weder jene der Kirche oder des Staates, noch jene der Wissen-
schaft oder der Uberlieferung, weder jene der Geburt, des
Geldes, der Verbindungen oder jene der Eltern. Es gibt nur
eine absolute Autoritit auf Erden, diejenige Gottes und seines
Gesetzes, unserer innern Norm. Damit stehen wir wieder bel
der schon gegebenen Bejahung unserer Frage.

Ein Zweites gibt es darum: Gottndhe und Gottferne! Wih-
rend der Gottnihere den Wechsel vom Bisen zum Guten bewult
vollzieht und sich und sein Tun im Rahmen seiner Erkenntnis
auf jene Autoritdt einstellt, lebt der Gottfernere zum Teil wie
im Schlafe. Er ist wie die gefangenen Gotter in Spittelers
Olympischem Friihling, deren Zustand die Diener des Hades
dem Fiirsten mit folgenden Worten schildern:

Die Ketten konnen wir, die ihre Glieder zwéngen,

Doch eines stirkern Zwingherrn Ubermacht nicht sprengen:
Den Todesschlaf, der ihre stolze Stirn umnachtet,

Den mutverlafinen Geist, der keiner Botschaft achtet.
Nicht Mahnung hilft, noch Zuspruch, keine Drohung schreckt
Den miiden Lebenswillen, den nicht Hoffnung weckt.

Und wenn, von kriaftiger Hand geschiittelt, nicht belebt,
Auch der und jener trige wohl den Nacken hebt,

So siehst du ihn geschlofnen Auges traurig lauschen

Dem Windeswehen und dem Regenwogenrauschen,

Siehst frischen Gram ihn schopfen, neuen Ekel schenken
Und Berge Triibsals in vermehrtem Schlaf ertrianken.

(Spitteler, Olymp. Frihling, 1. Ges. 7—18.)

Figenliebe, Tradition und Schablone haben sie in diesen
Schlaf versenkt. Der Gottndhere ist dazu berufen, diesen Schlaf
zu brechen. Er ist, im weitesten Sinne des Wortes gefal3t, mein
echter Fihrer, Erzieher und Vorgesetzter, gleichviel wie alt
er sel, gleichviel ob méannlichen oder weiblichen Geschlechts,
gleichviel welchem Berufe, welcher Religion, welcher Stellung



A bA CER EERCEREERCERCERIER 3 bttt b Can b G b e

er angehore. Jedes kann so zu Zeiten dem Andern Fiihrer
werden. Und das ist das Mittel, das die Glieder einer Anstalt,
nicht nur Hausvater und Zogling, sondern Zogling mit Zogling
zu einer gleichgesinnten Kinheit, zu einer Familie des Geistes
zusammenschlie(3t, ist das Mittel, das die Glieder dieser Ein-
heit ineinander verkettet. — Der Gottnihere ist mein Vor-
gesefzter, weil er etwas von mir verlangt, was ich vor Gott
verpflichtet bin zu tun. Nach der Ubereinstimmung
seines Tunsmitdieser Verantwortlichkeitsehnt
sich im Grunde Jeder. Und selig sind, die Hunger und
Durst leiden nach der Gerechtigkeit, denn sie werden geséttigt
werden. — Der Gottndhere hat also die Aufgabe, diesen Hunger
recht lebendig zu machen und zu stillen. Denn wer hung-
rig und durstig ist, begehrt, dal} er gesittigt werde. Dieser
Hunger nach Gott ist im Grunde die treibende Kraft
nicht nur jeder Einzelerziehung, sondern auch
jeder Vergesellschaftung.

Gott hat wohlweislich vor den Augen der Menschen ver-
borgen, wer seinem Herzen ndher, wer ferner steht. Demjenigen
aber, der guten Willens und reinen Herzens ist, verspricht er,
sich zu offenbaren. . Die werden Gott schauen. So konnte der
barmherzige Samariter an seinem hilfbediirftigen Néachsten und
damit an seiner Pflicht nicht voriibergehen. Umgekehrt wird,
der reinen Herzens und hungrig und durstig ist, denjenigen
annehmen, der vor Gott sein Vorgesetzter ist. Er laft sich
von ihm fiihren, erziehen. Wir werden zwar iiberall, so-
wohl in Anstalten wie in Familien, vereinzelte Menschen finden,
die kaum erzogen werden konnen, wie es einen Pharisder und
Leviten gab, die einem tieferen Erleben sich verschlossen und
darum interesselos am Verwundeten voriibergingen. Wir diirfen
an ihnen trotzdem nicht verzweifeln; denn wir konnen ja nicht
wissen, wie nah sie dem Herzen Gottes sind. Vielleicht geniigt
ein leiser Ruf, ein kleines Leid, eine stille Freude, sie zu
wecken.

Schlafenden Seelen so zum Wecker, zum Befreier zu werden,
ihrer Sehnsucht Weg und Ziel zu schaffen, ihrem Leben dadurch
lebenswerten Inhalt zu geben, das ist herrlichste Menschenauf-
gabe, ist vorab Aufgabe des Erziehers.

* *
&

Wie aber finden wir den Weg zu den verschlossenen, oft
mutlos ringenden Herzen?

(Gewohnlich werden Tadel, Ziichtigung, Lob, Belohnung als
Erziehungmittel aufgezidhlt. Diese Aufstellung ist nur bedingt
richtig. Diese dullern Mittel bleiben fruchtlos, leerer Schall,



Con Can Cant CEn CEnCEan CEnCan Cantan o0 CabanCanban i Cantz LR Caneat

wenn hinter ihnen nicht eine begsondere, tiefer schiirfende, kraftig
bindende Macht steht, die mit gewaltiger Kraft das Herz er-
greift. Auch die schirfste Ziichtigung wiirde das Kind nicht
dazu bringen, seine Fehler wirklich zu bereuen, das Gute zu
tun, das wir von ihm verlangen. Die Kraft, auf der alles steht;
ist der Hunger nach Gott, der dem tiefsten Werden zu Grunde
liegt, ist die in jedem Menschen liegende Sehnsucht nach Wieder-
herstellung der Harmonie mit den innersten Lebensgesetzen und
damit mit den dullern Gesetzen der Gesellschaft. Daraus geht
das Vertrauen zwischen Zogling und Fiihrer hervor, wenn er,
jede personliche Empfindlichkeit {iberwindend, mit feinem Takt,
dem Zogling -den Weg zur Erfiillung dieser Sehnsucht nach
Wiederherstellung der Harmonie aufzudecken weild. Jede Tat
tragt den Lohn in sich selbst: Eine gute Tat stiarkt die Kraft
des Zoglings, triagt ithn seinem Ziele nidher; er merkt das und
ist dadurch begliickt. Eine schlechte- Tat wirft ihn aus der er-
worbenen Position, stort die Harmonie, 16st ihn von seinem
Fiihrer, seinen Mitmenschen und seinem Gott. War er ein
wirklich Suchender, so leidet er darunter. Nur in diesem Falle
1203t sich der Zogling fithren und empfindet auch eine scharfe
Zurechtweisung, einen bittern Tadel, eine harte Strafe nicht
mehr als Ziichtigung, als personliche Beleidigung, sondern als
folgerichtige, notwendige personliche Aullerung seines Fiihrers,
an den er glaubt und den er liebt; er empfindet sie als Akt
der Wiederherstellung der Gerechtigkeit, die gebrochen
war, als Stihne fiir die durch seinen Fehler verursachte Sto-
rung seines eigenen, innern Wachstums, als Starkung seines
Verhialtnisses zu dem ihm gesetzten Fihrer und seines Verhilt-
nisses zur Gemeinschaft, aus der er sich durch seinen Fehler
ausgeschlossen hat. Durch diese Sithne wird er sich wieder
in das Vertrauen zu seinem Fiihrer, zu sich und zu Gott
hineinfinden. Sie wird ihm zur Briicke zu seiner Pflicht, die
er unter seinen Mitmenschen zu erfiillen hat, wird ihm zur
Briicke zur Gemeinschaft selber, als deren lebendiges, mit-
wirkendes, sich mitfreuendes, gemeinsames Leid mittragendes
Glied er sich fithlen darf. In dieser Linie liegt aber auch, dal}
die Strafe je nach der reifenden Erkenntnis des Zoglings und
des Fihrers sich verdndert und schlief3lich zu einer stets leben-
digen Wahrhaftigkeit, zu einem stets bereiten Opfersinn des
Zoglings sich entwickelt.

Wo in einem Menschenherzen die Sehnsucht nach Reinheit
und Glick wach und zum Lebensprinzip geworden ist, wird
sich dies in seinen Lebensdullerungen widerspiegeln: in seinem
eigenen Leben und in seinen Beziehungen zu den Mitmenschen.




CECE CER CE CERCERCERCEntantan 3D Cannbatartant o ban b Canbaitan

Diese Lebensidullerungen finden aber ihren Ausdruck in Arbeit,
Leid und Freude.

' Arbeit, Leid und Freude sind die Lebensakkorde,
durch die fiir uns die Seele des Nebenmenschen erklingt. Sie
sind aber auch die Akkorde, die -die Melodie unseres eigenen
Lebens bilden. Sie sind die Wege, auf welchen wir das, was
unsere Seele bewegt, verwirklichen, sind unsere Mittel,
durch die wir das Gute in der Seele des Kindes
zur Lebenstat gestalfen.

E 3 *

Das Erste, wornach der Mensch unwillkiirlich verlangt,
sofern sein Hunger nach Reinheit und Gliick Lebengprinzip
geworden ist und sich auswirken will, ist darum zielbewulte
Tatigkeit. Diese Tatigkeit dient ihm und der Gemeinschaft,
ist also produktive Tatigkeit im besten Sinne des Wortes. Ist
der Mensch in Wirklichkeit ein Gottsuchender, dann wird er
all sein Tun in das Licht dieser Grunderkenntnis stellen und
alle seine Tatigkeit wird zum Gottesdienst. Nur solche Tatig-
keit erhilt den Einzelnen und die Gesellschaft gesund, lebendig.

Damit ist auch die geringste Arbeit geadelt, — ob einer
Kohle aus dem Berge schafft, Menschen zum Denken anregt
oder Kranke heilt, sofern er mit Liebe, Geduld, Ausdauer
und Uberzeugung am Werke ist!

,,Jch schlief und triumte, das Leben wire Freude.
Ich erwachte und siehe, das Leben war Pflicht.
Ich handelte und siehe, die Pflicht war Freude!*

Arbeiten, wie Sterben und Reif-werden sind Dinge, die man
nicht durch Andere fiir sich kann tun lassen, sind Dinge, die
man selber tun mull. Es war ein boser menschlicher Irrtum,
Arbeit und Verdienst so in Beziehung zu setzen, wie wir es
heute finden. Wie viele Menschen gibt es, die fiir irgend
einen Zweck ohne besondere Entschiadigung Ungeheures leisten!
Wer andern die Freude an seiner Arbeit auf irgend eine Weige
raubt, ist ein Dieb, sofern die Arbeit gut ist und allgemeinem
Nutzen dient. _

Steht das Anstaltkind im rechten Vertrauensverhiltnis zu
den Hauseltern, sind sie seine Fihrer auf dem Wege zu Gott
geworden, ist es selbst auf diesem Wege, so missen auch fiir
es die menschlichen Erziehungfaktoren: Arbeit, Leid und
Freude — in den Dienst dieses Generalzieles gestellt werden.
Selbst die kleinen alltiglichen Hausarbeiten werden nun sinn-
voll, denn Verantwortlichkeitgefiithl und Gemeinschaftsinn leiten
ihre Ausfithrung. Die Kinder werden auch die harte, miihsame,



catantaitantatantacaneantan . 4() conconearcantameacancaveaea

unscheinbare und selbst widerwértige Arbeit ertragen und lieben
lernen. Da hilft klare, ruhige Anweisung kraftig mit und wird
vom Kinde freudig begril3t. Diese Arbeit ist es, durch deren
opferfreudige und freudvolle Bewiltigung das Kind wichst —
in seinen seelischen Fahigkeiten wichst. Dieses Wachstum wird
mit der Zeit auch durch die trage, dumme korperliche Hiille
blitzen: erst durch die Augen, dann durch die Manieren, durch
den Gang, die Gesichtsziige, die Korperhaltung, bis endlich der
ganze Mensch einen scharfen Wandel vollzogen hat.

Natiirlich muten wir dem Kinde nur Arbeiten zu, die seiner
geistigen und korperlichen Reife entsprechen und auf die all-
gemeinen Kindesinteressen und auf die des Kinzelnen Riicksicht
nehmen. Versteht es die Anstalt zudem, die Arbeit der Kinder
mit dem praktischen, wirtschaftlichen und sozialen Leben in
reiche Beziehung zu setzen, dann wird der Austretende nicht
als ein Geschobener, sondern als iiberlegter, freudiger Arbeiter
sich leicht in die Gesellschaft einfiigen und einen, seinen Fahig-
keiten, seiner Eigenart zusagenden Platz finden.

Rein industrielle Arbeit ist fiir Jugendliche im Pubertit-
alter, wo der Drang ungeloster Rétsel die Seele packt, eine
grolJe Gefahr, da sie das Interesse des Kindes  nicht voll zu
beschiftigen weill und das Verantwortlichkeitgefiihl abstumpf.
Sie bedarf, wenn sie nicht zu umgehen ist, eines besondern
sorgfaltigen Mitgehens, Mitschaffens und Vertiefens durch den
Fihrer.

Ist die Arbeit der eine Erziehungfaktor, so ist das
Leid der zweite. Uber die Arbeit kann der Mensch frei ver-
fligen, Uber das Leid nicht. Das Leid kommt unerwartet, er-
fa3t den Menschen und schiittelt ihn mit groller Gewalt aus
der gewohnten Bahn. In Schmerz und Kummer offnen sich
neue Wege. Altgewohnte Bindungen werden gelost, und der
Leidende sieht sich vor neue Orientierungen gestellt. Uber das
Dasein neuer, nicht gekannter Fiahigkeiten erhialt der Mensch
im richtig verstandenen Leid Aufschlufl. Man wird ruhiger,
gefaliter, hellsichtiger fiir die Moglichkeiten des Lebens. Wer
das Leid nicht iiberwindet, erkrankt. Stunden der Trauer und
des Leides gehoren mit zum Wunderbarsten, das man kennen
lernen kann. In einem schlichten Gedichte eines modernen
Schriftstellers steht das tapfere Bekenntnis, daB ,,ein immer
waches, zartes Leid, das nidchtelang mit feinem Schmerz dir
weitet das verengte Herz und iiber Sternen schén und bleich
dir baut ein fernes Himmelreich® — zum Schénsten auf Erden
gehore und Spitteler ruft: ,,Willkommen Sorg und Gram, der
Schliissel (zu einem neuen, groflern Leben) tut mir not.“ Wir



[y T ] N N oy et = = S 1 [ 2 2t N oy P o P I =N =

geben gerne zu, dal} es sich in Tagen des Wohlbehagens leicht
grofartig iber den Schmerz sprechen 1i0t. Anders sieht es
aus, wenn es, einem Raubvogel gleich, mit seinen schwarzen
Fittichen das miide, kranke oder sichere stolze Herz {iber-
schattet. Dann braucht es Mut, standzuhalten und sich nicht
niederdriicken und zerpressen zu lassen, seinem Schicksal nicht
zu grollen. Es gibt Leute, die in Tagen der Ruhe, in Tagen
der Sicherheit den Blick auf das kommende unbekannte Leid
richten und ihm so vorbauen, damit sie von ihm nicht allzu
sehr iiberrascht und im Affekt mit fortgerissen werden. Welche
Freude bieten uns Bilsten und Bildnisse wahrhaft grofler
Menschen, weil ihre leiddurchfurchten Ziige sich nicht in Gram
und Hal3 verzerren, weill diese in grofle, stille, freudbewegte
Ruhe ausklingen.

Niemals darf der Erzieher ein Leid in das Leben des
Kindes hineintragen, weil des Leides iibergenug in der Welt
ist, und weil das die personliche Freiheit des Kindes verletzt.
Er darf das Leid aber ebenso wenig aus dem Leben des Kindes
entfernen wollen; er mull unter Umstinden wirklich ruhig da-
neben stehen konnen und Gnade haben, zuzusehen und zuzu-
warten, bis das Leid den Menschen gereift und fiir Hilfe
empfinglich gemacht hat. Immer aber mull er an seinem
Leid Anteil nehmen, ihm dessen Sinn aufzudecken suchen und
es ithm tragen helfen. Dann wird das Leid zugleich zum Priif-
stein des Verfrauens.

Ein dritter Erziehungfaktor ist die Freude. Weniger
ais die Arbeit und doch leichter als der Schmerz steht sie
dem Menschen zu Gebote. Aus dem natiirlichen Streben der
Jugend nach hohen Zielen entwickelt sich namentlich im Drang
der Pubertdt leicht der grofle Fehler, daf3 man sich ungliick-
lich tiber sein Schicksal fithlt und wihnt, man wire anderswo
gliicklicher als da, wo man gerade ist. Das ist eine Quelle
selbstgemachter Leiden und oft von Selbstmordgedanken. Wir
glauben nicht mehr ganz an das ,,Jahrhundert des Kindes®
und wollen dem wehleidigen ,,Nein®“ der Jungen und der
weichen Nachgiebigkeit der Alten, die durch ein materialistisches
Zeitalter ermiidet sind, ein tunfreudiges ,,Doch“ entgegen-
stellen. Wir wollen uns aufraffen, wir wollen unser Schicksal
meistern und wollen den Platz, auf dem wir gerade stehen,
mit unserem ganzen Sein ausfiillen, wollen der Jugend zeigen,
daf3 aus solcher Pflichterfiillung die herrlichste Freude wichst.
Wenn wir uns fest zusammenraffen, 1806t sich die Freude bannen.
Wir konnen von uns verlangen, daf3 wir uns freuen. Auch
Kinder steigen darauf ein. Wenn sie sich in ihrer Haltung,



T 2 2 Y N e e ] e = S R o T I N ] 2 2N 2 2N 2

in ihrer Arbeitstatigkeit gehen lassen, lassen sie sich auf-
fordern, aus gutgesinntem Herzen heraus stramm und tiichtig
zu sein, und wire es zunachst auch nur fir einen ‘Augen-
blick, weil dann gewil} in der Seele ein tiefes Glicksgefiihl,
eine hohe Befriedigung aufleuchtet, und sie versuchen sofort,
aufrecht zu sitzen, besser zu gehen, die Arbeit recht und exakt
zu machen. Nie wird ein Kind erkliren, es sel getiuscht
worden. So wird man iberhaupt sehen konnen, daf3 der nach-
lissige Mensch sich wieder zusammennimmt und bestrebt ist,
das Gliicksgefiithl durch tlchtigeres Leben festzuhalten; statt
feige vor der Pflicht auszukneifen, das Leben kraftig zu be-
jahen. — Die Freude — die Siegesfreude — reil3t das Kind
iiber Hindernisse hinweg, sie 18t ithm ein herrlich Seelenbad
und weckt machtig das Selbstvertrauen, das nun den Menschen
zum Tragen auch schwerer Opfer befihigt. Und wir erreichen
auf diesem andern, vornehmeren Wege, was die Anstalten vor
Zeiten durch absichtliche Armseligkeit oder durch ein hartes
,,2Du mul3t!“ erstrebten. Gibts etwas Herrlicheres auf der
Welt, als zwel Kinderaugen, aus denen neu erwachende, stolze
Freude blitzt? Es tritt eine Veranderung ein, die Spitteler im
1. Gesange des 2. Teiles seines Olympischen Friihlings mit
glihenden Farben also schildert:

So schleppte sich die Reise wie ein Leichenzug.
Verdrossene Gebeine, Stohnen und Geweine,

Und alle schmachteten gen Himmel im Vereine.

Mit Miihe, dal3 der Fiihrer unablidssig Trosten
Vermochte, dal3 sie wenigstens vom Fleck sich losten.
Der trieb die Nachhut vorwérts, jener lockte vorn,
Allein es mangelte der Nerv, der innere Sporn.

Still! horch! was hor ich brillen? Giel3bachdonnerstampf!
Und iberm Busch dort seht den Wirbelwolkendampi!

s, Jchor!“ Tripp trapp begannen — he, was soll das heillen? —
Die Gotter haufenweise haltlos auszureiflen.

Gleich Bocklein, wenn sie nach des Hirten salziger Hand
In Wirbelspriingen kommen meckernd angerannt,

Oder gescheckten Kélblein, wenn beim Jodelrufen

Sie heimwirts hiipfen, nérrisch wippend mit den Hufen.
Und hui! die Kleider abgeworfen, blank und nackt,

Die aufrecht, die kopfiiber in den Katarakt.

Dort, wo am heftigsten der Brunnensprudelrauch

Sich wolkte, sogen mit der Nase erst den Hauch,

Dann mit dem Munde sie den Quell in vollen Ziigen.

Sie konnten wohl dem Durste, nie der Gier geniigen.



EECa o ta b e e baneasanran . 43 conrantatanratan o CAREERCER

Und als der Mund nicht linger mochte — leider! schade! —
So gonnten sie’s der Haut und wandten sich zum Bade,
Bachabwirts tauchend in den grollgemuten Teich.

Ein Bad ist wenilg, darum mit dem Bad zugleich

(Geschah in jauchzender begliickter Atemklemme

Ein Wassertanz, dald tUberflutete die Schwemme.

Gleich einem Morgenchor erschreckter Papageien
Durchzeterte den Wald der Frauen ndétlich Schreien.

Doch stummen Mundes mit gewaltigen Armen braute

Den Teich die Mannschaft, dal3 der Gegenschwall sich staute.
Mutwill alliiberall, Frohsinn und Lachen blitzte,

Und jeder troff von Gischt, der rundum klatscht und spritzte.
Zum letzten krochen unter stetem Weh und Ach

Zogernd und maulend sie aufs Ufer allgemach.

Doch wie sie nunmehr tappend durch den weichen Rasen
Biicklings das Schuhzeug. und Gewand zusammenlasen

Und, auf den Boden kauernd, das erhobne Bein

Mit spitzen Zehen zieiten in den Strumpf hinein,

Sieh, da erwies sich von des Ichors Machenschaft

Ihr Leichnam so vermehrt an Wuchs, Gewicht und Kraft,
Daf3 ihrem groflern Umfang, ihrer hohern Linge

Zu knapp die Kleider waren und der Gurt zu enge.
,,Ach!“ klagte Pallas, ,,hilf mir, lieber Hermes du!

Ich bringe diese Dainionsschnalle nimmer zu.“

,,Jch weil} nicht, was mein Busen heut sich unterfingt,*
Schmiaht Aphrodite, ,,dal} er alle Spangen sprengt.”

Ein jeder war verstirkt nach aullen wie nach innen

Vom Ichor, den sie spiirten in den Adern rinnen.

Und als sie jetzt den Hain hinab mit Chorgesang,

Das Auge mutdurchblitzt, in taktbeschwingtem Gang,

Auf keck erhobner Stirn die lustigen Hiite quer,

Den Feldweg stampften — ,,Platz da!“ — Arm in Arm daher,
Da flisterte das Volk bewundernd sich ins Ohr:

,2Das sind dieselben Gotter nicht mehr wie zu-
[
VOT.

Damit ist das Tun des Kindes grundsitzlich auf Freudig-
keit eingestellt. Diese Frohlichkeit des Herzens zieht auch
das Kleinste in seinen Bereich. Aus diesem Erdreich steigen
Freuden wie Blumen empor. Das wollen wir Anstaltvor-
steher. Wir wollen das Anstaltsleben mit recht viel Freuden
durchsonnen. Das Kind sollte immer wieder eine Freude vor
sich sehen. Erwartung schafft eine gehobene, bejahende, die



EEREACA rantanrantaneanranran 44 cancanearancanrancanranraean

Tatkraft steigernde Stimmung. Darum steht iiber unserer Haus-
tire seit Jahren der Spruch: ,,Mehr Freude!®

Wie heilt sich ein verlassen Herz,

Der dunklen Schwermut Beute?

Mit Becherrundgeldute?

Mit bitterm Spott? Mit frevlem Scherz?
Nein, mit ein biflchen Freude!

Wie flicht sich ein zerrillner Kranz,
Den jach der Sturm zerstreute?
Wie kniipft sich der erneute?

Mit welchem Endchen bunten Bands?
Mit nur ein billchen Freude!

Wie siithnt sich die verjahrte Schuld,
Die bitterlich bereute?
Mit einem strengen Heute?
Mit Biilerhaft und Ungeduld?
Nein. Mit ein billchen Freude!
C. F. Meyer.

Nur, wenn wir Menschen der innern Verpflichtung sind,
wachst aus den Lebensakkorden Arbeit, Leid und Freude wirk-
lich eine grof3linige, sieghafte Melodie heraus. Die innere Ver-
pflichtung drangt zur Verwirklichung, zur Tat und gestaltet
sich zur Arbeit. Storungen dieser Verwirklichung durch dullere
und innere Hemmnisse — ungiinstige Verhiltnisse in der Um-
welt, des menschlichen Organismus, der Begabung und see-
lische Defekte — finden ihren Ausdruck im Leid, das zur
Schuld wird, sobald der Wunsch zur Verwirklichung der innern
Verpflichtung nicht wach bleibt und diese voriibergehend oder
dauernd ausloscht. Das ist der Segen des Leides, dal3 es uns
die Hemmnisse zum Bewulitsein bringt und uns zur Organi-
sation des Widerstandes gegen dieselben aufruft. Gelingt uns
die Verwirklichung — sie wird immer eine relative sein; vom
Narren oder vom Weisen verlangt man nicht dasselbe —, so
ersteht uns die Freude. Darum sind Arbeit, Leid und Freude
die Erziehungswege und es miillte merkwiirdig zugehen, wenn
ein normaler Mensch durch ihre planvolle Anwendung nicht
zur Entwicklung kime. _

Auf solchem Boden sind denn auch die schonen und grollen
Erfolge unserer Anstalten zu erklaren. Und wird es begreif-
lich, wenn Kinder trotz aller Lockvigel sich in den Anstalten
wohl befinden und es vorziehen, eher in einer Anstalt zu sein,



als zu Hause in gefahrdeten Verhiltnissen. Auf solchem Boden
wird wertvolle und vaterlandische Arbeit getan, und das Vater-
land, das die Hotellerie nicht konnte Not leiden sehen, darf
unsere Arbeit mit ruhigem Gewissen, etwas Rechtes zu tun,
unterstiitzen. Ruhig diirfen Behorden und Private ihre Kinder
unsern Anstalten anvertrauen.

* *
%

Die Zeit liegt noch nicht weit hinter uns, da die Welt
eine gewaltige Werkstitte war. Durch die ungeahnte Ent-
wicklung der Technik veranlaf3t, zwang der machtig aufblithende
Industrialismus die Arbeitenergien der ganzen Welt wie des
Kinzelnen in seinen Bann. Der Industrialismus und die Uber-
schiatzung der intellektuellen Seite der Arbeit, die Uberschitzung
des &dullern Erfolges machten den Menschen blind und ent-
werteten in seinen Augen die ethischen und sozialen Giiter.
Es folgte der Zusammenbruch im Weltkriege.

Jedes Ubermafl im Leben der Viélker wie im Einzelleben
wird zum Verhangnis. Man denke an Zeiten, da man im Leiden
schwelgte, wie zur Zeit Goethes oder der Geilllerfahrten —
an Zeiten des Schwelgens in falsch verstandener Freude: Ge-
nuf3 und Vergniigen, wie vor dem Untergange des romischen
Reiches.

Aus der innern Verpflichtung, aus der richtigen Einstellung
zu Arbeit, Leid und Freude, aus der Vertrauensstellung zu
den Hauseltern und von ihnen aus zu den Mitzoglingen und
zum ganzen Hause ergibt sich von selbst ein feines Gefiihl
fiir den Zusammenhang unter den Menschen, ein tilichtiger
Hausgeist, sodall jedes Einzelne sich leicht und willig in
den Gesamtorganismus einfligt, und damit ergibt sich von
selber eine freie, ungezwungene, freudige, in sich selbst feste
Ordnung und straffe Disziplin., Wir machten frither
vielleicht den Fehler, dal3 wir das Kind zuerst in eine stramme
dullere Ordnung -hineinstellten und wéahnten, das Andere ergibe
sich hieraus. Wir haben die Wirkung zur Ursache gestempelt,
wahrend sie nur Folge der innern Verpflichtung, der richtigen
Einstellung zu Arbeit, Leid und Freude ist. Wenn das Kind
sich innerlich verpflichtet fiihlt, dann merkt es, daf3 es seine
eigene innere Disziplin in sein Leben, in all sein Tun hinein-
zutragen hat. Die dullere Disziplin ist dann nur ein Ausfluld
der innern Einstellung. Kein Haus, keine Gemeinschaft, kein
Staat kann ohne eine gewisse dullere Ordnung, ohne Gesetz
auskommen; aber der Gehorsam gegeniiber Gesetz und Ord-
nung erfolgt dann aicht mehr aus Fureht oder Zwang, sondern
aus innerer, freudiger Notwendigkeit. Wir erinnern an unser



] Y o o o ey e A ey S N R N N A e P U o R T )

Motto! Aus dieser Lebenserfahrung erwichst im Kinde auch
die Kraft zum Opfer, zur Hingabe fiir das Andere und fiir die
Gesamthelt, das Erbarmen, das Verstindnis fiir das grofle Ge-
bot der Niachstenliebe, erwichst im Kinde eine tiefe, das ganze
Wesen erfassende, niichterne Religiositédt, erwichst im
Kinde eben jenes Vertrauen, das, auf tiefem Eingehen in die
feinsten Regungen der Kindesnatur beruhend, Fundament und
Ziel der Erziehung bildet und imstande ist, die Hemmungen,
die einer gedeihlichen Entwicklung der Kindesseele im Wege
stehen, aufzudecken und wegzurdumen. Dieses Vertrauen fiihrt
so zu gelauterter Erkenntnis und zielbewulitem Willen und
bringt die Stromungen des Unterbewulitseins in Einklang mit
der innern Verpilichtung. Das Kind wird ein freierMensch.
Aus dieser Freiheit heraus findet es die rechte Stellung zu
seiner Pflicht, zur Arbeit — zu den unabwendbaren Stol3en
des Lebens: zum Leid, das ihm zur Kraftschule wird — zur
vertieften Freude, die ein Ausflull innerer Befriedigung ist.
So wirkt das Vertrauen das Leben und wirkt sich in ihm aus.

#* . S
E

Was wir eher auf erfahrunggemillem Wege gefunden
haben, lehrt uns die moderne Wissenschaft auf Grund rein
empirischer Erkenntnis in der empirischen Psychologie und der
Psychanalyse. Auf ihnen fullend ziehen neuere Pgychologen,
wie Baudouin, Eymieux noch viel weitergehende Konsequenzen,
welche das Verhiltnis zwischen Wille und Unterbewul3tsein,
zwischen Tun und Erkenntnis zum Gegenstande haben und es
in ganz ungewohnte, zum Teil noch umstrittene Beleuchtung
bringen. Wir gehen mit ihnen den gleichen Weg, wenn sie
von einer mehr autoritativen KErziehung abriicken, die sich
vornehmlich nur an die dullern Erscheinungen des mensch-
lichen Tuns hielt und darum mit Lohn, Tadel und Strafe er-
ziehen wollte, — und wenn sie dafiir aus der Kenntnis des
menschlichen Werdens all die feinen, verborgenen Hemmung-
faden aufzudecken, zu losen und die Quellen der Entwicklung
frei zu machen suchen, um das Kind zu tiefer, innerlicher,
eigener Verantwortlichkeit, zu den ethischen Grundprinzipien
— und damit zu Gott — hinzufiihren.

Sie haben uns aufgedeckt, unter welcher Fille uns un-
bewulter, michtiger Einfliisse wir stehen, wie jeder Gedanke,
jedes Wort, jede Tat eine unverloschbare Spur in uns hinter-
1a03t. So verstehen wir den gewaltigen Einflu} desGedankens
— im Zeitalter Coués wird man das nicht weiter beleuchten
miissen, '



] Y e e =y 2o T Dy T e S A (R 2 1= N T o o P o oy

verstehen den gewaltigen Einfluld des Milieus, das un-
unterbrochen, stindig am Menschen wirkt und ihn nach seinem
Sinne formt, wenn er es nicht bewullt in seinen Dienst stellt,

verstehen weiter den machtigen Einflull der gesell-
schaftlichen Einschidtzung des Menschen und umge-
kehrt seiner Einschiatzung der Gesellschaft, wie auch seiner
personlichen Einstellung zum Schicksal,

verstehen endlich die grofle Bedeutung der kodorper-
l.ichen und geistigen Gesundheit fiir die innere Ent-
wicklung.

Das sind Wege zur Vertiefung des Vertrauens, Wege zu
tlichtigerer Arbeit, zu groferer Kraft in Freud und Leid.

Wir Anstalterzieher wollen uns darum die Ergebnisse der
modernen wissenschaftlichen psychologischen Forschung freudig
zu eigen machen, wollen durch diese kistlichen Edelreiser un-
serer Anstalttitigkeit zu reicherer Bliite und reicherer, kost-
licherer Frucht verhelfen. Je tiefer wir in die psychologische
Erkenntnis eindringen und je besser es uns gelingt, unsere
Prinzipien, unser Anstaltideal zu verwirklichen, um so sicherer
hoffen wir, Institutionen erstehen zu sehen, die ihre grolle
Aufgabe in der menschlichen Gesellschaft erfiillen konnen, die
nicht nur als notwendige Ubel ein kiimmerliches, millachtetes
Dasein fristen, sondern von der ganzen Gesellschaft geschiitzt
und getragen werden.

Dann erfaBt die Anstalt das Kind so tief, so in seiner
ganzen Personlichkeit, dall wir seinem Leben Inhalt, seinem
Wesen Gepriage geben. Sie erfalit es durch die Macht der
Gedanken, denen sie durch die innere Einstellung des Kindes
Klarheit, Richtung und Freiheit gibt. Welche Moglichkeiten
eroffnen sich da dem erstaunten Herzen!

Dazu gehort freilich, dal3 die Hauseltern Zeit finden, mit
dem Kinde personlich und vertraut umzugehen. Wie kann ein
Hausvater den Tag erschopfen blo3 durch Verwaltung- und
Bureauarbeit, oder durch Stall- und Felddienst, die Hausmutter
bloB durch Hasten von einer hauslichen Kleinarbeit zur andern?
Soll nicht der ganze Verkehr des Tages eine personliche Note
tragen, eine bestandige Gelegenheit zum Sich-suchen und Sich-
finden sein? Dann wird alle Anstaltarbeit Lebensschule
und alle Anstaltschule Lebensarbeit sein.

Die Anstalt erfallt das Kind durch ein Milieu, dem m
doppelten Sinne eine suggestive Kraft innewohnt,. wie mcl_lt
leicht einem andern: es besteht aus Individuen, die alle die



gleiche Zielstrebigkeit haben und darum als eine geschlossene
Einheit mit um so grollerer Wucht dem gemeinsamen Ziele
zusteuern; es besteht aber zugleich aus Einzelpersonlichkeiten,
deren jede eine ganz besondere individuelle Veranlagung be-
sitzt, viel differenter als die einzelnen Glieder einer Familie,
und die dadurch der Einheit einen grollen Reichtum von An-
regung und Assoziationen geben.

Daraus folgt, welche Sorgfalt man dem Milieu geben mull.
Man verfillt. einem Kardinalfehler, wenn man meint, mit ge-
ringem Anstaltpersonal auskommen zu wollen, weil es weniger
kostet. Die grollen Schwierigkeiten, die der Hausvater in seiner
Aufgabe zu losen hat, werden dadurch ins Ungemessene ge-
steigert. Das Anstaltpersonal mulfl mit Bewulltsein, in voller
Erkenntnis seiner Pflicht, am Werke stehen, zur Anstaltleitung
halten und unbedingt im gleichen Sinn und Geiste mit den
Hauseltern arbeiten.

Das ist eine erste Vorbedingung dazu, das Milieu, das die
Kinderschar gegenseitig unter sich bildet, je nach Bediirf-
- nigsen zu gestalten. Dieses Milieu ist durchaus nicht immer
dasselbe. Es konnen durch besonders gefiahrdete Kinder oder
durch unvorhergesehene Storungen von aullen oder innen Stro-
mungen entstehen, die auch einen vorziiglichen Anstaltgeist Ge-
fahren aussetzen. Darum mul} der Anstaltleitung die Moglich-
keit geboten sein, solche gefihrliche Elemente besonders sorg-
faltig und von den andern losgelost in engstem Kontakt mit
ihrem Fiihrer zu erziehen. Eine solche Ausscheidung und Grup-
pierung, die nie zu einem starren System ausarten darf, kann
auch fiir kiirzere oder lingere Zeit nach andern, bestimmten
GGesichtspunkten wiinschenswert erscheinen. So behalt der Haus-
vater die Faden stets in seiner Hand und er bleibt der Kern-
punkt des Milieus. Auf diese Art hat man mehr Gewdhr, dall
der gegenseitige Einflul3 der Kinder ein guter ist.

Soll dieser zu voller Wirkung gelangen, so mul} die tig-
liche Arbeit und Lebensweise so gestaltet werden, dald der
Kinderschar geniigend Zeit, Raum und Mulle zum gegenseitigen
ungezwungenen, freien Verkehr untereinander gewahrt ist.

Zum Anstaltmilieu gehort auch das Anstaltgebidude. Es
muld wohnlich, heimelig sein fir die Zoglinge. Eine zweck-
dienliche Einrichtung mit Umgeldnde und Spielplatz hilft Auf-
sicht und Kontrolle auf ein Minimum beschrinken und gibt
dadurch dem Zoégling das Gefiihl der Freiheit, der Selbstindig-
keit und der Selbstverantwortung. Wie viele Einfliisse werden
von einem gut gepflegten, wohlorganisierten oder von einem



tatanatantantantawaeateznr . 19 covcaeacaneaeaicaeaeaeay,

aus finanziellen Griinden vernachlissigten Hause auf das Unter-
bewulltsein des Kindes in gutem oder schlechtem Sinne ein-
wirken und seine Selbstdisziplin fordern oder hemmen.

Eine grolle Gefahr, aus der wir vielleicht noch keinen
glicklichen Ausweg gefunden haben, droht der Anstalt durch
die Abschlieflung von der Aullenwelt. Leicht bleibt dann ein
wenig Anstaltgeruch am Zogling hingen. Wir diirfen den An-
sehluls nach aullen frohlich und in weitgehendem Sinne wagen, -
wenn die Anstalt ein fest verbundenes Ganzes ist, als dessen
bedeutungvolles Glied der einzelne Zogling sich fiithlt und zu
dem er deshalb gehoren will. Ist er durch ein tiefes Vertrauens-
verhiltnis und durch ein gegenseitiges, volliges Verstehen mit
der Anstaltleitung und mit dem Hause zusammengewachsen,
so diirfen wir vor seinen Augen alle Schranken gegen die
Aullenwelt niederreilJen. Das ist aber aullerordentlich wertvoll,
well er ja spater in diese Aullenwelt zuriickkehren und in ihr
fruchtbringend wirken soll, — weil er ihrer machtvollen An-
regung auch in der Anstalt nicht entraten kann — und weil
endlich das Anstaltleben selbst dadurch eine reiche Befruch-
tung und Abkidrung erfihrt. Die lebensvolle Verkniipfung der
Interessen und Eigenart der Zoglinge mit denjenigen der An-
stalt und der AuBenwelt erweckt im Zogling das Bewul3tsein,
nicht mehr nur ein Anstaltinsasse, sondern ein vollwertiger
Mensch zu sein, der mit Recht fiir sich einen sichern Platz
und Beachtung seiner Mitmenschen wieder fordern darf. Er
wird dann aber sich selbst, der Anstalt, der er alles verdankt,
seinen Mitzoglingen und der Gesellschaft gegeniiber sich ver-
antwortlich fithlen. Die Anstalt fiihrt 1thn so seiner geistigen
Gesundung entgegen. Er sieht sich in seinen guten Traditionen
verstarkt und fiihrt mit um so grollerer Kraft den Kampf um
sein besseres Ich. Und wieder wird auch diese Erkenntnis
ihn fester mit der Spenderin dieser Gesundheit und Kraft ver-
binden.

Mit der innern und adullern Entwicklung der Anstalt mull
sich ihre Einschitzung und ihr Ansehen im Volksganzen von
selbst verbessern, in erster Linie aber bei denjenigen Kreisen,
die einen bestimmenden Einflul3 auf die Anstalt haben: bei
Behorden und gemeinniitzigen Institutionen. Dadurch regelt
sich auch das Verhdltnis mit den Angehorigen der Kinder.
— Die vermehrte Wertschatzung der Anstalt erleichtert den
Angtalteltern umgekehrt wieder die Beeinflussung der Zog-
linge. Damit ist zugleich der Grund zu einem erfolgreichen,
ungezwungenen Verkehr der Ausgetretenen, in Stellung und
Beruf Stehenden zu den Hauseltern gelegt.



CaCa Can Cam Can b CEnCanbantzr. D)  Cotiaitan bt bai CaCan Do batan

Die Wertschidtzung und die erspriellliche Arbeit der An-
stalt hangt endlich wesentlich von der Kommission ab, die die
Anstalt nach aullen zu vertreten, liber ihre innere und Hullere
Entwicklung zu wachen hat, mit vollem Verstindnis und voller
Kraft, eines Geistes und eines Zieles mit den Hauseltern arbeitet,
Verhdltnisse und Umstidnde schafft, die diese Entwicklung
sichern. Nie steht ja vor demselben schweren Arbeitpensum
wie wir. Wohl uns, wenn sich opferfreudige, weitblickende
Méanner und Frauen fir unsere Kommissionen finden lassen!

Eine Anstalt kann auch unter primitiven Verhaltnissen bis
zu einem gewissen Grade gedeihen, wenn sie innerlich gesund
ist. Thre volle Wirkung wird sie aber nur dann entfalten konnen,
wenn ihr eine zielsichere, allseitige Entwicklung gewihrleistet
ist. Damit darum die Anstalten das werden und bleiben kénnen,
was wir von ihnen fordern, miissen wir verlangen, dall alle
einsichtigen Kreise zusammenstehen und mithelfen, dal} die An-
stalten nicht dazu verurteilt sind, wegen mangelnder finanzieller,
intellektueller und moralischer Unterstiitzung bei halber oder
schlechter Arbeit stehen zu bleiben.

Eine Anstalt zu griinden und hiefiir begeisterte Helfer zu
finden, 1st nicht schwer; sie aber zu erhalten, durch die Not
des Lebens zu fiihren, in die Liicken, die in die Reihen der
Freunde gerissen werden, neue opferfreudige Mitarbeiter, Mit-
kampfer zu finden, das ist schwer. Da tlirmen sich Schwierig-
keiten liber Schwierigkeiten auf. Es ist das Schicksal jeder
menschlichen, noch so idealen Organisation, dall das Interesse
fir sie mit der Zeit erlahmt und sich verflacht. Es tauchen
neue Aufgaben und Ziele auf, die es gefangen nehmen, wenn
sie auch hiufig genug an Bedeutung und Tiefe hinter den
alten Zielen zuriickstehen. Es brausen Feste und Jubilden durch
das Land, die unbedingt gefeiert werden miissen. Sogenannte
gemeinniitzige Veranstaltungen werden inszeniert, auf deren
Geberlisten man die GroBe seiner Nichstenliebe in Zahlen
dokumentieren kann. Zu gleicher Zeit, da die Subventionen
an auswartige Flirsorgeanstalten auf Grund eines grofritlichen
Beschlusses verweigert werden muldten, trugen die Schiitzen-
vereine desselben Kantons 10,000 Fr. freiwillige Spenden dem
Aarauer Festkomitee zu beliebiger Verwendung zu. Schiitzen-
feste samt ihrem Becherklang und ihrem Meer von brausender
Freude, in das auch alte, ergraute Kopfe gern untertauchen,
sind eben eine hochpatriotische Heldentat, vor der wir mit
unsern anders gearteten Zielen — Gutmachung der gesell-
schaftlichen Schidden — in Kleinheit verkriechen miissen.



CEnCEnCE O b CanCanCantantar )]  ConCanCiiban CanCanten CanbanCa

Es versiegen die Quellen fiir die Stillung unserer Note.
Wie oft sind Petitionen und Hilferufe an gemeinniitzige Organi-
sationen, an hohe und niedere zustindige Behorden von ein-
zelnen Anstalten oder ,,anormalen Vereinigungen‘ aus ergangen.
Diese Bitten stehen bis jetzt vor verschlossenen Tiiren still,
weil der gesetzliche Boden, dieselben zu erfiillen, tatsichlich
fehlt. Wenn aber fir deutsche, dsterreichische oder franzosische
Soldaten, flir deutsche und 0Osterreichische Kinder, russische
Hungersnot Tamtam geschlagen wird, dann brechen die stillen,
goldenen Briinnlein auf und flieBen im schonen leuchtenden
Sonnenschein der Offentlichkeit glitzernd zu einem gewaltigen
Strome zusammen. Unsere Aufgabe vertragt keinen solchen
Tamtam, und so steht das arme Schweizerkind im Dunkel seiner
Vergessenheit, in den Hudeln seiner Verwahrlosung unbeachtet
da. Unsere Werke und Ziele sehen wir zu etwas Nebensich-
lichem, Unbequemem, zu einem notwendigen Ubel herabgedriickt,
und es bedurfte, und bedarf noch, der gewaltigen Energie
der Stiftung Pro Juventute, diese Aufgaben wieder in den
Vordergrund zu ricken.

Es liegt gegenwirtig zudem mehr als je in der Luft, an
den Anstalten zu kritisieren. In der allgemeinen Unzufrieden-
heit, die seit Kriegsende alle Stéinde ergriffen hat, liegt es
zum Teil begriindet, dall man nun auch an den Anstalten aller-
lei Fehler und Schwichen sieht und deren Schilderungen ein
offenes Ohr leiht. Stilirzende Weltanschauungen, das Tasten
und Suchen nach neuen Wegen, auch in der Jugenderziehung,
helfen da mit.

Sie alle kennen einen unserer Richter. Sie kennen auch
seine Anklageschriften: ,,Anstaltsleben* und ,,Ich schweige
nicht“. Seine Anklagen enthalten gewilJ manche Wahrheiten.
Es kann ja fiir uns nur niitzlich sein, Looslis Biicher mit Auf-
merksamkeit zu lesen und uns dann zu prifen, wo wir es an
Geschick, Takt, an Liebe und Treue haben fehlen lassen. Seiner
Kritik mangelt aber die Gerechtigkeit. Seine Biicher sind eine
tendenziose Aufmachung, die bewul3t verallgemeinert und durch
poetische, von falschen Urteilen beeinflul3te Stimmungmalerei
ein falsches Gesamtbild schafft. Die Unwahrhaftigkeit seiner
Biicher besteht auch darin, daf} er bewul3t {ibergeht, wie auch
die Anstalten eine Entwicklung hinter sich haben. Die An-
stalten sind ein Produkt ihrer Zeit, und es geht nicht an, aus
unserer Erfahrung, aus unserem Empfinden heraus fritherem
Konnen und gutem Wollen alle Grofle abzusprechen. Er er-
kennt nicht, welche Entwicklungmoglichkeiten auch einer
Lebensgemeinschaft, wie sie unsere Anstalten darstellen, inne-



CERCERCAaCaCatantantantatanr DY CatabantbanbanCantan Cantantat

wohnen, — heute, bel unserer weit reicheren, klareren Erkennt-
nis der Kindesseele — erst recht innewohnen.

Damit sind wir zum Schlusse gekommen. Unsere Arbeit
will nur eine Orientierung sein. Eine Reihe von Fragen haben
wir gar nicht beriihrt, andere nur leise gestreift. Ihre Losung
wiirden wir aus unsern prinzipiellen Erwidgungen heraus zu
finden suchen.

Wir wissen, dafl wir hohe Ziele gesteckt haben. Sie wollen
uns darob nicht gram sein. Die personlichen Schwierigkeiten
und innern wie aullern Note, mit denen wir Anstalteltern
kampfen miissen, kennen wir sattsam aus eigener Erfahrung.
Gerade deswegen miissen wir ein Ziel vor Augen haben, das
iiber der Gegenwart steht, sonst verlieren wir uns in der Klein-
arbeit und in den Sorgen des Alltags. Wir wollen uns an dem
Ziel, das vor unsrer Seele lebt, immer wieder aufrichten,
und wenn wir es auch nie vollkommen erreichen, wollen wir,
so wir Verstindnis und Hilfe bei den Mitmenschen finden, es
nach unsern Kraften zu verwirklichen suchen.




	Was sind dem Staate unsere Erziehungsanstalten? : Familien- und Anstaltserziehung - Erziehungswege

