
Zeitschrift: Verhandlungen des Schweizerischen Armenerziehervereins

Herausgeber: Schweizerischer Armenerzieherverein

Band: 42 (1924)

Artikel: Von der Seele in der Anstalt

Autor: Buchmüller, Hans

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-805764

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 16.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-805764
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Von der Seele in der Anstalt.
Von Waisenvater Hans Buchmüller in Bern.

Werte Berufs- und Weggenossen!

Tüchtige Anstaltsleute, Qualitätsarbeiter, einflußreiche
Erzieherpersönlichkeiten möchten wir sein. Um uns her aber liegen
tausend Schwierigkeiten und Hindernisse, die sich nicht kurzum
wegräumen lassen, sondern in schwerer Arbeit müssen
überwunden werden. Der eine seufzt unter finanziellen, der andere
unter räumlichen, der dritte unter landwirtschaftlichen, alle
unter dem Drucke von Erziehungssorgen. Mancher wird
leicht fertig mit der Jugend, seien es Buben oder Mädchen oder
beides, nicht aber mit den Erwachsenen, seien dies
Komiteemitglieder oder Dienstboten. Und jeder, wie gewandt er in der
Überwindung der äußern Hindernisse sein mag, muß zugeben,
daß in ihm selber Hemmungen wohnen. Entweder fehlt es an
Gesundheit oder an Erfahrung, oder an Ausbildung, oder an
Spannkraft, oder an Freude, oder an sonst einem wesentlichen
Gut. Mit Hebbel möchte mancher ausrufen: „Der ich bin,
grüßt trauernd den, der ich sein sollte!" Die uns beherrschenden

Minderwertigkeitsgefühle sind durch keine Anstrengungen
völlig zu verscheuchen.

Gestehen wir's nur — niemandem zur Freude und
niemandem zum Leide — unumwunden zu: Es lebt viel
Minderwertiges in unseren kleinen Welten, Anstalten genannt. Daran
sei kurz erinnert, obwohl wir zusammen gekommen, um uns
unseres Berufes zu freuen. Auch demütigende Einsicht kann
heilsam wirken. Leider ist vieles wahr von dem, was uns
berufene und unberufene Kritiker, Dichter und Dichterlinge, teils
höflich, teils grob vorwerfen. Zu den allgemeinen menschlichen
Schwächen gesellen sich mitunter Taktlosigkeiten, Ungerechtigkeiten,

sogar Rohheiten. Wer von uns ohne Sünde ist, der
werfe den ersten Stein. Ich möchte keinen Mißton in diese
Versammlung tragen; aber gestatten Sie mir doch, es zu sagen,



24 v^av^üx^av^nt^üv^üxhsac^ic^üc^ix

daß ich während Jahren von unseren Vereinigungen den
Eindruck gewann, sie bestehen zum Teil aus der Pflege einer
ungesunden Selbstgefälligkeit und in einem zu starken Hervorheben

des Gedankens: „Wir sind, die wir sind! So treu und so
viel und so hingebend und so tadellos wie wir arbeitet sonst
niemand!" Verehrte, das ist nicht wahr, und wenn's wahr wäre,
dann sollten wir's nicht selber kundtun. Prüfen wir uns lieber
und vergleichen wir uns mit solchen, die mehr leisten, nie aber
ein Wörtlein der Anerkennung vernehmen.

Gewiß, der Anstaltsbetrieb ist voller Last und Leid und
Druck und Sorge. Aber er läßt auch Schönheiten eigener Art
erleben; ich erinnere nur an die Möglichkeit, sich selber zu
entwickeln, sich auszuwirken und in einem Königreiche, wenn
auch in einem gar kleinen, der erste Diener zu sein. Wäre es
übrigens einem Anstaltsfreunde möglich, mit einem Lastauto
vor sämtliche Anstaltsgebäude der Schweiz zu fahren, um alle
Sorgen und Hindernisse aufzuladen und wegzuführen, ich
befürchte, er würde mancherorts mit den Kümmernissen auch
das Beste wegnehmen, ich meine das fördernde Leiden, das
Ursprüngliche, die Eigenart, die Seele. Er würde, indem er
innere Not und Bedrückung auflüde, auch einen guten Teil
dessen rauben, was dem Berufe die innere Weihe verleiht.

Seien wir übrigens unbesorgt. Jener Mann mit dem Auto
erscheint einstweilen nicht. Im Gegenteil: die neue Zeit mit
ihrer Betriebsamkeit und ihren Forderungen bringt eher neue
Lasten. Sich rüsten für vermehrten Trägerdienst, das ist jetzt.
Losung. Wie das? Indem wir innerlichen Kraftspendern und
Sorgenbrechern Einlaß gewähren und vor allem d a s in unseren
Anstalten hegen und pflegen, was Seele ist.

Unser Haus muß davon erfüllt sein vom Keller bis zum
Estrich. Alle Bäume, alle Herzen, alle Verfügungen, alle Freuden

und Leiden und Sorgen und Feste müssen durchwirkt und
belebt sein von dem, was wir Seele nennen. Denn wäre unser
Haus in feinstem Stile erbaut, mit Marmortreppen und allem
modernen Komfort versehen, gleichzeitig aber seelenlos, so
würden die Insaßen frieren und sich unbehaglich fühlen. In
dem Bericht von 1922 über einen Aufenthalt in den Vereinigtem
Staaten mit besonderer Berücksichtigung der Straf- und
Erziehungsanstalten (von H. Kellerhals) findet sich die bezeichnende

Stelle: „Die Erziehungsanstalten unterscheiden sich stark
voneinander, jede hat ihre Eigenart. Einzelne sind neu und
pompös ausgestattet, andere sind älter und würden nicht mehr
den hygienischen Regeln entsprechen. Doch habe ich immer
wieder gesehen, daß in alten Gebäuden ebenso Gutes und



r„, r.-1 r ['„.It t C._ i Cii.cCi-it r,J,ï? 25 P^iïP£ïïC£ïîp£>ÎP£ïïI^ïïCSÎCSiî(iSÏC£îî

Besseres geleistet wurde als in neuen Palästen. Im Staate
Washington ist eine große Mädchenerziehungsanstalt nach den
modernsten Grundsätzen erbaut worden. Im Administrationsgebäude

staunt man über künstliche Teiche mit Goldfischen
und tropischen Pflanzen darin. Geht man aber in die einzelnen
Gebäude, so sieht man die Mädchen trübe aussehend herumsitzen

oder sich wie Hampelmänner im Takte bewegen.'' Nicht
wahr, da ist uns eine armselige Hütte, in der aber Seele wohnt,
lieber.

Mancher von uns möchte gerne baulich erweitern oder
umziehen, aber ach, die Mittel fehlen. Umso eifriger bauen
wir an dem Bau, zu dem weder Raum noch Geld nötig ist.
Führen wir Wagenladungen herzu von dem Material, das nicht
zu messen, nicht zu wägen, nirgends zu kaufen ist, das aber dem
alten Hause eine Ausstattung verleiht, die ihm kein Künstler und
kein Architekt zu verschaffen vermöchte.

In dem eben ausgesprochenen Satze liegt ein Widerspruch.
Was nicht zu messen und nicht zu wägen ist, das ist nicht
Material, kann also nicht aufgeladen werden, und eine klare
Definition zu geben für das, wovon hier gehandelt wird, ist
unmöglich. Versuchte ich's doch, flugs wäre die Seele fort,
auch aus dem Referat. „Wenn ihr's nicht fühlt, ihr werdet's
nicht erjagen." Doch hier ist niemand anwesend, der's nicht
fühlte. Ob wir mehr einer regiliösen oder ethischen oder
ästhetischen Lebensanschauung huldigen, darin sind wir alle
einig, daß jeder Zögling eine Seele besitzt, und wenn diese
nicht zur Entfaltung gelangen kann, dann sollte eigentlich von
Erziehung, erst noch von Anstaltserziehung, gar nicht
gesprochen werden dürfen.

In seinen „Propheten Israels" braucht der Alttestamentier
Duhm die Wendung „von der transzendenten Größe, die wir
Seele nennen." Gewiß, wir haben es mit einer in erster Linie
transzendenten Größe zu tun. Aber mit Recht dürfen wir auch
reden von der immanenten Größe, die wir Seele nennen, und
wenn wir Praktiker von der Seele in der Anstalt handeln, dann
betonen wir gerne die Immanenz der Seele, sogut wie wir von
einer Metaphysik des praktischen Lebens zu reden wagen. Darin
liegt das Erhebende, das Wesentliche und Eigenartige unseres
Berufes, daß wir fortwährend, also auch bei den banalsten
Arbeiten, Transzendenz und Immanenz, Physik und Metaphysik
zu einander in Beziehung setzen dürfen.

Das Buch der Bücher räumt der Seele eine hervorragende
Stellung ein und weist ihr eine eigenartige Aufgabe zu. Die
Psalmsänger reden von der Seele, als ob sie etwas persönliches



CiïTi CäE.7VSR VSRVSR KSTt CSîïCiSîî CiS( 26 CiSÜE2änciSf VSRVSRVSRVSRVSRVSRVSS

wäre neben der [Person, der sie gehört. An die Seele ergeht,
von ihrem eigenen Besitzer, der Befehl, Gott zu loben und nicht
zu vergessen, was er ihm Gutes getan. Oder es ergeht der Rat,
sich zu freuen, um wieder jung zu werden wie ein Adler. Fröhlich

lobsingen dem Schöpfer zwei Dinge: die Lippen und dazu
die. Seele, die Gott erlöset hat. Weil sie im Staube liegt, wird
sie der Obhut des Höchsten empfohlen. Sie kann entrinnen,
wie ein Vogel dem Strick des Vogelstellers und auf den Herrn
warten von einer Morgenwache zur andern.

Diese Person neben mir, dieses „was in mir ist" gehört
zum Wesentlichen meiner Persönlichkeit. Die Seele ist das, was
schreien, seufzen, loben, hoffen, dulden, vergessen, warten,
leiden, erheben, leben, doch nie sterben kann und wert ist der
Krönung mit Gnade und Barmherzigkeit. Dieser Teil unserer
Person fällt in erster Linie in Betracht, wenn wir uns Erzieher
nennen.

Damit wird allerdings unserem Beruf der Nimbus der
Wissenschaftlichkeit genommen. Aber degradiert wird er nicht.
Wir wissen, wie Psychologie und ihre verwandten Wissenschaften

gegenwärtig gut im Kurse stehen, bedauern oft genug, nicht
Zeit zu finden zu ehrlichem Studium. Zum Glück finden wir
Ersatz im persönlichen Erlebnis, wenn wir wenigstens ein
Verständnis haben für dessen Sinn und Wert in unserer Arbeit.
Zudem sehen wir, wie psychologische Einfühlung vorhanden
sein kann bei Menschen, die einhergehen wie Kinder. Wie
manche Mutter wT'eiß nichts von Triebhaftigkeit, nichts von
Komplexen oder von Sublimierung und erzieht hundert mal besser als
der Büchermann. Wir Praktiker achten auch Begriffe, die als
nichtwissenschaftlich gelten — es sei an das Wörtlein Segen
erinnert — weil wir sie als Realitäten erlebt haben, weil wir
längst erfahren, daß Erziehung ins Gebiet des Irrationalen reicht,
etwas Intuitives ist, daß wir uns also die wesenhaftesten
Erziehereigenschaft nicht durch Wissenschaft können vermitteln
lassen.

Es gibt eben auch eine Metaphysik der Kinderstube und des

praktischen Lebens. Da spielt das Seelische die Hauptrolle. Das
ganze Anstaltsleben bis zu den kleinsten Kleinigkeiten wird
dadurch beeinflußt und durchwirkt. Es ist, was das Öl in der
Maschine. Reibungen verschwinden. An Stelle von Härte tritt
Elastizität. Seele ist das Ausgleichende, Verbindende, Ordnende,
Befreiende. Seelische Einstellung ermöglicht natürlichen Kontakt,

ein wahres, gesundes Vertrauensverhältnis, wirkt auch als
konstanter Auflöser von Konflikten innerer und äußerer Art.
Vorwürfe über Parteilichkeit, Ungerechtigkeit u. dgl. werden



•c&ar^rr^Tf c^=v? 27 v^üc^nv^ac^ac^iv^av^av^ac^nv^i

seltener. Um recht anschaulich zu sein, sei in diesem Zusammenhang

die in letzter Zeit oft angetönte, heikle Frage berührt, ob
auf den sogenannten Herrentisch mitunter etwas anderes
aufgetragen werden dürfe, als auf den Knabentisch. Ist unser
ganzer Anstaltsbetrieb nicht bloß auf formalen Grundsätzen
aufgebaut, sondern auf iSeelenhaftigkeit, dann löst sich diese Frage
gleichsam von selbst. Die besten Grundsätze stehen in Gefahr,
starr, ja widersinnig zu werden. Einer seelenhaften Einstellung
passiert das nie. Sie ermöglicht vernünftige Dehnbarkeit, schafft
Frieden und Zufriedenheit; sie gibt dem Knaben, was des
Knaben ist, und 'dieser gönnt dann auch uns, was uns gehört.

Eine Anstalt, deren Leitung ausschließlich auf Grundsätzlichkeit,

Autorität, Organisation, Technik, Energie und Verstand
beruht, kommt mir vor wie ein vielfarbiger Blumenstrauß,
bezogen aus einer Papeterie. Betrachten wir den Strauß näher,
dann sind wir schwer enttäuscht. Von zartem Blütenstaub, von
herrlichem Duft keine Spur. Nicht gewachsen, bloß gemacht
sind 'die Blumen, die also diesen Namen gar nicht verdienen.
Schein, Blendwerk, elende Mache ist oft unser Tun, das wir
noch Erziehung nennen. Ist unsere Anstalt nur ein überhitztes
Treibhaus, ein Pflanzgarten der Eitelkeit, dann gedeihen die
jungen Pflanzen nicht, wie wohlgepflegt das Arrangement
aussehen mag. Papierene Blumen duften nicht, lederne Seelen
erziehen nicht.

Leider zwingt uns bisweilen die sogenannte öffentliche
Meinung, den äußern Schein zu pflegen und darob das Innerliche,

das nicht präsentiert werden kann, zu vernachläßigen.
Sogar Nahestehende kümmern sich oft herzlich wenig um den
unsichtbaren, alles durchdringenden und alles beherrschenden
Hausgeist. Schließt die Jahresrechnung ordentlich ab, laufen
keine lästigen Klagen ein, verursacht niemand einen Skandal,
dann ist alles recht, und das Institut erfüllt seinen Zweck
vermeintlich „voll und ganz." Ob die Zöglinge innerlich gefördert
werden, ob neben dem Intellekt auch Herz, Gemüt, Charakter
und Gesinnungsleben die rechte Pflege erhalten, ob die
Hausgenossen freudig atmen können, darnach fragt selten jemand.
Als ich einst im Bericht einige Worte darüber verlieren wollte,
wurden sie gestrichen mit der Begründung, solches gehöre nicht
in einen Verwaltungsbericht. Es gibt eben Verwaltungsmänner,
die eine Erziehungsanstalt nicht von einem statistischen Büro
unterscheiden können. Und es gibt Hausväter, die sich noch
geehrt fühlen bei der Anrede: Herr Verwalter. Mich dünkt,
diesen banalen Titel sollten wir gemeinsam in Acht und Bann
erklären.



RSïîC£ïïp£iîCSîïCÊïïC£ïîpéïïpÊïîC^rrFâïï 28 C^îïp£ï?p£ï?C^}p£îîC£îîp£î?C^î}C£îîK£ï)

Wir kennen das prächtige Wort „heimelig." Nicht daß ich
es übersetzen oder gar philologisch analysieren möchte;
inhaltlich ist es sicher verwandt mit Seele. Wo wir Seele spüren,
da fühlen wir uns heimelig, wo es heimelig ist, da spüren wir
Seele. Bei seelenlosen Menschen könnten wir uns nicht heimelig
niederlassen. Heimeligkeit läßt sich nirgends hineinzwängen,
auch nicht in eine Anstalt. Sie läßt sich aber, wenn Seele im
Hause wohnt, auch nicht hinaustreiben. Wir sind im Begriffe,
uns durch die moderne Hast, durch Betriebsamkeit und
Vielgeschäftigkeit die hohen Werte Heimeligkeit und Gemütlichkeit
verdrängen zu lassen. Hüten wir sie, wie den Augapfel, indem
wir durch Betonung des seelischen Momentes für sie den Untergrund

schaffen. Sonst könnte auch auf uns das Psalmwort
passen: „Da gab er ihnen ihr Begehr; aber er sandte Magerkeit
in ihre Seelen."

Ein wesentlicher Teil der Aufgabe, von der wir reden,
fällt der Hausmutter zu. Seele hineintragen in alle Winkel, das
ist ihr eigentliches Priesteramt. Zwar steckt sie tief in der
Realität des Lebens. „Was werden wir essen, womit werden
wir uns kleiden?" das sind die sie täglich, ja stündlich
bewegenden Fragen, und sie könnte erst noch verschieden betonen
und sagen: „Was — wenn's kein Gemüse oder noch keine
Früchte gibt — werden wir essen, oder was werden die 50
jungen Kerle, die Nimmersatten, wieder essen!" Den ganzen
langen Tag steht sie am Werk und leidet am Abend doch unter
dem Eindruck, nichts ausgerichtet zu haben. Aber die Arbeit
ist nicht umsonst getan. Auf ihren Gängen in Küche, Lingerie,
Krankenzimmer u. s. w. vermittelt sie, gewöhnlich unbewußt,
oft allein durch ihre Gegenwart, Ausgeglichenheit, Behaglichkeit,

Entspannung, Wärme. Dem bringt sie Früchte, jenem
Blumen dar. Der Köchin impft sie die salomonische Weisheit
ein: „Ein Gericht Kraut mit Liebe ist besser, als ein gemästeter
Ochse mit Haß." Dem Hausiererfraueli begegnet sie mit vollendeter

Liebenswürdigkeit, sogar der Bettler bekommt etwas zu
spüren von ihrer Innerlichkeit, Dem Hausknecht macht sie ein
freundliches Kompliment, weil er gestern den Hof so sauber
geputzt, und wahrhaftig, der Bursche reinigt ihn heute noch
besser. Dem Lehrer, den sie eben im Schulzimmer grimmig
schimpfen hörte, stellt sie hurtig Rosen ins Zimmer. Er
beachtet anfänglich die Röslein gar nicht; aber der herrliche Duft
mildert doch den bösen Grimm. Zieht sich ihres Gatten Stirne
in düstere Falten, dann glättet sie schmerzlos aus, bringt zum
Rauchtabak ein sauberes Pfeifchen, weist auf Beglückendes
hin — und alles wird wieder gut. Je mehr die Finanzen zu



Zurückhaltung zwingen, desto besser verstehe sie es, mit
geringen Mitteln große Werte hervorzuzaubern. Durch irgend
eine sinnige Überraschung, die wenig oder nichts kostet,
ergötzt sie alle. Jedes Jahr anders rüstet sie den Weihnachtsbaum.
Lauter Kleinigkeiten, doch nach Pestalozzi sind diese ja die
Grundlagen zu großen Prinzipien. Von der Hausmutter erhalten
die Anstaltsknaben „alli Tag e chli öppis fürs Gmüet." Sind
die rohen Bengel auch viel zu stolz, dies dankend einzugestehn,
sie wissen doch, wenn unklar: Diese Person bedeutet des Hauses
Eejahung. Sie ist's, die ein gutes Wörtlein einlegt für die Schar.
Sie ist das verständnisvolle Bindeglied zwischen Zöglingen,
Eltern und Anstalt. Sie mildert das angedrohte Strafmaß, ohne
deswegen dem Pädagogen vom Fach entgegen zu wirken. Weil
sie nicht bloß Nummern, sondern beseelte Menschen sieht, verfällt

sie nie in Schablonentum oder in Pedanterie. Keine Polle
spielend, nirgends sich aufdrängend oder laut befehlend, um alles
in der Welt kein „Weiberregiment" begründend, ist doch ihr
Einfluß ein alle Insaßen erquickender und nährender. Weit
über Perlen geht ihr Preis!

Seelische Einstellung erzeugt auch jenes delikate Ding,
jenen Erziehungsgehilfen, den wir Takt nennen. Der zeigt, wann
der Blick genügt, wann ein scharfes Wort am Platze. Der
vermeidet Ungerechtigkeiten, läßt hingegen den unverletzenden
Humor, das viel zu wenig gebrauchte Erziehungsmittel, zu
seinem Rechte kommen. Der Takt schweigt zur rechten Zeit,
schont und straft zur rechten Zeit. Immer und überall schafft er
als feinsinniger Psychologe, verscheuchend Mißstimmungen,
„Chäriton", Launenhaftigkeit, leidige Mißverständnisse,
überhaupt alles, was das freundliche Leben im Hause verelenden
könnte. Takt ist weit mehr als Korrektheit; er ist Korrektheit
mit Seele.

Ja wer wollte sie alle aufzählen, die Herrlichkeiten, die uns
beschieden sein könnten, wenn wir es besser verstünden, der
Seele die Türe weit aufzutun! Da gliche unser Heim dem
lieblichen Bilde von Matthäus Schiestl — waldiger Abhang, durchzogen

von lauschigem Bächlein, im Vordergrunde spielende
Kinder — und darunter der Vers:

Es sprudelt ein Wasser herunter den Hang,
Der Wald hat Seele, der Wind hat Klang,
Und ist in allen Dingen
Ein köstliches Singen.

Unser Thema ist leicht zu behandeln, solange wir nur von
der Aufgabe reden, Seele hineinzutragen ins Haus oder in die



<^tri£;(csgïîriS(CiisScÂ?tasï,cÂîciSîcaï) 30 caïiîcânc£iîc^ncaïîcsîîcisïîcïS?t^î?rÂif

Klasse, also gleichsam in über Verfügbares. Schwieriger sind
wir dran, wenn von der Beeinflussung der Psyche unserer
Zöglinge gehandelt werden soll. Unter Seelenpflege ist durchaus

nicht bloß die religiöse Beeinflussung verstanden. Diese
wäre ein Thema für sich, wohl wert, einmal vom Anstaltsstandpunkt

aus erörtert zu werden. Heute sei das religiöse
Moment nicht hervorgehoben, freilich auch nicht ausgeschaltet.

Des Menschen, insonderheit des Knaben Herz gleicht
einem schwer zugänglichen Schloß. Dieses zu öffnen und
seinen Mechanismus ganz zu verstehen, gehört zum Schwierigsten

unseres Berufes. Ja wenn das Bubenherz noch so ein Ding
wäre, das man aufsprengen und auf das man klopfen dürfte!
Doch die Psyche, die wir hier mit dem Ausdruck „Herz"
identifizieren, ist dehnbar, unfaßbar und voll ergänzender oder
widersprechender Beziehungen. Soviel© Zöglinge, soviel© Varianten.

Beim einen spielen Gemüt und Gefühl die Hauptrolle, beim
andern treibt vorab die Phantasie wunderliche Blüten, beim
dritten ist schwacher Wille auffallend und das alles beim
Einzelnen in den verschiedensten Abstufungen. Wir kennen
Verstandestypen und Sentimentale und solche, die Verstand und
Sentimentalität zu vereinigen verstehen, wie es andere fertig
bringen, Zynismus und Schamhaftigkeit zu offenbaren. Otto
lügt mich an, ohne rot zu werden, Fritz errötet, wenn ich ihn auf
einer guten Tat ertappe. Schmunzelnd betrachtet Ernst seinen
Kraftmuskel am Oberarm und fühlt sich gleichzeitig als
Schwächling. Innerhalb fünf Minuten benimmt sich Alfred wie
ein Herr Stadtrat und wie ein Kindskopf. Rudolf, dpr
unselbständigste von allen, markiert Selbständigkeit; Emil schwankt
zwischen Selbstzergrübelung und Selbstverhüllung.

Dieser innern Unausgeglichenheit und Hilflosigkeit wegen
bedarf das Bubenalter besonderer Pflege; „aber sie ist selten,
weil sehr schwer. Soviel reinste Freuden, soviel grimmige
Enttäuschungen warten dessen, der sie übt, und viele erfahren
nie, wie sie sich getäuscht haben," sagt Bauer in seiner Psychologie

der Jugendlichen. Gedenken wir schließlich der Schwierigkeiten,

die durch die oft plötzlich, manchmal langsam
einsetzende Sexualität entstehen, — wir wollen im übrigen dieses
Kapitel heute unberührt lassen — dann stehen wir vor einer
unübersehbaren Fülle von Rätseln und Hemmungen.

Dessen wollen wir uns bewußt sein: Auch wenn wir unserem
Zögling gute Kost, rechte Kleider und ein sauberes Bett,
überhaupt alles zu einer vernünftigen Lebenspflege Notwendige
verschaffen, ihm dazu korrekte Behandlung zu teil werden



C^t^rncjä3?C£arrC£S?CSvC:S;Cs£nCiSiJCÄ} 31 C^PiSJEÊSPSÏÎCaKÎGSnCiSÏÏCÂÎPSÏÏCâK?

lassen, ihm also alles vermitteln, worauf er laut Statuten
Anspruch erheben darf, so haben wir ihm das noch nicht gegeben,
was ihn persönlich glücklich machen kann. Wir haben erst
einen gesund aussehenden Anstaltsbuben, dem soweit nichts
fehlt, der zeitweise zufrieden ist und sich wohl fühlt, dessen
ureigenstes Wesen trotz allem nicht zur Entfaltung gelangt,
weil frohes Atmen unmöglich, weil Kasernenluft alles
durchdringt, weil nur die Masse Berücksichtigung findet, mit einem
Wort: weil dem ganzen System die Seele mangelt.

Menge bringt Strenge und Großbetrieb schließt
naturgemäß Nachteile in sich, die mit dem besten Willen nicht kurzr
weg überwunden werden können. Aber wir wollen uns herzhaft
bemühen, dem Familientypus näher zu kommen und nicht mit
der Walze der Alles-Gleichmacherei über die Schar hinwegzufahren.

Wie der Familienvater nicht Kinder schlechthin besitzt,
sondern einen Fritz und einen Adolf und ein Liseli, so rufen wir
jeden unserer Zöglinge bei seinem Namen. Weit entfernt davon,
uns zu verneigen vor der „Majestät dem Kinde", wie dies heute
zu Unrecht vielfach geschieht, machen wir's uns doch zur
Pflicht, auch den ärgsten Lausbuben als Persönlichkeit zu
achten und seine Seele zu grüßen, soweit dies irgend möglich
ist. Nahe kommen wir der Seele allerdings nur mit Mitteln
seelischer Art. Wohl ist's wahr, daß viele nicht reagieren und
lange tun, als ob sie keine Seele besäßen. Diese Erfahrung ist
immer bitter. Wiederum erfahren wir: „Wie ein Funke genügt,
eine ganze Stadt in Brand zu stecken, so oft ein Wort, um
eine menschliche Seele zu entzünden." (Ludwig Gurlitt.)
Schumann, der feinsinnige Meister der Töne, sagt irgendwo, in jedem
Kinde liege eine wunderbare Tiefe. In diese Tiefe müssen wir
hinab zu steigen suchen, wie mühsam dies auch sein mag.

Bei ängstlichen Gemütern herrscht bisweilen die Ansicht,
zuviel Seele in der Anstalt könnte die Disziplin untergraben.
Diese Meinung ist falsch. Just wenn im Hause Seele wohnt,
kann diejenige Disziplin einziehen, die mehr ist als geordneter
Zwang, mehr als Dressur oder Abrichtung. Seelenhaftigkeit
verscheucht nicht, sondern fördert wahre Haus-Ordnung. Spürt
der Zögling ausschließlich scharfen Befehl, Schneid und
unwiderruflichen Willen, nie aber beseelten Untergrund, dann wird
er sich fortwährend angegriffen wähnen und sich uns entgegenstemmen.

Ist es ihm einmal klar, daß uns die äußere Disziplin
bloß Mittel ist zum Zweck, also Wegbahnerin zu behaglichem
Dasein, dann wird er sich williger damit abfinden. Seelische
Einstellung erleichtert und befördert die Disziplin, bewahrt zudem
vor widerlicher Sentimentalität.



CiSTïCiSTf P£ïr»?C^r*cCÜT*?pgrif Cü2r>< PSSTT?PAVI Pär«? ö2

Kaum etwas wird vom Knaben höher eingeschätzt als
gerechte Behandlung. Um zu wissen, was er darunter versteht,
sollten wir die Beziehungen der Begriffe Knabe und Gerechtigkeit

untersuchen. Das Resultat wäre ein eigenartiges. Wohl
besitzt der Bube einen scharfen, ausgeprägten Gerechtigkeitssinn,

doch einen ganz nach seiner Art. Er legt das
Hauptgewicht auf Unparteilichkeit und verlangt spezielle Berücksichtigung

seines noch sehr unfertigen Unterscheidungsvermögens
zwischen Recht und Unrecht. Diese Berücksichtigung setzt
Kenntis seines Wesens und seiner Denkungsart voraus, und
nur bei deren Vorhandensein wird des Knaben Wunsch nach
gerechter Behandlung in seinem Sinne erfüllbar. Die Schwierigkeit

läßt sich also auch hier leichter überwinden, sobald wir
einfühlungsfähig genug, das heißt im Stande sind, von den
Voraussetzungen auszugehen, die sich in der Psyche des
Zöglings finden.

Viele ähnliche Beispiele dürften weiter erhärten, daß sich
die mannigfachen Schwierigkéiten, die uns im Umgang mit
Knaben begegnen, — also die Probleme der Zucht, der
Entschuldigung, des Nachgebens, der Strafe, der Disziplin u. s. w. —
nicht einfach wegschaffen, aber doch erleichtern ließen, wenn
uns die Seele des Jugendlichen vertrauter wäre. Darum möchte
ich den Satz in Ottiliens Tagebuch: „Dem Einzelnen bleibe die
Freiheit, sich mit dem zu beschäftigen, was ihn anzieht, — aber
das eigentiche Studium der Menschheit ist der Mensch" dahin
parodieren: Das eigentliche Studium des Erziehers ist sein
Zögling.

Die Gefahr, durch solches Studium selber auf den
Bubenstandpunkt hinunter zu rutschen, besteht, wenn wir mit der
Seele dabei sind, nicht. Sonst paßte allerdings auf uns Rückerts
Spottvers:

Die Jugend stolpert wohl über Steine,
Das Alter über die eigenen Beine.

Unter Seelenpflege verstehen wir auch die kluge Hilfe,
wodurch der junge Mensch mit sich selber ins Klare kommt.
Diese Klarheit ist nichts Selbstverständliches. S'ist nur zu wahr,
was Robert Saitschik betont: „Der Mensch der neuen Zeit ist
kritisch und skeptisch; seine Grundstimmung ist, Alles in Frage
zu stellen; er ist ein Fragender, der, genau besehen, nach keiner
Antwort verlangt, weil er an die Möglichkeit einer Antwort
gar nicht glaubt." Das ist eine bedenkliche, leider aber wahre
Charakteristik unserer Zeit, speziell des jugendlichen
Geschlechts. Da heißt's versuchen, dem Jüngling den Glauben an



CSTt Cs£ï? Ps£Tr CiVW C^ÏÎCiSTr C^? 33

die Möglichkeit einer Antwort wiederzugeben. Ein Weg hiezu
mag der sein, ihn in richtigem Sinne von der Bedeutung seiner
seihst, von dem Recht seiner Persönlichkeit, von dem Wert
seiner Seele zu überzeugen. Wir sagen ihm, wie Storm seinen
Söhnen:

Wenn der Pöbel aller Sorte
Tanzet um die goldnen Kälber,
Halte fest, du hast vom Leben
Doch am Ende nur dich selber.

Oder wir sagen das gleiche und mehr dazu viel eindrucksvoller:

„Was hülfe es dem Menschen, so er die ganze Welt
gewönne, und nähme doch Schaden an seiner Seele."

Besonders solchen unter uns, die in 'ihrer Anstalt auch ältere
Zöglinge beherbergen, sei Bauers Rat zur Beachtung empfohlen:
„Pflegen soll man den starken Krafttrieb der Seele. Das heißt
aber zuerst, ihn anerkennen, ihm Aufgaben, schwere Aufgaben
geben, nicht ihn verspotten, weil er sich oft unvernünftig
gebärdet. Es ist zuviel Recht darin, als daß der Jüngling es nicht
fühlen sollte. Er sieht in jeder Eindämmung die Furcht des
Alters vor der Jugend. Er ahnt, daß wir die wenigen Jahre
zwischen dem Lenz und dem Herbst unseres Lebens ängstlich zu
seinen Ungunsten ausnützen möchten. Und gerade diese Furcht
vor der Jugend macht sie übermütig und frech. Freudig laßt uns
die kommende Sonne begrüßen, auch wenn sie anders aufgeht,
als wir erwartet hatten, röter vielleicht. Wenn der junge Mann
fühlt, daß du in ihm die Zukunft achtest, wird er 'in dir auch
die Vergangenheit ehren. Er will es aber freiwillig tun.
Begeisterung ist die Triebkraft seiner Seele, jener Sturm, der die
Fittiche des jungen Adlers füllt."

Einem ungesunden Jugendkultus, einem einseitigen Betonen
der Kinderrechte rede ich nicht das Wort, wohl aber einem
gesundmachenden Jugendsinn. Den müssen wir uns aneignen
und ihn trotz des zunehmenden Alters bewahren und ringend
ausbilden; denn der ist die wunderbare Wünschelrute, der
Herzensschlüssel, der verriegelte Schlösser öffnen, Einsicht gewähren
und dadurch vor kränkenden Gewalttätigkeiten bewahren hilft.
Aber dieser Jugendsinn muß geadelt sein durch Seelenhaftigkeit.

Diesen Abschnitt über die Jugend konnten wir leider nicht
schließen mit dem Singsang: „Und ist in allen Dingen ein
köstliches Singen." Wollen wir wahr bleiben, dann muß ehrlich
bekannt werden: Es ist oft bitter schwer, unsere Zöglinge seelisch
zu beeinflussen. Wer hätte es nicht, besonders seit den Kriegsjahren,

erlebt, daß bei vielen an nichts Seelisches appelliert



riT, - «KVCä^f K£Tr CiSTî CäfTf C£fi?C£T, Ciîïî 34 C£ïiV£iïV£dC£à&ZÙV£ï<C&àV£ac&Sœd

werden kann, weder an Ehre noch an Ehrfurcht, noch an ihr
Gemüt, noch an ihr Gewissen, weil von alledem nichts vorhanden
zu sein scheint. Was dann tun? Ja, dann denken wir mit Wehmut

an die von uns selber gerne gebrauchte Wendung: Suche,
auch im Verdorbensten, einen Funken und bringe ihn zum
Leuchten! Im Prinzip einverstanden. Aber wie, wenn kein
Fünklein, gar kein Glütchen zu entdecken ist, das anzufachen
wäre, wenn eben an nichts zu appellieren ist?

Unter der Überschrift „Die Rechte des Kindes" brachte
die Neue Zürcher-Zeitung vom 13. April dieses Jahres einen
Bericht über eine Versammlung der internationalen Vereinigung
für Kinderhilfe in Genf. Dort sei kürzlich eine Erklärung über
die Rechte des Kindes, die sog. „Genfer-Erklärung" angenommen

worden, die in fünf knappen, klaren Sätzen die Rechte
formuliert, die den Kindern zuerkannt und in allen Kulturländern
hochgehalten werden sollen. In feierlicher Sitzung im Vortragssaale

des musée d'art et d'histoire habe das Exekutivkomitee
das Original der in 35 Sprachen abgefaßten Erklärung dem
Genfer-Staatsrat überreicht. Bei Punkt II heißt es u. a. kurz
und bündig: „Das verwahrloste Kind muß auf den richtigen
Weg gebracht werden." Die Absicht jener Damen und Herren
ist sicher ausgezeichnet und wir ehren ihr Interesse speziell
für das verwahrloste Kind. Wer aber die Schwierigkeiten der
Bekämpfung innerer Verwahrlosung durchgelitten, der würde
jenen angeführten Satz nicht so imperativ zu formen wagen.
Nur schade, daß diese internationale Vereinigung nicht gleichzeitig

in 35 Sprachen ein Generalrezept mitteilte, nach welchem
verwahrloste Kinder auf den rechten Weg gebracht werden
können! Wir sehnen uns nach einem solchen Rezept. Es
ließe sich ja, wie die Erklärung selber, vom Eiffelturm aus
drahtlos verkünden. Solange es nicht erscheint und sich
bewährt, denken wir:

In des Lebens Wüste
Die schönste Oase:
Ein Verein ohne Phrase!

Das Gleichnis vom Säemann weist klar darauf hin, daß es
nicht allein auf den Säenden, auch nicht ausschließlich auf dessen
Samen, sondern vorab auf die Bodenbeschaffenheit ankommt,
ob der Ertrag hundertfältig oder gleich null sei. So wenig es in
des Säemanns Macht steht, die Steine in gutes Erdreich, die
Dorner. in Fruchterzeuger, den Wind in Sonnenschein zu
verwandeln, so wenig liegt's in unserem Ermessen, • aus unempfänglichen

Menschen empfängliche, aus defekten Zöglingen leicht-
erziehbare zu gestalten.



^ï?C£vt^>î 3o ^ïïC^C^îît^ïîCjSîîPéïVCiSiîîCéîJt^^KS?

Den würden wir doch als unvernünftig taxieren, der meinte,
er brauche einen Dornenstrauch bloß genügend zu begießen, ihn
vor zu arger Hitze zu schützen, ihn etwa noch zu düngen, um
nachher von seinen Zweigen Orangen pflücken zu können.
Diejenigen unter uns, die es mit Schwererziehbaren zu tun haben,
wissen, was ich mit diesem Vergleich andeuten möchte.

Sind wir — offen gestanden — nicht oft froh, durch die
Lehre von Vererbung, Milieu u. s. w. eine .uns entlastende
Erklärung für das Benehmen gewisser Individuen zu erhalten?
Ja, als Deterministen von lauterstem Wasser müßten wir uns
bekennen, wenigstens wenn wir unser Erziehungsobjekt bloß als
Naturwesen in materialistischem Sinne betrachten wollten.

Hier aber bleiben wir bewußt nicht stecken. Denn wir
erkennen im Menschen, auch im Jugendlichen und Verwahrlosten,

mehr als ein den Naturgesetzen ausgeliefertes Wesen,
nämlich eine Persönlichkeit. „Persönlichkeit sein heißt ', wie
der große Königsberger sagt, „frei sein vom Mechanismus der
Natur. Gibt es Charaktere und gibt es Persönlichkeiten, — und
daran ist kein Zweifel — so muß es auch Freiheit vom Mechanismus

geben". „Als Sinneswesen ist der Mensch naturbedingt,
als moralisches Wesen sprengt er in sittlicher Forderung das
mechanische Sein." Das Kausalgesetz kann uns also niemals als
das Höchste und Letzte erscheinen.

Und im Hinblick auf manche Erfahrung, die wir mit Jugendlichen,

obschon sie noch nicht fertige Persönlichkeiten, machen
durften, gehen wir noch einen Schritt weiter und bezeugen freudig:

„Das zähl ich zu dem Wunderbaren!"
Darum dennoch! (das ist auf berndeutsch verdolmetscht:

„einewäg!") Es ging ein Säemann aus, zu säen seinen
Samen. Er ging und er säte aus Pflicht, aus innerer Nötigung
und in Hoffnung. Pflicht, Nötigung und Hoffnung, auch wenn sie
entblößt sind von äußerem Erfolg, sind, wenigstens für den
Erzieher niemals wertlos, wenn sie im Seelischen wurzeln.

Erziehen wir etwa durch Worte, seien es predigende oder
schimpfende? Ach wie so oft tragen wir Worte nur wie Phantome

vor uns her! — Oder ausschließlich durch das Beispiel?
Ach, wie so oft liegt berechnendes, schulmeisterliches Tun
dahinter! — Oder durch Wissen und Können? Ach, wie
fadenscheinig ist's im Grunde damit bestellt! — Oder durch
Geschäftigkeit? Ach, wie viel verdeben wir oft dadurch!

Nein, sondern wir erziehen durch das, was wir tatsächlich
sind, durch das in uns, was verbunden ist mit Diesseits und
Jenseits, was also immanent und transzendent, rational und



irrational, mit dem, was in engstem Zusammenhange steht mit
Pflicht, Nötigung, Hoffnung und Wunderbarem, — mit der Seele.

Rechte Worte, hinreißendes Beispiel, freudiges Tun, Wissen
und Können sind damit nicht als minderwertige Faktoren
abgetan. Im Gegenteil: Eindrucksvoller werden unsere Worte,
edler, natürlicher das Beispiel, treuer, hingebender, froher,
sinngemäßer die Arbeit, reger der Wunsch nach beruflicher und
wissenschaftlicher Ausbildung, und auf der ganzen Linie wird
geschafft, als ob von unserer Pflichterfüllung alles abhinge.
Daneben aber hat die Überzeugung Platz, daß wir nur Werkzeuge

sind und andere Kräfte als Werkmeister walten. Täglich

erfahren wir unsere Unzulänglichkeit, lassen uns aber weder
entmutigen oder mißstimmen. Kategorischer Imperativ
begleitet uns in alle Arbeit; die Erfüllung aber geschieht vom
Hintergrunde aus.

Bei solcher Einstellung gelangen wir zu anderer Bewertung
unseres pädagogischen Inventars. Sogenannte Nebensächlichkeiten

erscheinen als wichtig, bisher verachtete Qualitäten als
bedeutungsvoll. Weg, Ziel und Sinn unserer Tätigkeit werden
neu orientiert und damit ein fruchtbringenderes Verhältnis
geschaffen zur Anstalt, zu den Zöglingen und zu uns selber.

Elend fällt vor uns zusammen alle Streberei, alle
Erfolghascherei, alle Ehrsucht, — nota bene: Unser Verein besitzt
viel zu viel Ehrenmitglieder! — auch jedes Verwenden der
Zöglinge zur Mehrung unseres Ansehens, alles Sich-wichtig-
machen oder Sich-wichtig-fühlen, jedes Hervordrängen der
eigenen Person. Es wird uns unmöglich, zu schreiben, wir seien
unserer Aufgabe voll und ganz gewachsen, auch unmöglich, in
einem Vortrag eine lange Reihe rührseliger, rühmender Briefe
Ehemaliger vorzulesen, zeugt doch solches — das dürfte jeder
einsehen — von unglaublicher Oberflächlichkeit der
Berufsauffassung. „Philipp, sei bedeutend!" habe eine Frau
Professor ihrem Gatten regelmäßig nachgerufen, wenn er ins
Kolleg ging. Professoren mögen gut- daran tun, nach Bedeutung
zu ringen; wir Hausväter und Hausmütter brauchen solche
Bedeutung nicht. Verzeiht, wenn ich offen auf ein Grundübel
unseres Standes, auch unseres Vereins hinweise. Als Heilmittel
seien klare Einsicht und vermehrte Seelenhaftigkeit wärmstens
empfohlen.

Sehen Sie etwa durch solche Worte die persönliche und dazu
die Standeswürde bedroht? Ist das Sammetkäppchen schon auf
die Seite gerutscht? Verehrte, wer bewußt für seine Würde
besorgt sein mag, wer stetsfort in der Angst lebt, sie könnte
Schaden leiden, der verdient keine Würdigung. Berechtigte



G£»ïcÂïiCiSï&aïr?i<£ïJeiK<PiSï;cs£np^G£ïï 37 (S»GâB«!sHMiôïfRS»MsSî«sSïcâ5!iig»«ss»

Würde ergibt sich von selbst und ist auf natürlichem,
ungekünsteltem, beseeltem Wesen begründet.

Oder ist Ihnen bange, bei solcher Auffassung sei es um
unsern Erfolg geschehen? Von erzieherischem Erfolg sollten
wir überhaupt nie sprechen, nicht einmal denken, daß es einen
solchen geben könnte. Vermöchten wir's, wenn irgendwann
ein sichtbares Ergebnis vorliegt, dessen Entstehungsgeschichte
klar zu überblicken, wir würden staunen, wie wenig oder nichts
wir dazu beigetragen haben. Konsequenterweise nehmen wir
auch den Mißerfolg nicht zu tragisch; denn so ausschlaggebend
und so bedeutend, daß wir restlos für alles verantwortlich wären,
ist unsere Erzieherarbeit gar nicht. Oder wie wollten wir's
reimen, daß Söhne braver Eltern trotz sichtbar guter
Erziehung mißraten, Söhne Minderwertiger trotz sichtbar
schlechter Erziehung prächtige Menschen werden können? Also
abgemacht: wir reden nie mehr von Erfolg, sorgen höchstens
in aller Einfalt dafür, daß sich solcher einstellen kann, wenn's
so sein darf.

Es sei wiederholt: Wir erziehen vorab durch das, was wir
tatsächlich sind. Und mancher Anstaltsmann erlebt Ähnliches
wie der Offizier. Wenn der für bloß 14 Tage einrückt, dann
genügen 1—3 Bändeli auf dem Käppi, um sich Respekt zu
verschaffen. Dauert der Dienst, wie zur Zeit der Grenzbesetzung,
monatelang, dann reicht alle Äußerlichkeit, und wäre sie noch so
gut mit Schneid übertüncht, nicht aus. Die Mannschaft merkt,
ob ihr Vorgesetzter eine Persönlichkeit ist, oder ob nur ein
Dekorierter in der Uniform stecke. Ist letzteres der Fall, so
ist der Mann bald so gut wie verloren. Weder Galons noch
Brüllerei genügen, um seine Blöße zu decken. Er ist. erkannt
als das, was er ist.

Und wir Anstaltsleute, die wir nicht nur bei festlichen
Anlässen, nicht nur bei froher Laune, sondern fortwährend um
unsere Zöglinge sein müssen, also auch in schwachen Momenten
von ihnen beobachtet werden können, wir vermögen auf die
Dauer mit direktorialem Nimbus allein niemals auszukommen.
Der Buben und der Mädchen Augen sind scharf; sie merken
bald, was und wie und wer wir sind. Autorität, Kompetenzen,
Würde und wie diese schönen Dinge alle heißen, sie reichen
nicht aus, wenn sie nicht verankert sind in viel tieferem Grunde.
Wir denken darum wie der heilige Franz, der an den Papst das
für ihn bezeichnende Wort richtete: „Gib mir nicht
Vollmachten, gib mir Seelen!" Vertuschungsversuche nützen wenig
oder nichts. Erzieherisch wirken wir durch keinen Flitter, und
hätte er das feinste Aussehen, wohl aber durch Übereinstimmung



38 c^c^c^c^p^p^îîc^îîc^c^îît^îi

mit uns selbst, durch unsere seelische Kraft, durch unser Sein,
durch unsere Wesenhaftigkeit. Und wenn auch keiner von uns
behaupten darf:

In meinem Wesen und Gedicht
Allüberall ist Firnenlicht,
Das große, stille Leuchten!

genug, wenn ein kleines, stilles Leuchten von unserem Wesen
ausgeht.

Unsere Ausführungen haben uns wie von selbst auf das

Kapitel der Selbsterziehung geführt. Wie hoch wir diese
bewerten, wir sehen darin auch die Gefahr der Selbsttäuschung.
Denn wie leicht geben wir der Meinung Raum, als könnten wir
mit uns selbst viel mehr, als wir erfahrungsgemäß können.
Noch nie hat sich ein Ertrinkender am eigenen Schöpfe aus dem
Wasser gezogen, noch nie ist einer über seinen eigenen Schatten
gesprungen, noch nie erlöste sich einer selbst von dem Bösen.

Auch das tiefsinnige Wort „Werde, wer du bist!"
bedeutet für Erzieher keine genügende Zielangabe. Unseren
Zöglingen wäre kaum gedient, wenn wir nur in so eingeschränktem
Sinne Werdende wären, ist doch bei auch erfreulicher
Selbstentfaltung bloß Menschliches zu erreichen. Besser ist darum der
Rat von Basilius dem Großen! „Werde, was über dir ist!"
Vollkommenheit, die wir ja anstreben sollen, kommt aus anderer
Quelle als aus uns selbst. Seele, willst du dieses finden, such's
bei keiner Kreatur!

Zum Werden — nicht zuletzt zum pädagogischen — gehört
auch das Sterben.

Und so lang du dies nicht hast,
Dieses: Stirb und Werde,
Bist du noch ein trüber Gast
Auf der dunklen Erde.

Wollen wir erziehende Persönlichkeiten sein, dann muß
Erliegen als Heldentum gelten. Irgendwo las ich,
Persönlichkeitsbildung komme gerade dadurch zu stände, daß die
Persönlichkeit aufgegeben werde. Leiden aller Art
müssen wir als zum Berufe gehörend zählen. „Der Schmerz
ist der große Erzieher der Seele" sagt Feesche. Die Mahnung
Bodelschwinghs darf uns teuer sein: „Laß dir's gern sauer
werden" „Aufopferung ist das Gesetz des vollendeten Seins."
Schiller schrieb das wahre Wort: „Große Seelen dulden
sitll!" Wir könnten ergänzend beifügen: Große Seelen besitzen,
als besäßen sie nicht, verleugnen sich selbst, nehmen das

Kreuz auf sich, verlieren ihr Leben, empfinden ' mitunter



tili fr-.-,. CïJir r [>.„ P._ Ci£"iVr;pi i Pi_'i - 39 KïîcSïiP£ïîKiïI^iïp£ïïC£ÂC£ïïC^îï[!^

wie der Psalmsänger: „Was betrübst du dich, meine Seele,
und bist so unruhig in mir!" und rufen täglich: „Nicht ich,
sondern !"

Doch wir erleben's auch, daß in solchem Leiden und
Verzichten und Unterliegen das Sieghafte verborgen liegt. Wir
haben's mit der Schwachheit zu tun, deren man sich rühmen
darf, mit der Kraft, die in der Schwachheit mächtig ist und
die bekennen darf: „Wenn ich schwach bin, dann bin ich star k."
Freudig dürfen wir bezeugen wie der Prophet: „Du hast dich
meiner Seele herzlich angenommen", oder wie der
Psalmist: „Du gibst meiner Seele große Kraft", oder wie
der Sänger der Klagelieder: „Der Herr ist freundlich der
Seele, die nach ihm fraget."

Erst wer in diesem seelischen Sinne das „Stirb und Werde"
erlebte, arbeitet mit Erfolg als Selbsterzieher und dann auch als
Erzieher anderer.

Unser Thema ist noch lange nicht erschöpft. Daran hängt
wenig, daß alles gesagt wird, was zu sagen wäre. „Hauptsache
ist", wie Meister Goethe schrieb, „daß der Mensch eine Seele
habe, die das Wahre liebt und Sdie es aufnimmt, wo sie es
findet." Vielleicht finden Sie Wahres auch in diesem mit viel
Mängeln behafteten und unter viel Störungen verfaßten
Referat. Nehmen Sie es, trotz seiner Boshaftigkeiten und obwohl es
keine einzige Neuigkeit enthält, wohlwollend auf.

Dies hoffe ich Ihnen nahegelegt zu haben, daß es ein edles
Vorrecht ist, die transzendente und immanente Größe, die wir
Seele nennen, von Berufswegen wie eine Quelle zu fassen und
ihr erfrischendes Wasser auszugießen, Einzelnen und der ganzen
Hausgemeinde zur Gesundung, dem Leid zur Milderung, dem
Schweren zur Erleichterung, dem Gewöhnlichen zur Adelung.
Möchten wir erneut überzeugt worden sein von dem beseligenden
Reichtum unseres Berufes. Und in der Feststimmung, wie dann
vorab in der Alltagsarbeit und bei der Alltagssorge begleite
uns Geibels Rat:

„Vergiß, o Menschenseele, nicht, daß du Flügel hast!"


	Von der Seele in der Anstalt

