
Zeitschrift: Verhandlungen des Schweizerischen Armenerziehervereins

Herausgeber: Schweizerischer Armenerzieherverein

Band: 39 (1921)

Artikel: Vom Sinn der Sozialen Arbeit

Autor: Hanselmann, H.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-805783

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 11.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-805783
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Vom
Yon Dr. H. H

Sinn der
anseimann,

Sozialen Arbeit.
Zentralsekretär Pro Juventute.

Wenn ich mir, der freundlichen Einladung Ihres
Vorstandes Folge leistend, vorgenommen habe, heute zu Ihnen
vom Sinn der sozialen Arbeit zu sprechen, so bin ich mir
wohl bewußt, daß ich an Ihre Aufmerksamkeit große
Anforderungen stellen muß. Vielleicht auch hat Sie beim Lesen
des Themas die Frage bewegt, ob es denn wirklich notwendig
sei, solche theoretische Probleme gerade vor Ihnen zu
erörtern, ob nicht mit mehr Gewinn rein praktische Fragen
besprochen würden, etwa: Welche Aufgaben stellt die heutige
Zeit an den Hausvater und an die Hausmutter?

Gerade diese Frage aber ist es, welche auch ich meinen
heutigen Betrachtungen zugrunde legen will, wenn auch in
ihrer allgemeinsten Form. Ich habe dabei die Meinung, daß
die nachfolgende freie Aussprache genügend Gelegenheit geben
wird, auf einzelne Unterfragen einzugehen.

Wenn ich den Geist der Zeit recht zu deuten vermag, so
muß ich in ihm einen mächtigen Feind der sozialen Arbeit,
insbesondere der Fürsorgearbeit an Schwachen und Verwahrlosten,

erkennen. Vom Zeitgeiste also wollen wir reden. Denn
dieser Zeitgeist macht nicht Halt vor den Toren Ihrer
Anstalten, er dringt auf offenen und heimlichen Wegen ein,
macht Ihre Mitarbeiter unsicher und schwankend. Ja, Sie selbst
sind nicht immer vor ihm gefeit, wenn er im gleißenden Prunk-
gewande der verschiedenen wissenschaftlichen Theorien und
in Schlagworten in besonders schweren Sorgenstunden Euch
wie eine Versuchung die Frage einflüstert: Was für einen
Sinn hat denn diese mühevolle Arbeit heute noch? Was nützt
sie denn? Lohnt der Erfolg den Kraftaufwand?

So versucht uns* der Zeitgeist mit Zweifeln und Fragen
und beunruhigt Hauseltern, Erzieher und Zöglinge. Darum
erscheint es mir Pflicht, daß wir uns mit * ihm einmal
auseinandersetzen, statt ihm aus Ängstlichkeit oder gar in
trügerischer Selbstsicherheit auszuweichen. —



tas, csS< tas. cas,cas. cas? cas? cas? cas? cas? 16 C2S?cjS?caSRc.iS?P£»?P£i?C£S?Ea3?cas?cas?

Wo jetzt Zwei oder Drei, zusammenstehen, da schimpfen
sie über die Schlechtigkeit der heutigen Welt. Wir hören
es in politischen und unpolitischen Versammlungen, wir lesen
es in den Zeitungen aller Lager: Die heutige Welt ist schlecht
und darum in allen Hinsichten verbesserungsbedürftig. Und
man kargt nicht mit Reformplänen aller Art! Aber so
verschieden sie in ihren letzten Forderungen auch sein mögen,
in einem Punkte stimmen sie alle miteinander überein: Eine
politische Partei beschwört die andere, die soziale Pflicht
zu tun ; die Zeitungen reden ebenfalls immer von den A n d e r n,
die sich bessern sollten, die Leitartikel zählen alles das auf,
was Andere nicht tun sollten, wofür sie selbst jedoch im
Inseratenteil so eifrig und auffällig Propaganda machen.

Halten wir diese eine Erscheinung fest: Man verlangt
immer zuerst vom Andern, daß er sich bessert.

Ein anderes, erfreulicheres Merkmal des heutigen
Tagesgespräches von der schlechten Welt ist, daß denen, die klagen,
etwas Besseres vorschweben muß. Denn man kann nichts klein
und schlecht nennen, ohne im Vergleich dazu etwas Großes
und Gutes sich vorzustellen. Unsere so eifrig gelästerte Zeit
muß uns also auch etwas Großes gezeigt haben.

Wenn an dem furchtbaren Weltkrieg, der ja bis zum
äußerlichen Ende nun durchgelitten ist, ein Erlebnis hehr
und erhaben bleibt trotz allem Entsetzlichen, so ist es das
Wieder-Erwachen des Pflichtideals des Einzelnen gegenüber
der Gemeinschaft am Anfang des Krieges. Die Männer sind
millionenweise dem „Rufe des Vaterlandes" gefolgt. Aber auch
die Frauen haben sich gemeldet in allen kriegführenden und
in den neutralen Ländern: Hier sind wir, was sollen wir tun?

Als ich an jenem 1. Augustabend aus fremdem Lande
zur Mobilmachung in die Heimat fuhr, saß mir gegenüber
eine jüngere Frau. Langsam tropften die Tränen aus ihren
in eine unsichtbare Ferne gerichteten Augen in den Schoß.
Ich wollte schweigend ihre Trauer achten, aber sie begann
folgendes Gespräch: „Jetzt erst merke ich, wie elend wir
Frauen sind. Alle Männer haben eine gemeinsame Pflicht,
uns Frauen aber hat man solche Pflichterfüllung am Ganzen
vorenthalten." Da diese Frau viel gelesen hatte, waren wir
mit unseren Betrachtungen bald bei Çant's kategorischem
Imperativ, bei Pestalozzi's „Lienhard und Gertrud", bei
Fichte's Forderungen einer „nationalen Erziehung" angelangt.
Diese nationale Erziehung verlangt, daß Knaben und Mädchen,
Jünglinge und Jungfrauen zur Hingabe an das Ganze fähig
und willig gemacht werden sollen. Wenige Jahre nach seinen



17 &£avSiK£Svzüc&avsavs>vsaz&zc<sa

„Reden an die deutsche Nation1' wurde bekanntlich in Deutschland

die Hälfte jener Forderung in einem bestimmten Sinne
erfüllt. Die allgemeine Wehrpflicht wurde eingeführt, zufolge
welcher jeder gesunde Mann, wenn es die Not des Vaterlandes
erforderte, sein individuelles Sein der Gesamtheit zur
Verfügung stellen, ja vielleicht zum Opfer bringen mußte. Aber
auch in Friedenszeiten mußte er während eines schönen Teils
der wichtigsten Lebenszeit seine persönlichen Interessen und
Beschäftigungen aufgeben, nicht selten zu seinem persönlichen
Schaden, um eine nach damaligen Begriffen der Allgemeinheit
ausschließlich gewidmete Tätigkeit auszuüben.

Diese allgemeine Wehrpflicht ist dann nach und nach in
andern Ländern ebenfalls eingeführt worden, zuletzt in England

noch während dem Weltkriege.
Warum, das fragte mich jene Frau, hat man damals nicht

auch den zweiten Schritt getan und auch von den Frauen eine
gemeinsame, sichtbare Pflichtleistung für die Allgemeinheit
festgesetzt? Wir wußten damals beide die Antwort auf diese
Frage nicht zu geben. Dennoch ist uns beim Abschied wie
eine Ahnung, wie eine Vision deutlich klar geworden, daß
dieser Krieg die Menschheit um jenen zweiten Schritt
voranbringen müsse, daß die Welt reif werden würde für den
Gedanken und die allmähliche praktische Verwirklichung einer
bessern Auswertung auch der Frauenkraft für die menschliche
Gemeinschaft.

Denn das ist gerade das Wunderbare und über alles
Erhabene, daß jene Frauenbewegung beim Beginn des Krieges,
die ja auch in unserem Lande so mächtige Wirkungen zeigte,
nicht nach neuen Rechten und Berechtigungen gerufen hat,
sondern daß stürmisch neue Pflichten gefordert wurden.

Was wir beide damals nicht erkannt haben, das ist, daß
jener Pflichtgedanke zuletzt weder eine Männerfrage noch eine
Frauenfrage, auch nicht eine nationale, sondern eine Angelegenheit

der gesamten Menschheit sei. Wir wußten ferner nicht,
daß uns der Krieg, der entsetzliche Lehrmeister, erkennen
lassen würde, was heute zu unserer festen Überzeugung
geworden ist: Die Militärdienstpflicht des Mannes muß erweitert
werden zu einer besseren, allgemeinen und speziellen
Verpflichtung der Männer und Frauen zu einer Art Volkswohl-
Dienstpflicht; d. h. jede Frau und jeder Mann werden, zwar
entsprechend ihrer körperlichen und seelischen Eigenart in
verschiedener Weise, aber beide zu gleichem Zwecke der
Allgemeinheit dienstpflichtig gemacht werden müssen.



18 CèSî r.->< r.v,t r-,,ï( r-.. i( ,r r-i. r.vV?r,.i r ,:_..."

Mit dieser Überlegung sind wir nun mitten in das Problem
hineingekommen, über das sich in erster Linie gerade alle,
die Männer und Frauen klar werden müssen, die ihre ganze
Schaffenskraft schon jetzt ohne Gesetzeszwang in den Dienst-
des Wohls der Andern zu stellen sich entsehlosssen haben.
Kein noch so opfermutiger Arbeiter auf dem Gebiete der
Fürsorge wird heute davor bewahrt bleiben, daß viele
Mitmenschen ernste Bedenken gegen diese seine Ideale geltend
machen. Die vielen bitteren Erfahrungen, die notwendig in
dieser Arbeit gemacht werden müssen, sind anderseits dazu
angetan, in uns selbst kummervolle Zweifel entstehen zu lassen
über die Richtigkeit unseres Weges und Zieles. Wir wollen

* darum unsere Arbeit nicht in blindem Eifer tun ; wir wollen
und können einer bewußten Untersuchung der Motive, die
uns dazu veranlaßt haben, nicht aus dem Wege gehen, aus
Bequemlichkeit oder Selbstsicherheit.

Am sichersten und unmittelbarsten führt das religiöse
Glaubenserlebnis uns zur sozialen Arbeit, welches im christlichen

Bekenntnis bekanntlich lautet: Liebe deinen Nächsten
wie dich selbst! Ich darf dabei nicht zu sagen unterlassen,
daß auch andere Religionen mit ähnlicher Unmittelbarkeit.
Forderungen aufstellen, welche ihre Anhänger zu
Hilfeleistungen an Armen, Verlassenen und Kranken gleichsam
blindlings verpflichten.

Mit einem religiösen Erlebnis jedoch vermögen wir Andern,
die nicht glauben. können, nichts zu beweisen. Die Angriffe
auf unsere Arbeit werden aber gerade aus nichtreligiösen,
aus sogenannt freidenkenden Kreisen gerichtet. Nach meiner
Überzeugung nun ist es nicht richtig, solchen „weltlichen" und
wissenschaftlichen Bedenken gegenüber die Ohren zu
verschließen, wenn ich auch die glaubensstarken Männer und
Frauen, die es dennoch tun, wohl zu begreifen vermag.

Je besser es uns aber gelingt, den Bedenken, die gegen
die Fürsorgetätigkeit aus diesen Kreisen erhoben werden, zu.
begegnen und sie zu entkräften, umso eher gewinnen wir neue
Mitarbeiter. Anderseits werden aber gerade jene Bedenken
noch auf andere Weise für unsere Sache zum Segen, weil
sie uns selbst zur Prüfung unserer eigenen Motive und der
Motive anderer sozialer Arbeiter ernsten Anlaß geben. Denn
es gibt auch bewußt und unbewußt falsche Beweggründe der
Fürsorge und Wohltätigkeit.

Von diesen wollen wir nun zuerst, aber nur kurz handeln..
-- Füttere den Hungernden, damit er schweigt, kleide den.



Frierenden, damit er nicht stiehlt, versorge den Trinker,
damit man nicht über ihn stolpert oder von ihm sonstwie
belästigt wird, sperre ein Alle, die öffentliches Ärgernis
erregen. So und so weiter wird gefordert und man stellt —
wenn auch mit saurer Miene —. die Mittel zur Verfügung in
Form von Armensteuern und freiwilligen Beiträgen an Vereine

und Anstalten. Deren Aufgabe wird angesehen als ein
Zum-Schweigen-bringen und Aus-dem-Wege-räumen. Die Reihe
solcher Motivierungen der sozialen Arbeit ist lang und bunt,
sie beginnt bei der schweißtreibenden Angst in den Reichen-
Vierteln besonders während politisch unruhigen Zeiten, sie
führt über allerhand billige Ästhetereien bis zu jener unverfroren

geltend gemachten Selbstsucht, der alles im Wege ist,
was nicht dem eigenen Nutzen dient oder einen unangenehmen
Anblick bereitet.

Diesen Männern und Frauen, die aus Angst und zur eigenen
persönlichen Sicherheit einige Fürsorgearbeit gewähren, ja sie
mit Geld unterstützen, gesellen sich nun weit größere Kreise,
die aus Mode und Nachahmung Fürsorge treiben. Irgendwie
ist es aufgekommen, daß es zum guten Ton gehöre, für arme
Leute zu singen, zu tanzen, Tee und Champagner zu trinken.
Einzelne geben den Ton an mit Goldstücklein, die größere
Zahl ahmt nach mit Silber- und Nickelgeklingel.

Aber nicht nur das Geben für soziale Zwecke, sondern
auch das Sozialarbeiten ist Mode geworden. Wenn wir
jedoch das Angebot der Kräfte überschauen und von Fall zu
Fall prüfen, so fällt uns bald auf, daß mit dem Angebot fast
immer mehr oder weniger offen die Bedingung verknüpft ist",
man möchte diesen Damen und Herren eine Demonstriergelegenheit

verschaffen. Ich habe so oft Gelegenheit, .dar¬
auf hinzuweisen, daß man in Handschuhen nicht sozial
arbeiten kann. Nicht selten melden sich Damen mit dem Wunsch:
Ich möchte auch ein bißchen etwas sozial arbeiten. Wenn ich
frage, wieso und warum denn? dann lautet die erstaunte
Antwort: Ja, man muß* doch halt auch ein bißchen.

Dies also wäre der Ausklang jener großen Erhebung bei
Ausbruch des Krieges, jener Wiedergeburt des Pflichtideals?
Es ist meines Erachtens für alle, denen es Ernst ist mit der
sozialen Arbeit, ein Gebot des Gewissens, mit Würde zwar,
aber sehr bestimmt, solche Verfälschung des Ideals
abzulehnen.

Dieser Verrat an der guten Sache, der sich mit
Geldgeklingel hochmütig selbst zu übertönen sucht, schadet ihr



20 t^xic^it^av^üz^av^üv^c^ic^iv^i

vielleicht mehr, als unsere offenen Widersacher, von denen
wir jetzt zu reden haben. — Ich möchte sie einteilen in
naturwissenschaftliche, psychologische und soziologische Gegner.

Die sog. naturwissenschaftlich Gebildeten sagen: Eure ;

Fürsorge richtet sich gegen .ein Naturgesetz: Es hat keinen
Sinn, das Schwache, das körperlich oder seelisch Untüchtige
künstlich aufpäppeln zu wollen. Die Natur scheidet alles
Ungesunde von selbst aus durch das Gesetz vom Kampf ums
Dasein, welches bekanntlich von Darwin in die Wissenschaft
eingeführt wurde. Diese Darwinisten treten immer wieder auf
den Plan und nützen jeden Mißerfolg unserer Arbeit geschickt
aus. Wenn z. B. ein Zögling einer Erziehungsanstalt
rückfällig wird und irgend ein Übel anrichtet, erklären sie mit
verächtlicher Gebärde, daß dieser Rückfall vorauszusehen
gewesen sei und daß die Welt hätte vor einem Schaden mehr
bewahrt werden können, wäre man naturwissenschaftlich
vorgegangen. Und dieses Vorgehen bestehe darin, daß ein körperlich

oder sittlich Minderwertiger, ein sogenannter Anormaler,
für immer von der freien menschlichen Gemeinschaft
ausgeschlossen und in eine Bewahranstalt eingeschlossen werden
müsse. Die Radikaleren unter ihnen wären sogar nicht
abgeneigt, der Natur, so wie sie sie verstehen, ein wenig unter
die Arme zu greifen und auf vermeintlich humane Weise mit
dem elektrischen Stuhl oder einer Dosis Gift jenem natürlichen
Ausscheidungsprozeß etwas nachzuhelfen. — Solcher, zwar
wissenschaftlich verbrämter, aber nichts desto weniger
raubtierhaften Gesinnung begegnen wir immer wieder, sogar in
den Zeitungen immer dann, wenn ein Mißerfolg in der
Fürsorge die breitere Öffentlichkeit beschäftigt. Es nützt uns
wenig, wenn wir nachträglich den Nachweis versuchen, daß
die Erfolge unserer Arbeit weit zahlreicher sind, die Zeitungen
berichten ja gewöhnlich nicht über die Erfolge. Jene
Radikalsten der Naturwissenschaft schaden unserer Sache mehr,
als wir vielleicht glauben, sie erschweren uns die
Geldbeschaffung. Sie wecken in weiten Kreisen ernstliche Zweifel
über den Nutzen solcher Erziehungs- und "Fürsorgearbeit; Wir
müssen ihnen darum begegnen und wir sind ja auch imstande,
sie mit ihren eigenen Waffen zu schlagen, nämlich mit dem
Darwinismus selbst. Wohl hat Darwin den „Kampf ums
Dasein" als ein Entwicklungsprinzip im Tierleben in die Wissenschaft

.eingeführt. Seine Nachfolger haben dann versucht, alle
Einzelbeobachtungen im Leben der Tiere und Menschen auf
dieses vermeintliche Grundgesetz der natürlichen Auslese, des
Sieges des Stärkeren über den Schwachen, der Anpasssung



21 v^av^xcv^ü^av^tv^av^ac^av^ac^n

an die Umgebung u. s. w. zurückzuführen, ja zuletzt auch
allen geistigen Fortschritt der Menschen mit jenem Grundgesetz

zu erklären. Sie haben dabei merkwürdigerweise recht
lange übersehen, daß gerade Darwin-selbst vor einem solchen
Irrtum ausdrücklich gewarnt hat. In seiner Abhandlung über
„Die Abstammung des Menschen" legt er dar, daß der „Kampf
Jims Dasein", jener Kampf auf Leben und Tod zwischen den
Einzelwesen um die Erreichung der Existenzmittel, sehr früh
in der Entwicklungsgeschichte des Tieres und der Menschen
verschwindet und ersetzt wird durch sein Gegenteil, nämlich
ein planmäßiges „Zusammenwirken" der einzelnnen Individuen.
Dieses Prinzip der gegenseitigen Hilfe führt schließlich nach
Darwin allein zu jener Entwicklungsstufe der geistigen und
moralischen Fähigkeiten, welche den Menschen die besten
Bedingungen für Existenz und Fortpflanzung sichert. Er
betont mehrfach, daß weder die körperlich stärksten, noch die
listigsten Einzelwesen die am meisten 'geeigneten seien. Es
sind im Gegenteil immer diejenigen, die Neigung haben, sich
so zusammen zu tun und zu verbinden, daß sie sich, ob einzeln
stark oder schwach, gegenseitig unterstützen und so das Wohl
ihrer Gemeinschaft fördern. — Wir haben die Pflicht, bei
jeder Gelegenheit jene Einseitigkeit im Darwinismus der
Darwinisten abzulehnen mit dem Hinweis auf Darwin selbst. —
Als Forel einen Sack voll Ameisen auf einer Wiese
ausschüttete, beobachtete er, daß die viel größeren Grillen aus
ihren Löchern entflohen. Die Heuschrecken hüpften ebenfalls
in allen Richtungen davon ; die Spinnen und Käfer aller Art
ließen sogar ihre Beute im Stich, um nicht selbst zur Beute
zu werden. Selbst Wespennester wurden samt ihren Bewohnern
nach einer Schlacht, in der zwar hunderte von Ameisen für
das Gemeinwohl untergingen, einfach erwürgt. Die Stärke
der Ameisen beruht also in ihrem gegenseitigen Beistand.
Ohne irgend eine schützende Anpassung oder besondere Waffen
zu haben, stehen sie mit ihren Gemeinschaftsleistungen an
der Spitze der Insekten. Ihre Feinde sind zahlreich und doch
haben sie sich in größter Verbreitung erhalten können, weil
sie „zusammenhalten", sich gegenseitig helfen. Auch bei den
höheren Tieren finden wir, wenn wir darwinisch betrachten
wollen, weitaus mehr Beispiele für gegenseitige Hilfe zu allen
möglichen Zwecken, als isoliert lebende Tiere, die immer nur
darauf lauern, ihre noch blutigen Zähne ins Fleisch neuer
Opfer des Kampfes ums Dasein zu schlagen. Wir dürfen nur
bei solcher Betrachtung nicht vergessen, daß wir heute nach
mehr als dreihundert Jahren alter „Schießpulver- und Jagd-



r;., t i r__ » ; r„ I< r._,. Vt Pr-Yr < r.:.,: r _, r 22 csî? esscancsïîG£ïîKSïic2ïîc£npinças

kultur" bei tins nur noch spärliche Überreste jener
Tiervereinigungen antreffen.

Auch die Entwicklungsgeschichte des Menschengeschlechtes
weist in den frühesten Stufen, die uns bekannt sind, eindeutig
darauf hin, daß auch hier der brutale „Kampf ums Dasein"
längst abgelöst worden ist durch das Zusammenwirken und
die gegenseitige Hilfe. Es wird uns bald klar, daß ein Ge-;
schöpf, das so hilflos ist, wie es der Mensch in seinen
Anfängen war, seinen Schutz und .seinen Weg zum Fortschritt
nur gefunden haben kann im gegenseitigen Beistand. Zwar
sind wir in solcher Betrachtung noch nicht sehr weit
fortgeschritten, denn was wir ja heute von der Volksschule an
bis zur Universität hinauf von der Geschichte der Menschheit

lernen, ist fast ausschließlich nur Kriegsgeschichte und
so wird der Schluß nahegelegt, als sei die Menschheit auch
heute noch nichts anderes als eine lose Ansammlung von
Einzellebewesen, die immer bereit seien, miteinander zu kämpfen.
Gerade auch der letzte Weltkrieg gibt ja solchen verzweifelnden
Unglückspropheten scheinbar recht. Dennoch weisen schon die
frühesten Spuren des Menschen, die wir aus der Eiszeit und
den ersten Stufen nach derselben kennen, unzweifelhaft darauf
hin, daß die Menschen schon - damals in Gesellschaft lebten.
Sie kannten schon die Vorteile des Zusammenlebens, der
Gemeinschaft, als sie noch nicht imstande waren, nur das gröbste
Handwerkszeug oder Waffengerät anzufertigen. Ihre Höhlen
sind oft wie Stockwerke übereinander gebaut und setzen
bereits ein hohes Maß gegenseitiges Vertrauen voraus. Eine
viel spätere Entwicklungsstufe, deren Überreste wir in den
Pfahlbauten bei uns in der Schweiz vorfinden, zeigt uns wieder
die Wirksamkeit des Prinzips der gegenseitigen Hilfe. Diese
Pfahlbauten-Dörfer hätten von Einzelnen gar nicht ausgeführt
werden können. Ganz ähnliche Beobachtungen machen wir bei
den sogenannten primitiven oder wilden Völkern der Gegenwart.

Sie bewohnen bekanntlich jene Außenteile der Kontinente,

welche heute physikalisch-klimatisch meist noch die
Verhältnisse der längst vergangenen Steinzeit unserer Gegenden
aufweisen. Handwerkszeug und Gerät dieser Wilden, der
Eskimos auf den arktischen Zonen der nördlichen, der Papuas,
Feuerländer und Buschmänner " auf denen der südlichen
Halbkugel, gleichen denn auch auf das auffälligste den Funden
aus der Steinzeit unserer europäischen Gegenden. Trotz den
Rasseverschiedenheiten und den Entfernungen, die heute diese
Wilden voneinander trennen, weisen ihre Lebensgewohnheiten
eine auffällige Ähnlichkeit auf. Auch bei diesen sog. Wilden



Cgïî GST, Cä£V, Cä=«CiTirCiS? C£f7<P£R 23 «!£ï}G2SJE2ïîtSSï}Cïî3ia£ïîrig«Pi3}C!SïlPgï»

lassen sich die Wirkungen des Prinzips der gegenseitigen
Hilfe in einer ganzen Reihe von planmäßigen sozialen
Einrichtungen nachweisen.

Aus der Stammesgemeinschaft der Steinzeitmenschen
entstand allmählich die Dorfmark als Weiterentwicklung der
sozialen Einrichtungen und Bräuche, wie Gemeindearbeit, öffentliches

Gerichtsverfahren, Ordnung des Privatrechtes, .der
Gemeinschaftspflichten u. s. w. Es folgten die Städte- und
Staatengründungen, die Organisation der Gattungsverhältnisse.
Obwohl die Familie, eine Wirkung des Christentums, zwar als
ein Gebilde relativ später Zeiten erscheint, so dürfen wir uns
dennoch keineswegs vorstellen, daß die frühere Stammesgemeinschaft

ein loser Haufe von Männern und Frauen und Kindern
gewesen sei, die sich nur aus augenblicklicher Laune oder
zufällig und unordentlich zusammengefunden hätten. Der Trieb
zur gegenseitigen Hilfe, zum Zusammenwirken zum Zwecke
des Gemeinwohls ging diesen Gesellschaftsformen nie verloren,
er diente im Gegenteil immer als Schutz davor, daß ein
einzelner Mensch, zufällig zur Macht gelangt, diese Macht gegen
das Interesse der Gemeinschaft lange hätte mißbrauchen können.
Dieser Trieb hat in der Geschichte aller Völker Eisen
gesprengt. Und was sind denn die heutigen Vereine,
Gesellschaften, Genossenschaften anderes als eben aus jenem gleichen
Prinzip des Zusammenwirkens entstandene Formen von
vereinigter Tätigkeit auf allen möglichen Gebieten des wirtschaftlichen

und geistigen Lebens. —
Es lag mir daran, wenigstens anzudeuten, daß wir alle,

die wir in irgend einer Weise soziale Arbeit tun und
gerade den Schwachen und Gefährdeten der Gesellschaft zu
helfen bestrebt sind, uns ganz und gar nicht im Gegensatz
zu einer so hoch gepriesenen Naturwissenschaft befinden. Die
Vorwürfe der Humanitätsduselei, der süßlichen Sentimentalität
vermögen uns nicht zu treffen und wir bedürfen des Mitleides
nicht, das man uns „Schwärmern" und „Idealisten" und wie die
Spottnamen jener sogenannten naturwissenschaftlich Denkenden
alle heißen mögen, entgegenbringen will. Ich wiederhole, daß
wenn wir auch für uns selbst eine ganz andere Grundlage
für unsere Fürsorgearbeit errungen haben, als den Darwinismus,

wir uns anderseits doch jene kreditschädigende moderne
Raubtier-Philosophie nicht gefallen lassen sollen. Wir sind
imstande, wenn es verlangt wird, den Sinn und die Notwendigkeit

unserer Fürsorgearbeit auch naturwissenschaftlich zu
begründen.. —



C^StSSf.CiâïîESEPSrcCÊïîPSrtC^ïîESÏÏCiS? 24 GgBCS£nC2nC^«SSîe£ïït^C2KfCi£ï?rï£»

Viel rascher werden wir nun mit einer anderen Sorte
von Gegnern unserer Arbeit fertig sein, den Pessimisten, welche
uns den Nachweis liefern wollen, daß unsere Arbeit nichts
nütze. Die Menschen, so sagen sie, sind von Natur schlecht
und das Gute wird nur so weit getan, als es wieder dem eigenen
Interesse nützt. Der Menschheit ist nicht zu helfen. Wir müssen
solche verzweifelte Betrachtungen verstehen lernen. Sie werden
von Menschen ausgesprochen, die aus einem engsten Gesichtswinkel,

getrübt durch bitterste Erfahrungen, urteilen, ja die
zuletzt nur sich selbst sehen und die ganz allein von der
Gegenwart leben. Diese Menschen sind zahlreich, sehr
zahlreich und gehören nach meinem Dafürhalten selber zu den
Fürsorgebedürftigen, weil sie Kinder der Zeit sind, Geist vom
Zeitgeist. Wir werden sie also nicht als Gegner behandeln
dürfen, sondern versuchen, ihnen auf die gleiche Weise zu
helfen, wie wir in schwachen Stunden uns selbst zu helfen
bestrebt sind. Eine weitere Gruppe von Einwänden gegen die
soziale Arbeit stammt aus der Politik. Man wirft uns vor,
daß wir mit der Fürsorgearbeit den Gesunden die Mittel
wegnehmen, daß wir ferner einer dem Untergang geweihten
Gesellschaftsform, dem Kapitalismus, Gefolgschaft leisten. Alles
Elend der Welt, vom mutterverlassenen Säugling bis zum
verstoßenen Greis, sei Ausfluß eines falschen Staatsprinzipes. Wir
erschwerten den Umsturz dadurch, daß wir die Sünden der
heutigen Gesellschaft, die Folgen des Kapitalismus, die Armut
und Besitzlosigkeit, verbergen und verkleistern. Der
Blutsauger der Massen, der Kapitalist, gebe uns ja gerade darum
ein Weniges von seinem unrechtmäßigen Besitze ab ; er sehe
es gerne, wenn wir mit derartiger Fürsorgearbeit die Folgen
der falschen Gesellschaftsordnung abschwächen oder bemänteln..
Man will so unsere Arbeit als widersinnig hinstellen, man
belächelt oder beschimpft uns. Was hat es für einen Sinn,
Krippen für Säuglinge einzurichten, deren Mütter durch den
Kapitalismus entrechtet wurden, was für einen Sinn, Erziehungsanstalten

zu betreiben für verwahrloste Kinder, deren Eltern
einzig infolge von unbilliger Ausnützung und Armut ihre
Erzieherpflichten nicht erfüllen konnten? Die Wirkung solcher
Verkennung unserer Arbeit, wie sie sich namentlich in einem
gewissen Teile der sozialistischen Presse findet, darf freilich
nicht überschätzt werden. Diese Kampagne gegen die
Fürsorgearbeit ist meist verknüpft mit einer ins maßlose
gesteigerten Ungerechtigkeit und wird als solche von den
gemäßigten Lesern, die noch immer die Masse ausmachen, auch
instinktiv erkannt.



2ö C^îïPlSîPâîKïfKSÏC^îîC^îïEâîC^îïti^ïi

Anderseits wollen wir selbst aber nicht vergessen, daß
gerade diese Angriffe auf die Fürsorgearbeit uns, wenn auch
meist ungewollt, einen großen Dienst leisten. Sie machen uns
auf Gefahren aufmerksam, die wir leicht übersehen in unserem
Arbeitseifer. Wir haben ja eingangs bereits darauf
hingewiesen, daß vielfach tatsächlich verwerfliche Motive bei der
Zuweisung von Geldmitteln für Fürsorgearbeit mitbeteiligt sind.
Es ist bekannt, daß Spenden für gute Zwecke in der Meinung
gegeben werden, durch solche öffentlichen Demonstrationen
einer Opfergesinnung bestimmte Übeltaten zudecken zu können,
gewisse Geschäftspraktiken zu bemänteln. Nicht selten auch
werden Vergabungen gemacht, um ein schlechtes Gewissen
zu beruhigen. Milde Gaben sind für Viele die bequemste
Gelegenheit, sich von ernsten Verpflichtungen der Gesellschaft,
den Nächsten gegenüber, loszukaufen. Ich weiß von einem Fall,
wo eine reiche Erbmasse dadurch die Höhe der Nachsteuer
ganz beträchtlich herabzumindern vermochte, daß sie durch
ihren Anwalt dem Kanton vorschlug, für verschiedene Fiir-
sorgeeinrichtungen Geld zur Verfügung zu stellen. Das
Interessanteste an dem Fall ist aber, daß man auf diese
Vorschläge für einen ganz durchsichtig unsauberen Handel
einging und viel Rühmen anhob liber die soziale Gesinnung jener
lachenden Erben.

Die größte Gefährdung jener linkspolitisch orientierten
Angriffe auf die Fürsorgearbeit erkennen wir jedoch in der
volkserzieherisch ganz und gar verwerflichen Irreführung der
Massen. Die Fürsorgebedürftigen werden dazu verleitet, alle
Schuld des Elendes und der Armut auf einer Seite zu suchen
und zwar immer außerhalb sich selbst. Wir vermuten zwar,
daß auch viele Leiter jener Politik und ihrer Presse von
diesem Vorurteil ganz und gar befangen sind. Man vergißt,
daß es auch in der heutigen, gewiß recht sehr unvollkommenen
Wirtschaftsordnung immer wieder einer großen Zahl Mittelloser

gelingt^, ein geordnetes Leben zu führen, vorwärts zu
kommen ; durch Sparsamkeit, Bescheidenheit, Mäßigkeit und
Arbeitswilligkeit ihre Kinder bereits in den sog. Mittelstand
einzuführen. Die persönliche Tüchtigkeit ist eben ein
unbedingtes Erfordernis für eine geordnete, freie Lebensführung,
für die soziale Brauchbarkeit eines Menschen. Dazu muß,
soll die Welt besser werden, freilich eine Erleichterung der
Lebensbedingungen kommen, die die Entfaltung der persönlichen

Tüchtigkeit immer besser ermöglicht. Wie groß aber
ist der Irrtum, der darin besteht, daß man alle Schuld am
Elend, an der Verwahrlosung und an der Verarmung nur in



CïS îCiSïC£ÎÏ,câriï CsSïi CiKVCäsü CiSï? Câ£î< 26 CgîîcaîîRSÎSCgBCgî?tgï?C2ïït^nrSiSCÊÎ»

äußeren wirtschaftlichen und politischen Verhältnissen sucht.
Ohne die persönliche Tüchtigkeit wird ja auch der Reiche
bald wieder alles verloren haben. Die Erfahrung lehrt, daß
der Abstieg immer viel rascher erfolgt, als der Aufstieg.
Wenn aber die, äußeren Lebensumstände allein an der
Verelendung schuld wären, wie wollte man denn erklären, daß
Reiche überhaupt wieder verarmen oder verbrecherisch werden,
daß anderseits Arme innert einem sehr geringen Zeitraum
auf einwandfreie Weise zu Wohlstand gelangen? Man spricht
in den letzteren Fällen so gerne vom „Glück haben". Wenn
wir jedoch dieses „Glück" untersuchen, so besteht es,
ausgenommen ganz seltene Fälle der Erbschaft, eben doch
zumeist aus der persönlichen Tüchtigkeit des Glücklichen. —

Wir erkennen also in der politisch orientierten Polemik
gegen die Fürsorgearbeit zum mindesten eine große Einseitigkeit

der Betrachtung der Dinge neben einer Ungerechtigkeit,
welche entweder bewußt volksverführerisch ist oder aber von
blindem Fanatismus zeugt. —

Alle Motive der sozialen Arbeit und auch die Anfeindungen,
welche wir bisher kennen gelernt haben, sind trotz der großen
Verschiedenheit durch ein gleiches Merkmal zu kennzeichnen:
Sie alle liegen in den mehr oder weniger hoch einzuschätzenden
Interessen desjenigen, der die soziale Arbeit selbst tut oder
dafür mindestens die Mittel zur Verfügung stellt. Wir könnten
diese Motivierung die egozentrische, d. h. am eigenen Ich
orientierte nennen. —

Davon unterscheidet sich nun jene andere Gruppe von
Beweggründen für soziale Gesinnung und Handlung, die das
Interesse der Gesellschaft, der menschlichen Gemeinschaft
in den Vordergrund stellen. Ähnlich wie bei den Egoisten, gibt
es hier zunächst eine Art von Motiven, die ihre letzte Wurzel
in der gemeinsamen Angst vor den Armen und Verwahrlosten
hat. Man befürchtet die Störung der öffentlichen Ordnung
und die Gefährdung der öffentlichen Sicherheit und verlangt
darum die Versorgung aller Unzufriedenen, der Armen und
Verwahrlosten, die man auch als asozial und antisozial
bezeichnet. Von diesem Gesichtspunkte aus sind die
Fürsorgemaßnahmen aufzufassen als rein äußerliche Schutz- und
Abwehreinrichtungen. Diese Auffassung ist sehr verbreitet und
kommt immer wieder zu beredtem Ausdruck, wenn ein
Verwahrloster ein Unglück angerichtet hat: Macht ihn unschädlich!

wird gefordert.
Eine ethisch wohl höher zu bewertende Weltanschauungsform
leitet die Notwendigkeit der sozialen Arbeit her aus dem



C^IÏ£v.CâSï(«<gï}Ci£ÎVE£BCâS?CiSnES?K£ï? 27 CôïîesKïe£ï*6âïïG2î?P£SGgncôîE£ïïti£ï»

Gemeinschaftspflichtgedanken. Der Zusammenschluß der
Menschen zu einer geordneten Gemeinschaft gewährt den
einzelnen Menschen große Vorteile ; vereinte Kraft macht stark
und vermag Aufgaben zu lösen, die die Einzelnen allein nie
zustande brächten. Darum, so folgert man, ist der Einzelne
der Gemeinschaft für jene Vorteile auch tributpflichtig. Einmal

muß er seinen Teil der Kosten für die gemeinsamen
Einrichtungen tragen, wie Schule, Post, Eisenbahn, Straßen,
Sicherheitspolizei u. s. w. Diesen Tribut bezahlt der Einzelne
in Form von Steuern. Zu diesen gleichen Lasten, wenn auch
zu den unbeliebtesten, gehört nun auch die Armen- und Ver-
wahrlostenfürsorgesteuer. Die Einsichtigen erkennen, daß es
keine Wirtschafts- und Verwaltungsform je geben kann, die
eine Verarmung ganz unmöglich macht. Immer, der Staat
kann noch so freiheitlich sein, wie es praktisch nur denkbar
ist, immer werden gewisse Menschen sich in dieser Ordnung
nicht zurecht finden. Sie werden, auf Grund körperlicher oder
geistiger Defekte verarmen und verwahrlosen. Die Armen
sind gleichsam eine notwendige Folge der menschlichen
Vergesellschaftung. Darum auch ist die Gesellschaft verpflichtet,
diesen Armen zu helfen, das heißt, sie zu versorgen. Wir
begreifen, daß diese Art der Motivierung und diese
Weltanschauung dazu kommt, die gänzliche Verstaatlichung aller
Fürsorge zu fordern. Sie entspricht einer solchen Denkweise
durchaus. Wir werden jedoch noch Anlaß haben, dieser
Auffassung auf das bestimmteste entgegenzutreten. Bei jeder
Verstaatlichung wird die Pflichtleistung jedes Einzelnen der
Gemeinschaft gegenüber entsittlicht und verwandelt in ein bloßes
Steuerzahlen. Man will denn auch heute nicht sozial arbeiten,
d. h. handeln, sondern sich mit einer Steuer auf bequeme
Weise einer hohen Menschenpflicht ganz und gar entziehen.

Nun kennen wir in den gröbsten Hauptzügen bereits zwei
Arten von Motiven der sozialen Arbeit: Die egozentrische und
soziologisch-wirtschaftliche Begründung. Beiden Auffassungen
ist ein negatives Merkmal gemeinsam. Sie gehen nicht aus
von den Armen und Verwahrlosten selbst, sondern sie haben
entweder das eigene Interesse oder aber das Interesse der
Gesellschaft bei der Fürsorge im Auge. Die lange Reihe
dieser Motive geht darum aus von der Angst vor den Armen,
sie führt über alle jene niedrigen Motive der Spekulation,
der Klugheit und endet schließlich bei der Theorie von der
Nützlichkeit und vom notwendigen Übel. —

Solche Motivierungen nun vermögen uns nicht zu be-,
friedigen und zwar gerade deswegen, weil sie nicht von den



CsSïrCi»iî KïïtCiSeCsSï ESÎJ 28 CgaœSGgiïBSitœBCgBVgBGSdtZâtlZSÏ)

Interessen der Armen und Verwahrlosten selbst ausgehen.
Klugheit und Nützlichkeit als Beweggrund zu einer Handlung
ist ethisch nicht hoch zu werten, umgekehrt haben Klugheitsund

Nützlichkeitserwägungen nie große, edle, oder gar religiös
starke Handlungen hervorzubringen vermocht.

Damit sind wir nun beim Kernpunkt unserer heutigen
Betrachtung angelangt. Es kommt zuletzt darauf an, als was
ich meinen Nächsten, der ja auch der Fernste sein kann,
betrachte und einschätze. Wenn ich in ihm einen im tiefsten
Sinne des Wortes Gleichberechtigten erkenne und anerkenne,
einen Bruder und eine Schwester, so muß ich bestrebt sein,
ihm immer dann zu seinem Rechte zu verhelfen, wenn irgend
ein Anderer, oder die ganze Gesellschaft es ihm vorenthält
oder wenn, er es auf Grund eigener Schwäche nicht selbst
wahrnehmen kann. Jeder gesunde Mensch ist nun ausgestattet
mit einem Gefühl, das ihn auf diesen Weg weist: Es ist das

Mitgefühl, das Mitleid und die Mitfreude. Damit eng
verbunden ist das Gefühl der Verantwortlichkeit für den Nächsten.
Wer glauben kann, erkennt in diesem Gefühl jene Gottesgabe,

die den Menschen so hoch über das Tier hinaushebt.
Wer nicht glauben kann, vermag doch die Tatsache des
Vorhandenseins dieses Gefühls nicht zu leugnen. Ich sagte, daß
jeder gesunde Mensch so empfinde. .Ich bin mir jedoch wohl
bewußt, was man mir entgegenhalten wird, nämlich daß bei
einem sehr großen Teil der Menschen, insbesondere gerade
heute, nicht viel oder gar nichts wahrzunehmen sei von einem
solchen Mitempfinden und Verantwortlichkeitsgefühl. Ich muß
es zugeben. Aber ich meine, daß es nicht schwer fällt, die
Erklärung für diese tiefbetrübende Tatsache zu finden. Wir
müssen sie suchen im heutigen Zeitgeist. Der Materialismus,
die Glücks- und Genußphilosophie, welche aus einer
außerordentlich starken Überschätzung des Verstandeslebens und
einer fast gänzlichen Vernachlässigung der Pflege des
Gefühlslebens im Menschen entstanden ist, hat jene ursprüngliche

Gabe des Mitgefühls und des Verantwortlichkeitsgefühls
für den Nächsten in hohem Maße in uns verkümmern lassen.
Die heutige Welt lehrt uns, angefangen in der Schule schon
und erst recht im täglichen Leben, daß uns der Andere, der
Nächste nichts angehe. Als unsere Hauptaufgabe wird uns,
wieder in der Schule schon, dargestellt die Sorge um unser
höchst eigenes Fortkommen. Wir sollen trachten, daß wir
es zu „etwas", das heißt, zu recht viel bringen im Leben.
Daß wir bei solchem Streben nach Eigennutz dem Andern
gerade schaden sollten, daß wir ihn z. B. direkt bestehlen



C£x, CiïïfCäSTfC2=«CSri?29 PÂJPSncSnpâBCÊÎJRgnpaïîegïît^îl^îî

dürften, wird zwar nicht ausdrücklich gefordert oder gelehrt.
Aber es ist doch die allgemeine Einstellung, daß solche
Rücksichtslosigkeit, die Hintansetzung und Durchkreuzung der Interessen

des Andern, wenn vielleicht bedauerlich, so doch
erlaubt, ja oft notwendig sei. Aus eben dieser Einstellung werden
wir ja auch wieder angehalten, dafür einen gewissen Abläß
zu bezahlen, ein gutes Werk oder Werklein zu tun, einen
gewissen Prozentsatz des Erreichten abzugeben für gemeinnützige

Zwecke.
Mit überraschender Deutlichkeit aber erkennt selbst ein

so modern denkender Mensch das tief Unsittliche seines
Verhaltens in folgendem Beispiel: Ein Blinder geht auf einen
Abgrund zu, wenige Schritte trennen ihn noch und im Augenblick

muß er in die Tiefe stürzen und dort, elend zerschmettert,
umkommen. Was würden wir von einem Zuschauer sagen,
der mit verschränkten Armen daneben steht, sehend ist, das
Unglück vorauszusehen vermag und der nicht warnend ruft,
nicht hinzueilt mit der Begründung: Es geht mich nichts an
und „man soll sich nicht in die Angelegenheiten Anderer
einmischen". Wir nennen einen solchen Menschen einen
Unmensch. Wir empfinden das Unnatürliche dieses Verhaltens,
empfinden auch mit unabweisbarer Eindringlichkeit, gleichsam
instinktmäßig, was ein wahrer Mensch in diesem Falle zu
tun hat.

Dieses anschauliche Beispiel macht uns klar, wie oft wir
unsere menschliche Aufgabe am Nächsten versäumen. Gewiß,
die Verhältnisse liegen nicht immer so einfach vor uns. Die
Gefahren, von denen der Nächste umgeben ist, sind nicht
immer so unmittelbar anschaulich. Ja, wie viele der körperlichen

und namentlich der seelischen Gefahren, die uns selbst
umgeben, vermögen wir nicht wahrzunehmen, rechtzeitig zu
erkennen. Wir werden ja auch, was uns selbst angeht, allermeist

erst durch Fall und Schaden klug.
Wenn wir jenes Bild des körperlich Blinden übertragen

auf das Gebiet des seelisch-sittlichen Lebens und jenen äußeren,
objektiven Abgrund auf die Untiefe, die verderbenbringenden
Schlünde, welche uns umgeben, dann erst vermögen wir
einzusehen, welche Aufgaben und Pflichten wir täglich an uns
und an Andern versäumen. Welch schreckhaftes Zerrbild
erkennen wir so plötzlich in grellstem Schlaglicht, wenn wir die
moderne Weltanschauung, den Zeitgeist von diesem Gesichtspunkte

aus betrachten.
Unsere heutige Zeit ist ganz und gar rationalistisch,

vernünftig. Wir tun nur das, was uns nützen kann, uns materielle



30 v^t^ac^v^v^az^t^nv^ax^<vis^

Vorteile zu bringen verspricht. Wie der Einzelne ausschließlich

auf seinen Profit abgerichtet wird, so sind heute auch
die leitenden Motive in der menschlichen Gesellschaft im besten
Falle nur sog. Vernunfts- oder Nützlichkeitsprinzipien. Wie
im Leben des Einzelnen die Herzensangelegenheiten, d. h. die
gefühlsmäßigen Bedürfnisse schon in früher Jugend
zurückgedrängt werden und darum in hohem Maße unbefriedigt bleiben,
so hat auch der heutige Alltag keinen Platz und keine Duldung
mehr für Herz und Gemüt. Aber die menschlich - seelische
Natur läßt sich nicht ungestraft derart vergewaltigen. Es ist
in uns eine wahre Gefühlshungersnot entstanden und sie bringt
den Einzelnen zu verzweifelten Handlungen, die seine Seele
gefährden, verderben. Er sucht auf Schleichwegen seinen
Hunger nach gefühlsmäßigem Erleben zu stillen, er geht ins
Kino, er liest Schundliteratur, er „belustigt" sich in plumpster,
ja roher Form, er sucht im Alkohol „Zerstreuung" und „.Trost".
So tragen auch die allermeisten der heute in Mode stehenden
Feste und gesellschaftlichen Anlässe zu Vergnügungszwecken
den Charakter der ungesunden Hast und der Unmäßigkeit.
Wie eine elementare Gewalt bricht sich der lang
zurückgehaltene Gefühlshunger Bahn quer durch die noch so hoch
entwickelte Verstandeskultur und richtet wahre Verheerungen
an. In weiten Kreisen hat selbst die Kirche dieser falschen
Richtung des Genußlebens nicht mehr Einhalt zu bieten
vermocht, eben dort, wo auch sie allzu viel nur dem Verstände
dient. Wir müssen bitter Buße tun für jene große Sünde an
der menschlichen Seele, für die einseitige Bevorzugung des
Verstandeslebens und die Vernachlässigung der übrigen
seelischen Eigenschaften und Bedürfnisse: Glaube, Hoffnung, Liebe.
Erfreulicherweise erkennt man diese furchtbare sittliche All-
gemein-Erkrankung der heutigen Menschheit immer deutlicher
und so ist wohl zu hoffen, daß wir auch die Wege wieder
finden, die zu einem harmonischen Seelenleben .führen. Die
heutige Gefühlsverödung weiter Kreise des Volkes, der reichen
und der armen Menschen ist das Zeichen der Zeit, aber ebenso
deutlich tritt bereits in Erscheinung die Umkehr. Wohl wird
die Menschheit noch bittere Buße weiter tun und viele
Umwege gehen müssen. Der Weg aufwärts aber kann nach meiner
Überzeugung kein anderer sein als der, der die Grenzen der
Wissenschaft erkennen läßt und uns zu den reinen Quellen
des Glaubens zurückführt.

Die Fürsorgearbeit in jeder Art hilft uns jenen Weg
finden und bereiten. Denn sie ermöglicht uns, edle Gefühle
auszubilden und sie durch Taten zu entwickeln und wach zu



r^-1, r.Li r »[ r.:. *!rxiirr..1 r ri.11 1 r 31 ti£»p£BE£îîK£ï?caïîGâBCgî?C<gï?GgïîKSïl

halten. Dies kann jedoch nur jene Fürsorge und jene soziale
Arbeit bewirken, weiche sich gründet auf das dem Menschen
eingegebene Gefühl des Mitleides und der Mitverantwortlichkeit

für den Nächsten, für. den Mitmenschen. Diese gefühlsmäßige

Begründung der sozialen Arbeit hindert jedoch keinesfalls,

daß wir bei der Durchführung der Arbeit auch den
Verstand mitwirken lassen. Er muß uns lehren, das Herz am
rechten Orte auszugeben und das nur Verstandesmäßige auch
mit dem Verstand zu tun. Auf diese Weise vermeiden wir
am besten die Gefahr, einer ungesunden und unzweckmäßigen
Schwärmerei zu verfallen, die uns hilflos auch allen Betrugs-
versuchen der Armen und Verwahrlosten aussetzt und
ausliefert.

Die Mitwirkung des Verstandes muß uns auch vor Übereifer

und taktlosen Übergriffen bewahren. Man hat der
Fürsorge schon vorgeworfen, daß sie ein unstatthafter,- mit dem
Begriff der persönlichen Freiheit eines Menschen nicht zu
vereinbarender Eingriff in die Rechte und Pflichten des
Einzelnen darstelle. Kurz, man hat gesagt, daß wir kein Recht
zur Ausübung der Fürsorgetätigkeit hätten. Solche Meinungen
werden belegt durch allerhand tatsächlich immer wieder
vorkommende Übergriffe. Es gibt Fürsorger, die alle Menschen
am liebsten wie Kinder behandeln und am Bande führen möchten.
Sie würden, hätten sie die Macht, dem Menschen so viele Wege
zusperren, daß ihm gar nicht mehr die Möglichkeit bliebe,
nebenaus zu gehen. Es ist aber die hohe Bestimmung des
Menschen, daß er frei ist, das Böse ebenso tun zu können
wie das Gute. Wenn wir als oberste Aufgabe der Fürsorge
nur erkennen wollen, Arme und Verwahrloste, welche ja nicht
mehr, weder wirtschaftlich noch sittlich, frei sind, wieder zur
inneren und äußeren Freiheit des Handelns zu führen, dann
bleiben wir am sichersten vor solchen Übergriffen in die
persönliche Freiheit des Einzelnen bewahrt. Wer jene
wirtschaftlich-sittliche Unabhängigkeit besitzt, ist ja auch nicht
fürsorgebedürftig. —

Von größter Bedeutung ist nach meiner Überzeugung
gerade heute die Mitarbeit der Frauen in der Fürsorge. Unter
jener Intellektualisierung und Materialisierung des individuellen
und des gesellschaftlichen Lebens unserer Zeit haben insbesondere

die Frauen furchtbar gelitten. Jene moderne Entwicklung

hat die Mitwirkung der Frau an der Gestaltung unseres
Lebens immer mehr ausgeschaltet. Unser Zeitgeist ist ganz
und gar männlich in dem Sinne, daß er dem Verstände die
ausschließliche Herrschaft gewährt. Die Frau aber, deren Ur-



32 c^ac^üv^iic^ac^iz^av^x<x^üx>^z^i

besti'mmung die altruistische Einstellung ist, kam in dieser
zum Erfrieren kalten Welt des Verstandes ganz und gar zu
kurz. Sie fand selbst im häuslichen Kreise, in der Familie
und erst recht im weiteren Gesellschaftsleben immer weniger
Gelegenheit, ihre seelischen Fraueneigenschaften, eben das
Gefühlsmäßige, auszuwirken. Dieser Umstand trägt mit die Hauptschuld

an der Unausgeglichenheit der seelischen Verfassung
unserer menschlichen Gemeinschaft. Als Frauenrechtsbewegung
aber wollen wir nicht eine Stimmrechtsbewegung, sondern das

angeborene Bestreben der Frauen erkennen, mit der Seele

ganz Frau sein zu dürfen. In diesem Sinnne fehlt uns heute
die Frau, ja die Welt schreit nach der Frau.

Die soziale Arbeit nun bietet insbesondere den ledigen
Frauen solche Wirkungsmöglichkeiten in reichster Fülle und
in verschiedenartigsten Formen. — Unsere bisherige Betrachtung

hat uns weite Wege an den verschiedensten Theorien
vorbeigeführt. Vielleicht wird die Meinung sein, daß solche
Überlegungen ja gar nicht nötig seien für denjenigen, dem
das wahre Motiv der sozialen Arbeit gegeben ist in der Lehre
Christi: Liebe deinen Nächsten wie dich selbst! Ich verstehe
diese Auffassung und halte dennoch für nützlich, ja
unumgänglich notwendig, daß wir von Zeit zu Zeit aufschauen von
dem Weg, auf dem wir täglich gehen. Einmal wird die
Fürsorgearbeit in der heutigen Zeit sehr viel angefeindet, ihr Wert
in Frage gestellt. Da scheint es mir notwendig, daß wir uns
durch keinerlei, auch noch so hoch wissenschaftlich tönende
Gegenargumentation betören lassen. Ich weiß aus Erfahrung
und könnte es durch kummervolle Zuschriften, die ab und zu
an uns gelangen, beweisen, daß selbst längst im Beruf Stehende
nicht gefeit sind vor Anfechtungen, entstanden durch irgend
eine der hier kurz dargestellten Theorien. Aber ebenso oft,
nein vjel öfters machen wir die andere Erfahrung, daß gar
viele sich zur sozialen Arbeit melden und darin Stellung suchen
und finden, ohne ein starkes inneres Motiv. Äußere Vorteile
der Stellung vermögen hier zwar selten eine große Anziehungskraft

auszuüben, dagegen besteht namentlich bei Frauen doch
manchmal die recht eigennützige Hoffnung auf eine sichere
Versorgung. Nicht selten wirkt auch mit die Neigung,
entweder der bösen, harten Welt, oder gar sich selbst und seiner
eigenen Seelennot zu entfliehen in weit abgelegenen Anstalten.
Sie wollen blindlings sozial arbeiten, um nicht zu verzweifeln.

Wir haben die Pflicht, bei jeder Gelegenheit darauf mit
aller Bestimmtheit hinzuweisen, daß auch solche Motive irreleiten
und bittere Enttäuschungen mannigfacher Art zur Folge haben.



isrc cissTcc^r*CASTC c^T( Ci£if 33 v^v^ac^v^v^az^av^av^av^ic^a

Die soziale Arbeit ist eine schwere Arbeit, sei ihre Art
nun, wie sie auch sei. Oft kommen Frauen und Männer zu
uns mit dem Ansinnen: I möcht au e chli sozial arbeite! Man
kann solchen Wünschen nicht ernst und bestimmt genug
entgegentreten, denn man kann im Grunde nie „e chli" sozial
arbeiten.' Im Interesse der Berufsauffassung aller derer, die
in der Fürsorge tätig mitarbeiten, muß solcher Zuzug
ferngehalten werden. —

Wer sich zur Fürsorgearbeit berufen fühlt, prüfe sich
recht und prüfe jeden Tag. Einem andern Menschen helfen
zu wollen, setzt voraus, daß man zu solchem Tun selbst würdig
sei. Niemand darf von sich behaupten, daß er mehr sei als
der Andere ; in dem Augenblick, wo er diese Meinung hat,
betrügt er sich selbst. Wie ungeheuer schwer ist es doch,
gerade heute den rechten Weg für sich selbst zu wissen und
wie viel schwerer noch, ihn Andere weisen zu wollen. Und
in der Tat, wir müssen es bekennen, daß gar viele
Selbstgerechte, allzu Selbstgerechte am Werke sind. Wir lassen
uns im Besitze äußerer Vorteile, die wir oft gar nicht selbst
errungen haben, durch allerlei Tradition, Vorurteil und durch
bloßes Wortchristentum zu solcher Selbstsicherheit den
Hilfsbedürftigen gegenüber verleiten. Sind wir nicht alle zuletzt
und in den wichtigsten Fragen täglich wieder den schwersten
Anfechtungen ausgeliefert, müssen wir nicht immer wieder
unsere innere Harmonie erkämpfen, indem auch wir unsere
eigene Hilfsbedürftigkeit spüren? Und wie oft erliegen wir
in diesem Kampf!

Darum muß alle soziale Arbeit beginnen mit der Selbst-
erziehung und diese Selbstprüfung in Ehrlichkeit und
Bescheidenheit darf nicht mehr aufhören. Wir wollen täglich
Bilanz machen im eigenen Herzen, sollen wir nicht innert
kurzer Zeit eine ganz falsche Rechnung in uns selbst vorfinden.
Der Hilfsbedürftige, der Arme und Verwahrloste beobachtet
uns, ohne daß wir es oft merken, ganz- genau. Wehe uns,
wenn er über kurz oder lang zu dem Schlüsse kommen muß,
daß wir nur Tugendbolde, aber keine wahren Helfer sind. Es
gibt Fürsorger, die meinen, der Hilfsbedürftige habe kein
Recht, seinen Helfer zu erkunden; oft wieder denken sie: Es
ist ja noch ein Kind!, oder: er ist ja schon so alt!, oder1: er
ist froh und muß dankbar sein um alles, was ihm geboten
wird. Solche Meinung ist ein Verrat an der heiligen Sache
der Fürsorge und zugleich ein furchtbarer Selbstbetrug. Auch
für den Armen und Hilfsbedürftigen ist im wohlverstandenen
Sinne nur das Beste, was wir zu bieten vermögen, gut genug.



E£ÏÏC^rC^GÂ}C2ÎRCiSÎ?G2SÎ(ï£BP£ïiG2î? 34 Z£Rt£iiV£SV&itV0RV£RVgR1*eHveü*£&

Oder wer wagt es, einem Dürstenden faules, verdorbenes Wasser
anzubieten?

Je besser wir erkennen, daß wir selbst auch schwache
Menschen sind und daß wir ohne einen Beistand nicht
auskommen, umso besser sind wir vorbereitet für die soziale
Arbeit. Das nimmermüde, täglich wachsame Bestreben zur
Selbsterziehung und das Bewußtsein von der Größe der
Verantwortung, die jeder empfinden muß, der einem andern helfen
will, geben uns allein das Recht, Fürsorger zu sein. So wird
aber auch die Fürsorgearbeit auch für uns selbst zum Segen,
denn sie hilft uns selbst durch tägliche Einkehr und Aufschau
vorwärts und aufwärts. Wir vermögen dann erst in Bescheidenheit

zu ahnen, welche letzte, weit- und menschheiterlösende
Wahrheit und Heilswirkung eingeschlossen ist in den Worten
Christi: „Liebe deinen Nächsten wie dich selbst." —

Liebe Hausmütter und Hausväter! Gestatten Sie mir diese
vertrauliche Einleitung meines Schlußwortes. Es ist mir ein
herzliches Bedürfnis, diese schlichten und so inhaltsreichen
Worte auszusprechen, indem ich Sie grüße und Ihnen danke.
Wie wohltuend ist der Klang „Hausmutter", „Hausvater" im
Vergleich zu dem gelehrten Wortschwall der mancherlei
Theorien, die ich Ihnen soeben in groben Zügen vorzuführen
hatte in dem Bestreben, eine Antwort zu finden auf die Frage:
Welchen Sinn hat heute die Fürsorgearbeit. Ich hoffe, daß
Ihre freundliche Geduld, mit der Sie meinen Ausführungen
gefolgt sind, Sie nicht reuen wird.

Täuschen wir uns nicht. Der moderne Zeitgeist, der
zerfressende und zersetzende, er umschleicht auch Euere, noch
so wohl und weit im Land verborgene Anstalt. Er findet
Zugang zu Erziehern und Zöglingen, verhetzt und macht
kleinmütig. Wie wichtig ist es darum, daß Hausmutter und Hausvater

die Gefahr erkennen und daß sie selbst wissen, wie wenig
der moderne Intellektualismus vermag über unsere Arbeit, wenn
wir nur selbst stark bleiben in der Überzeugung, daß auch
von der Fürsorgearbeit immer und besonders heute gilt:

„Einen andern Grund kann niemand legen, außer dem,,
der gelegt ist, welcher ist Jesus Christus!"


	Vom Sinn der Sozialen Arbeit

