
Zeitschrift: Verhandlungen des Schweizerischen Armenerziehervereins

Herausgeber: Schweizerischer Armenerzieherverein

Band: 38 (1920)

Artikel: Die Pädagogik des Jeremias Gotthelf : Vortrag, gehalten an der
Jahresversammlung des Schweizerischen Armenerziehervereins :
Dienstag, den 18. Mai 1920, in Glarus

Autor: Grossen, Friedrich

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-805784

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 09.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-805784
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Die Pädagogik des Jeremias Gotthelf.
"Vortrag, gehalten an der Jahresversammlung

des Schweizerischen Armenerzieher Vereins
Dienstag, den 18. Mai 1920, in Glarus,

von Friedrich Grossen,
gew. Direktor der Erziehungsanstalt Trachselwald.

Motto: Welcher Edeldenkende will nicht durch Tun
oder Denken ein Samenkorn streuen zu
unendlicher, immer fortgehender Vervollkommnung

seines Geschlechts, etwas Neues und vorher

nie Dagewesenes hineinwerfen in die Zeit,
das in ihr bleibe und nie versiegende Quelle
werde neuer Schöpfungen?

Fichte.

Verehrte Anwesende!
Man könnte fragen: „Gibt es eine Pädagogik des Jeremias

Gotthelf? Geht von diesem Schriftsteller erzieherische Kraft
und Wirkung aus, die es rechtfertigt, daß wir ihn ehren und
zu ihm aufblicken als zu einem Führer und Vorbild? Ist er
würdig, an die Seite der prophetischen itnd reformatorischen
Persönlichkeit Pestalozzis gestellt zu werden?" Auf diese Fragen
möchte ich eine Antwort zu geben versuchen, wobei ich den
Autor selbst öfter zu Worte kommen lasse.

Am 22. Oktober 1854 ist Jeremias Gotthelf (Albert Bitzius)
heimgegangen.. Lange Jahre, von 1831 bis zu seinem Tode,
hat er als treuer Seelsorger in der Bauerngemeinde Lützelflüh

(Emmental) gewirkt. Was aber seinen Namen und mit
ihm auch den Namen des Berner Volkes weit über die Grenzen
der Heimat und des Vaterlandes getragen, das sind die vielen
Bücher, die der Pfarrer von Lützelflüh geschrieben hat. Nicht
Komane, dem Sinnenkitzel dienend, wohl aber Geschichten mit
markigen, dem Leben entnommenen Gestalten, deren Charakteristik

mit klassischer, künstlerischer Plastik Gotthelf vor unsere
Augen gestellt hat, Werke von unvergänglichem Wert, in denen
sich beides verbindet: Wahrheit und dichterische Schönheit,
wahre, unerschöpfliche Fundgraben praktischer Lebensweisheit.



2 ISÏÎCâiE£ïïCÊ5CÈïfPâïfIi£ïiP^ÎÎCâïCSïi

Die Schriften von Jeremias Gotthelf sind zudem von einer
glühenden Liebe zu unserm Volk getragen. Zumal ist es die
Jugend, welcher der gefeierte Dichter sein Hauptinteresse
zuwendet. Darum auch seine praktische Betätigung an der
Jugenderziehung. Dahin gehört die Gründung der Knabenerziehungs-
anstalt in Trachselwald, die er mit einigen gemeinnützigen
Männern (Pfarrer und Dekan Baumgartner in Trachselwald
u. a. m.) gründete. Am 1. Juni 1835 fand die Eröffnung
dieser gesegneten Anstalt statt, wobei Pfarrer Bitzius vor einer
zahlreichen Menge und vor „seinen 15 Buben" die Eröffnungsrede

hielt. Ich mache dabei auf meine Schrift aufmerksam,
in welcher u. a. der Wortlaut dieser väterlichen Bede
enthalten ist: „Jeremias Gotthelf und die Armenerziehungsanstalt
Trachselwald. Buchhandlung Bäschlin, Bern 1916". Was Gotthelf

angefangen hat, das hat sich in seinem Sinn und Geist
in der „Gctthelf-Stiftung" fortgesetzt. Diese edle Institution,
der größte Armenerziehungsverein des Kantons Bern, entfaltet
in ihren vielen blühenden Sektionen — gegenwärtig 17 mit
über 11,000 Mitgliedern — zu Stadt und Land eine überaus
reiche Tätigkeit zum Wohle armer, verwahrloster Kinder und
löst vom armenerzieherischen und sozialen Standpunkt aus eine
große und wichtige Aufgabe.

Schon um dieser hier genannten Werke willen verdient
der Mann die wärmsten Sympathien jedes Jugend- und
Volksfreundes. Auf dem Gebiete des Armenwesens war Bitzius
selbstlos tätig bis zu seinem Tode. Auch als Schriftsteller wollte
er „vor allem nützen, bessern, lehren". Und er schrieb nicht
für einzelne Stände, sondern für das ganze Volk, wie es nur
ein ganz großer Dichter kann. Darum ist er ein Lehrer des
Volkes im schönsten Sinne und nicht etwa nur ein pädagogischer
Literat.

Wie ist Bitzius Schriftsteller geworden? Darüber sagt er
in einem Brief an einen seiner Freunde: „Meine glücklichste
Gabe war eine negative, nämlich Mangel an Ehrgeiz. Ich wollte
nichts werden, strebte keine sogenannte Stellung in der Welt
an; aber was Gott mir zu schaffen vorlegte, arbeitete ich
frisch vorweg und fragte nicht: Was trägt es ein? oder: Was
sagt die Welt? Eine fast kindische, aber jedenfalls gutmütige
Rücksichtslosigkeit war mir angeboren, machte mir bittere
Feinde, auch Freunde, veranlaßte aber oft meine besten Freunde,
Zeter über mich zu schreien, mir alles Weh und Unglück zu
prophezeien. So kam ich zum Schreiben, ohne alle
Vorbereitung, und ohne daran zu denken, eigentlich
Schriftsteller zu werden, Volksschriftsteller. Aber das Armen-



w e s e n, die Schule stunden in Frage So. sprang erst
der „Bauernspiegel", dann der „Schulmeister" hervor, mit der
gewohnten Rücksichtslosigkeit, die nach nichts trägt, als o b

es so gut und recht sei." So ist dieser Dichter im guten
Sinne des Wortes Tendenzschriftsteller geworden. Freimütigkeit

gilt Bitzius als erste politische Tugend und diese zeichnet
auch seine Schriften in hohem Grade aus. Im Vorwort zur
zweiten Auflage des Schulmeisters bittet er, nie zu vergessen,
daß er ein Republikaner sei, in Freiheit geboren und mit Leib
und Seele ihr zugetan. Das Volk sei seine Majestät.
„Majestäten," fügt er bei, „heißen sie nun so oder anders, die Wahrheit

zu sagen, galt zu jeder Zeit als ehrenwert und war nie
ungefährlich. Schmeichelei ist allemal schlecht, gelte es, wem
es wolle." Und im Vorwort zu „Uli dem Pächter" schreibt er,
„man werde ihm nie ein gedankenloses oder feiles Segeln
mit herrschenden Winden nachweisen können." Humoristisch
sagt er in einem Brief an seinen Freund Maurer v. Constant
in München, das Volk sei ihm lieb, aber, es trage zu Zeiten
eine so häßliche Fratze, der er für alles in der Welt nicht:
„Schatz!" sagen möchte, und sein Hoftrompeter möchte er
nie sein.

Wenn Bitzius seiner Majestät dem Volke stets keck und
unerschrocken die Wahrheit sagen darf, so fühlt er die innere
Berechtigung hiezu in der Reinheit seines Willens und der
Unbestochenheit seines Urteils. Er ist sich bewußt, stets das
Allgemeine, das Wohl der Gesellschaft im Auge zu haben
und keine Vorliebe für irgend einen Stand, irgënd eine
Gesellschaftsgruppe zu hegen, so wenig als er gegen irgend einen
Teil des Volkes verbittert war. Dieses Gefühl, von allen
Nebenabsichten und Sonderzwecken frei zu sein, gibt ihm den Mut,
Allen, dem Reichen wie dein Armen, dem Vornehmen und
dem Geringen, dem Knecht wie dem Meister, den Regierenden
wie den Regierten seine Meinung herauszusagen, wo er ihre
Handlungsweise zu rügen oder ihnen ihr Unrecht vorzuhalten
hatte. Diese.- Reinheit und Unabhängigkeit seines politischen
Charakters gibt seinen Urteilen erst den vollen Wert und ist
um so rühmlicher, als seine Stellung als geistlicher Beamter
so wie seine äußere Lage diesem Gebiet der Unabhängigkeit
und Freiheit von ängstlichen Rücksichten wenig förderlich
erschienen. Doch blieb Bitzius sich stets gleich. Er wurde nie
zum Parteigänger, er, verfocht seine Prinzipien für sich« ohne
einer Partei dadurch gefällig werden zu wollen oder dabei
etwas für sich selbst zu suchen, woran er in seiner bescheidenen
bürgerlichen Stellung nie dachte. Er schrieb' daher nie für



&ÏV assdSi)Ciîiïtiïî, Ciäii Pi£iiC£Ha£Stigï) 4 RSiîrâSKaîl^îîCaîCSÎÎRêSÎRSÎJCSÏÎPSÎ)

diesen oder jenen Stand, noch weniger für einzelne Personen,
und wir finden in allen seinen zahlreichen Schriften keine
einzige Steile, in welcher er irgend einem Führer oder
hervorragenden Mann derjenigen politischen Partei, zu welcher
er sich zählte, Lob gespendet oder besondere Aufmerksamkeit
und Gunst erwiesen hätte, wie er ebenfalls gegen keine
Personen schrieb, wenn ihm auch oft diese oder jene Persönlichkeit

als Typus einer gewissen Gesinnungs- oder Handlungsweise

dienen mußte. Bitzius war hierin ganz Puritaner. Er
mochte das Rühmen überhaupt nicht leiden, hielt dafür, die
Leute möchten's nicht vertragen und würden durch Weihrauch
nur korrumpiert, undi pflegte in seiner derben Ausdrucksweise
zu sagen, wenn Einer nötig habe, gerühmt zu werden und das
Lob ihm- Bedürfnis werde, so sei er schon auf dem Punkt, eine
Dreckseele zu werden (Albert Bitzius [Jeremias Gotthelf], Sein
Leben und seine Schriften, dargestellt von Dr. C. Manuel, S.

207—209).
Dem schon genannten Freunde schreibt er einmal, wie

er ein Doppelleben führe, ein heiteres, ungetrübtes Privatleben,

und dann wieder ein gram- und zornerfülltes, wenn
ihm die öffentliche Schlechtigkeit und Faulheit unter die Augen
komme. Das könne er nicht ^Verwinden. Da müsse er drein
reden und habe schon mehrmals das Abgesetztwerden riskiert.

Es war ihm also Herzensbedürfnis, die Wahrheit an den
Tag zu bringen; Rücksichten auf Brot und Amt kannte er
nicht. Nichts lag ihm ferner als Revolutionär oder Umstürzler
sein zu wollen; aber bewaffnet mit markiger Robustheit des
Willens wollte er als Priester der unangenehmen Wahrheiten
umschaffend auf seine Zeit einwirken, er wollte auslüften und
die Wunden bloßlegen, da er wohl wußte, daß man mit
Verheimlichen sie nicht heilen kann.

Wie die Bücher Gotthelfs entstanden sind, das schildert
in trefflicher Weise ein Berner Schulmann, G. Stucki, in seinem
Gedichte „Entstehung und Übersicht der Werke Gotthelfs". Wir
können es uns nicht versagen, folgende Strophen eünzuflechten:

In seinem Stübchen, i'*s war nicht mehr ganz früh,
Saß schreibend der Pfarrer von Lützelflüh.
Da mahnt seine Frau zur Türe herein:
„Los, Mandli, du muesch ja a d'Verdinggmein!"

,Wie leicht er's halt wieder vergessen hätte!
So steht er denn auf, macht kleine Toilette,
Und da der Weg nicht eben grad weit,
So kommt er noch just zur richtigen Zeit.



GSR CÏSÏÏ ras tïâ, Îc£äi ess;<csaKs« 5 c^at^a^ac^oc^ac^ac^sttsac^Bcea

Da stehen die Kinder in allen Größen,
Mit guten Kleidern oder mit Blößen.
„War nimmt da dä Bueb, so ne tolle-n-u brave?
Är hüetet ech d'Chüe und luegt zu de Schafe!"
„I will ne," riieft iez e fystere-n-Alte,
„Für füfzäche Chrone will i ne de bhalte!"
„Füfzäche Chrone isch uverschants!
Meh weder zwölfe git niemer hie d's Lands."
„I will ne für zache, es blybt derby!"
Seit eine, er gseht wie ne Fötzelbueb dry.
So werden die Kinder wie Waren versteigert.
Ob eines auch weinet und stampfend sich weigert,
Wer's glücklich ersteigert, der zieht es halt fort.
Der Pfarrer redet manch herzliches Wort
Von Liêbe, von Dulden, von sanftem Erbarmen.
Sie können ihn dauern, die Kleinen, die Armen.
Hat später auch jedem dann nachgefragt
Und über hartherzige Bauern geklagt,
Ließ seinem Zorn dann, seiner Liebe die Zügel,
Ging hin und schreib seinen „B au e r n s p i e g e 1".

Ein andermal störte den fleißigen Leser
Des Ortes Schulmeister, heißt Peter Käser.
Möcht wohl von seinem Pfarrer erfahren,
Wie man lehret und bändigt die kindlichen Scharen.
Er müht sich ja redlich, der eifrige Mann;
Doch schwer ist's, zu lehren, was man selber nicht kann.
Und sind auch die Güter der Welt gar so eitel,
Der Hunger ist da, und leer ist der Beutel.
Fünf Kinderchen wollen halt essen und leben.
So treibet der Peter zur Schule das Weben.
Und dennoch so kärgliche Bissen zu beißen;
Doch „Meister der Schule" wird er geheißen.
Den Pfarrer dauert der redliche Mann.
Er ratet und tröstet, so gut er es kann.
Bei sich dann hat er gewettert, geschumpfen:
„Da fordert man Schulen und läßt sie versumpfen!
Geld her! und Lehrer! es fehlet an beiden!"
So schrieb er des „Schulmeisters Freuden und

Leide n".

Wie bereits erwähnt, ist sein erstes Werk der „Bauernspiegel

oder die Lebensgeschichte des Jeremias Gotthelf" eine
Tendenzschrift im guten Sinne des Wortes. Der Erfolg war
großartig, dem Inhalte des Buches entsprechend. Schon in



e^a^C^ïiKsïîCi£ïîtiSÎI^iîC£iîKisïïC2SÎCgi? 6 t&aC^BC&ÜV£ÜV£aV£At&St&at!£HV£ü

dieser ersten Erzählung umspannt Bitzius das ganze Gebiet,
das er in den meisten seiner späteren Erzählungen nach seinen
einzelnen Seiten weiter ausführt. Wir finden hier in groben
Zügen die Erziehung armer Kinder dargelegt, welche später
in der „Armennot" genauer gewürdigt wird. Wir werfen einen
raschen Blick in das Gebiet der Volksschule, das in den „Leiden
und Freuden eines Schulmeisters" in breiter Darstellung vor
unserem Blicke vorüberzieht. Auch das Leben des Bauernhofes

und der Bauernfamilie, das später in „Uli der Knecht",
in „Uli der Pächter" und in „Geld und Geist" nach seiner
äußeren und inneren Seite - unsere Aufmerksamkeit fesselt,
findet im „Bauernspiegel" seine Darstellung. In ähnlicher Weise
sind in diesem Erstlingswerke „Erlebnisse eines Schuldenbauers"
und „Zeitgeist und Bernergeist" in nuce enthalten. Wenn wir
nun noch „Jakobs des Handwerksgesellen Wanderungen durch
die Schweiz", „Die Käserei in der Vehfreude", „Anne Bäbi
Jowäger" und „Käthi, die Großmutter oder der wahre Weg
durch jede Not" nennen, so haben wir die bedeutendsten Schriften
Gotthelfs aufgezählt. Es kann nicht unsere Aufgabe sein, eine
kurze Inhaltsangabe dieser Werke und eine Würdigung
derselben nach ihrem literarischen Werte zu geben. Wir haben
bloß auf den pädagogischen Gehalt dieser Schriften hinzuweisen
und dies nur in großen Zügen. Die Bücher unseres
Volksschriftstellers sind deshalb von pädagogischem Werte, weil
sie — mit Julian Schmidt zu reden — „durchweg einen
pädagogischen Zweck haben." Sie wollen mitarbeiten an der
Erziehung des Volkes. Er sagt, selbst: „Die Liebe zu der christlichen

Freiheit für alle drängte den Verfasser, Schriftsteller
zu werden und zwar, als er bald vierzig Jahre alt war. Was
er wollte, wußte er. Er trat in die Schranken für Gott und
Vaterland, für das christliche Haus und die Zukunft der
Unmündigen" (Vorrede zu „Zeitgeist und Bernergeist").

„Ich möchte inneres und äußeres Leben aufrollen für
jedes menschliche Auge, zur Selbstschau alle veranlassen.
Hauptsächlich aus den unbekannten Schichten hebe ich dieses
Leben aus. Ich möchte zur Erkenntnis bringen, daß das Leben
der Luft gleicht: oben und unten ist die gleiche Luft, nur oben
und unten ein wenig anders — gröber oder feiner — gemischt,
daß von Natur in sittlicher Beziehung die Menschen sich viel
näher stehen, als man ihrem Äußern nach glauben sollte. Ich
möchte zeigen, daß Schattenseite und Sonnenseite im menschlichen

Leben nicht von äußeren Umständen, sondern von etwas
Höherem abhängen: Je nachdem die Welt im Gemüte der
Menschen sich abspiegelt, wird Licht und Schatten aufs Leben



csssir c^svv c&a c^a r[ c^s? c^sv? v&ap£lwv^av^ac^i?v^at^sa c^_s.

geworfen, verklären und verdunkeln sich die Verhältnisse"
(Vorrede zu „Die Käserei in der Vehfreude"). Nehmen wir
dazu noch das Wort aus der Vorrede zu „Leiden und Freuden
eines Schulmeisters": „In diesem Buche, steht nun freilich
beschrieben, wie der Schulmeister seinen Rock apart schleudere,
aber noch besser ist der Mensch beschrieben, der auch euch
im eigenen Herzen sitzt," so können wir leicht eine doppelte
Absicht des Verfassers bei seinem Schriftstellern erkennen.

Zunächst will er gemäß dem Worte Schillers: „Willst du
dich selber erkennen, so sieh', wie aie andern es treiben!" eine
Art Anschauungsunterricht erteilen, durch den jeder einzelne
befähigt werden soll, sich selbst zu erkennen, sich selbst
beobachten und beherrschen zu lernen. Hier liegt die eminent
pädagogische Bedeutung seiner Schriften klar zu Tage.
Daneben will Bitzius noch ein zweites erreichen. Nach dem alten
Worte: „Laßt uns besser werden, bald wird's besser sein!"
wendet er sich an das Streben jedes Einzelnen, um es zur
Selbstveredelung anzuregen. Die alte Weisheit, daß im eigenen
Herzen, nicht in den äußeren Verhältnissen Glück und Unglück
wurzeln, ist freilich veraltet heutzutage, aber trotzdem enthält
sie eine ewige Wahrheit. Das ist der Leitgedanke, der alle
Werke Gotthelfs erfüllt.

Es erscheint nach dem Vorhergehenden selbstverständlich,
daß die Erzählungen von Albert Bitzius besonders für den
Pädagogen von Beruf hohes Interesse haben. Man kann nicht
erziehen, wenn man das menschliche Herz nicht kennt; und nicht
jeder hat die Gabe, von sich aus in dieses unruhige und
unberechenbare, bald trotzige, bald verzagte Ding einzudringen.
Der praktische Psychologe Bitzius ist ein trefflicher Führer
für den Anfang, wie Shakespeare für den Fortgang im
Studium der Psychologie. Dazu kommt noch, daß in den Schriften
von Bitzius ein großer Schatz von direkt pädagogischen
Bemerkungen und Ratschlägen niedergelegt ist. Mit Recht hebt
sein Biograph hervor, daß Jeder, besonders auch der Psycholog
und Pädagog, für sein Gebiet in diesen Schriften Studien machen
kann, die sein Wissen, seine Erfahrungen mannigfach bereichern
und ergänzen und immer freudiger den hohen Wert empfinden
werde, „den solch ein geistiges Gemeingut für die Gegenwart

sowohl als für eine ferne Zukunft geschaffen hat."
Wir geben nun eine Auswahl von bemerkenswerten

pädagogischen Aussprüchen, meist in aphoristischer Form: Perlen
in bunter Reihe, nicht bestimmt, zu einer Kette gereiht zu
werden. Durch sie wird die Pädagogik Gotthelfs am besten
charakterisiert.



Cini l^ft^Céïît^ïîCÊîîCi^îît^îîRÊîî C25î 8 C^C^Î?C^C^P^C^P^P^C^C<2^r

1. Von Gott als dem Erzieher der Menschheit.
Wie schon angedeutet, ist Gottheit ein Volkserzieher im

wahren Sinne des Wortes; sein Blick geht aufs Ganze; seine
Pädagogik ist eine Pädagogik großen Stiles, nicht der enge
Kreis der Schulpädagogik interessiert ihn allein; die Erziehung
der ganzen Menschheit, wenigstens der zivilisierten Menschheit,

beschäftigt seinen Geist. Im Sinne Lessings bezeichnet
er Gott als den Erzieher der Menschheit. Er sagt: „Ich glaube,
daß der Einzelne zu einem höheren Leben sich heranbilden
soll. Ich glaube aber nicht nur das, sondern daß durch diese
Erziehung des Einzelnen die Geschlechter auf höhere Stufen
steigen, daß die Zustände sich veredeln, daß es auf der Welt
nach dem Plane Gottes besser werden soll und muß, daß alle
Kräfte, die wir in gute und böse abteilen, doch nur eines
schaffen können, den Willen Gottes, der ein Ziel will. Dieses
Ziel wird aber nicht mit einem Male erreicht, fällt nicht mit
einem Satz in die Welt, sondern die Welt bildet sich ihm
langsam entgegen. Vor Gott sind tausend Jahre wie ein Tag.
Das Ziel kenne ich nicht, aber dessen, was ich gesagt, redet
die Weltgeschichte mir Zeugnis; daß diese Zustände sich nach
und nach herausbilden werden, das zeuget mir ein Geist, der
nicht trügt; es ist der Geist des Glaubens, der Offenbarung,
der Geschichte" („Leiden und Freuden eines Schulmeisters").

„Auf den Erfahrungen und Erfindungen der früheren
Geschlechter steht das gegenwärtige Geschlecht, so wie aus den
Anschwemmungen vergangener Zeiten die jetzige Pflanzenwelt
sich erhebt, und um so üppiger, je reicher die früheren
Anschwemmungen waren" („Anne Bäbi Jowäger").

„Die Bildung steht nie stille, wird alle Tage neu. Das
Menschenkind wird alle Tage gebildeter, es schwebt in einem
ununterbrochenen Fortbildungskurse. Das Leben des Menschen
ist der von Gott verordnete Fortbildungskurs. Die Bildungselemente

erzeugen nicht bloß Eindrücke, lassen Anschauungen
zurück von diesem und jenem; sie wecken auch im Menschen
eine selbsttätige Kraft, ein Begehren, das nicht gesättigt wird
durch das Zufällige, Herumliegende, nicht befriedigt durch
das willkürlich Gegebene, ein innerlich Verarbeiten des
Erhaltenen, ein Denken darüber, welches dann Fragen zeuget
und ein Streben, dieses oder jenes Bildungsmittel herbeizuziehen,

zu ergänzen das Mangelnde; ein immer bleibendes Un-
genügen, das, je mehr es sich aneignet, desto besser begreift,
was alles noch fehlt, das immerfort hungert und dürstet nach
dem Fehlenden, fort und fort sich dasselbe zu verschaffen



[

CÂtCSï:cgr<P£îiCiSiîCaaP2BtS£îïe2ÎJC£ïî 9 "SBKSïKSÏC£H C^i> CSÎiESÏJV£RC&aç£S

sucht, und hat es dasselbe, es innerlich verarbeitet, daß es
nicht als fremder Stoff in der Seele bleibt, sondern ins eigene
Wesen übergeht, daher auch als eigene Krait oder wie man
es nennen mag, jeden Augenblick zu Gebote steht. Diese
begehrende, verarbeitende üraft ist in allen Menschen, wird in
den meisten angeregt, erlöscht aber in den meisten wieder;
wem sie aber bleibt, wem sie zum Lichte seiner Seele wird,
der allein ist's, welcher mit dem Worte „gebildet" bezeichnet
zu werden verdient" G.Uer Geldstag oder die Wirtschaft nach
der neuen Mode").

„Der alte Mensch ist der erste, der Erstgeborene, wenn
man will. Es schlummert aber im gleichen Gehäuse ein zweiter
Mensch, geschaffen nach dem Ebenbnde Gottes, aber gefesselt
in dunkler Höhle, gefangen gehalten durch den alten Menschen,
bis ein junger Tag ihn weckt. Der neue Mensch muß geweckt
werden durch den Geist, dessen Brausen man wohl hört, aber
von dem man nicht weiß, woher er kommt, und wohin er
fährt. Auf ihm liegt Moder und Schutt von Welt und Sünde.
Gewaltiger als das Wehen der Winde muß der Hauen des
Geistes sein, welcher hebt den Stein vom engen Gehäuse, in
welchem gefesselt liegt der neue Mensch, ihn kräftigt, daß er
sich erhebt, den Kampf mit dem alten Menschen beginnt um
den Besitz des Herzens, um des Lebens Ziel und Richtung.
Ohne Gott kann hier nicht gekämpft werden, am allerwenigsten
glücklich, aber wo Gott mitkämpft, muß der Kampf zum Siege
führen" („Uli der Pächter").

„Mein Glaube ist der, daß Gott nichts tut, wozu er mir
die Kräfte gegeben hat, daß ich diese Kräfte anzustrengen
habe nach Vermögen und Gewissen und zwar ohne Gewißheit

haben zu wollen, richte ich damit das Erstrebte aus oder
nicht, sondern in aller Demut Gott das Gedeihen überlassend.
Der Mensch soll säen, aber in Gottes Hand steht die Ernte;
über das, was ich tue, bin ich verantwortlich, was ich wirke,
waltet Gott" („Zeitgeist und Bernergeist").

„Wie es draußen wechselt, solle es nicht wechseln in des
Menschen Seele; denn es solle eben der Mensch über den Wechsel
sich erheben und zu einem bleibenden, unveränderlichen Wesen
werden; er solle nicht gleichen der wechselnden Welt, sondern
dem Vater im Himmel, in welchem kein Schatten der Umkehr

'und des Wandels ist. Um aber so zu werden, müsse der Mensch
es wissen und nie vergessen, daß er ein Kind unter des Vaters
Augen sei, der jedes Haar an seinem Haupte behüte und keines
ausfallen lasse ohne seinen Willen, jede gute Gabe gebe und
jede Züchtigung. Dann vermöge er den kindlichen Sinn zu



j() K£ï?C£ïîr£ïïC^ïîCi£ïîC^^îîC£î}p£ïîC£ï}

bewahren, der dankbar bleibe dem Vater in guten Tagen,
willig und geduldig in Triibsaien, in guter Zuversicht auf die
Zukunft, gleichmütig und demütig immerdar in festem Glauben,
daß denen, die Gott lieben, alle Dinge zur Seligkeit dienen
müßten" („Geld und Geist oder die Versöhnung").

Gottheit hat auch für die Zukunft der Menschheit keine
Sorge, sondern Mut und Gottvertrauen. „Die Not lehrt beten.
So, denke ich mir, werden die Völker, wenn sie recht im
Wirrwarr in Sümpfe gekommen, wo ihnen der Tod droht,
wiederum das Heil in Christo suchen, werden es erkennen,
daß er der einzige Name ist, in dem die Menschen können
selig werden, daß in ihm allein die wahre Freiheit ist, die
von innen heraus aus dem Heiligtum der Gemüter wachsen
kann. So, denke ich, werde das wahrhaft Christliche auch
wieder zur Geltung kommen, und die Völker werden es
erkennen, daß, was sie als das Köstlichste in ihrem Haushalt
haben, auch das Köstlichste im großen Haushalt, im Staate
sein müsse" („Zeitgeist und Bernergeist").

2. 'Von der Familie und Familienerziehung.
Die Familie ist unserem Autor der wichtigste Erziehungsfaktor,

ja der einzige, der bei normalen "Verhältnissen die
bestmöglichen Garantien für die Erziehung der Jugend und
die Verbesserung der Zustände der Welt in sich vereinigt.
Hören wir, was er über die Aufgaben der Eltern und die
Bedeutung der Kinder sagt.

„Die Weiber sind der Sauerteig des Hauses, und von
ihm nimmt das ganze Haus Geschmack und Geruch an. Und
das Haus ist die Pflanzschule künftiger Geschlechter. Es ist
also die Mutter nicht nur die Gebärerin des Leibes ihrer Kinder,
sondern sie ist auch die Leiterin ihrer Seelen, sie prägt die
ersten Eindrücke auf dieselben ein. Das weibliche Geschlecht
ist darum von so hoher, gewaltiger Bedeutung durch sein
Walten für Sitte, Zucht und Frömmigkeit, und die- Wohlfahrt
eines Landes hängt mehr vom Walten eines Weibes ab, als
Männer und Regenten sich einbilden, und vielleicht mehr als
vom Raten, Klügeln und Regentein der Männer" („Wie fünf
Mädchen im Branntwein jämmerlich umkommen").

„Die guten Frauen mit Verstand sind nicht bloß Perlen
unter ihrem Geschlechte, das sind Diamanten in der Menschheit"

(„Käthi die Großmutter").
„Nicht die Regenten regieren das Land, nicht die Lehrer

bilden das Leben, sondern Hausväter und Hausmütter tun es;
nicht das öffentliche Leben in einem Lande ist die Hauptsache,



C^G^C^P2S-(C£SÎC£ïîI2K?PâSit5gïîG£ï} H C£SÎG2KÎC£KVCiSïîEiSnc2ï?C2riïCSiîC£iîC£;>

sondern das häusliche Leben ist die Wurzel von allem, und
je nachdem die Wurzel ist, gestaltet sich das andere" („Geld
und Geist oder die Versöhnung"). Wie weltliche Reiche am
besten blühend erhalten werden durch Festhalten an den Grundsätzen,

durch die sie groß geworden sind, so kann nach Gottheit

auch das Familienleben nur gedeihen, wenn es dauernd
von der Liebe durchwärmt wird. Darum werden Friede und
Liebe des elterlichen Paares die Haussonne genannt („Geld
und Geist"), und wiederholt wird die Bemerkung gemacht, daß
man nur da recht lebe, wo man seinen Namen durch hingebende
Liebe gleichsam eingrabe in die Herzen („Jakobs des
Handwerksgesellen Wanderungen durch die Schweiz"). „Die
andauernde Liebe macht die Ehe zu dem seligen Gelände, wo
des Gemütes Wogen friedlich rauschen, der Liebe Läuten jede
Stunde zum Sonntag macht", macht das Haus zu dem „süßen,
friedseligen Zufluchtsort des Pilgrims nach vollbrachtem Tagewerk,

dem freundlichen Hafen, den der Schiffer sehnsuchtsvoll

sucht, wenn hart des Lebens Wellen ihn geschaukelt"
(„Geld und Geist"). „Im Hausvater liegt eine ganz eigene
Kraft und Macht, auf dem Hausvatertum ruht das Deutschtum

und das Christentum, vom Hausvater aus geht die
erziehende Kraft und die väterliche Liebe; er ist die Vorsehung,
nimmt Anteil an den Freuden und Leiden des Leibes,
vermittelt der Jugend übersprudelnde Lust mit dem Fortschritt,
kümmert sich um das Heil der Seelen und um die Ehre des
Hauses, welche vom Betragen aller abhängt" („Jakobs des
Handwerksgesellen Wanderungen durch die Schweiz").

„Es ist jede rechte Mutter einer Henne gleich, die mit
Schnabel und Flügeln schlägt und pickt, wenn man ihr nur
von weitem nach einem Küchlein reckt; aber während die
Sorge der Henne nur einige Wochen dauert, erlischt die Sorge
der Mutter erst, wenn das Auge im Tode bricht" („Geld und
Geist").

„Es zahlt sich das Meiste auf Erden; wer seiner Bäume
am fleißigsten wartet, der erntet auch reichlich von ihnen.
Aber nichts zahlt sich reichlicher, als fleißiges Warten, als
treues Mühen um die Kinder, nichts rächt sich gräßlicher,
als ihre Vernachlässigung. Aber daß die Kinder das Tun
gottloser Eltern mit verkrüppelter Seele, mit verkrüppeltem Leibe
zahlen müssen, ist eines von den Rätseln Gottes, dessen Lösung-
über des Menschen Sinnen geht" („Wie fünf Mädchen im Branntwein

jämmerlich umkommen").
„Wenn es zu Grabe läutet und einer fragt: „Wen begräbt

man heute?" so antwortet vielleicht der andere: „Urne es;



r^?C^C^C2®CiSiC2S?CiäSESiCi£iiCäsi} 12 CSÎCaJCSïîCâîîRgiJrâaPâïîtiâîîCgîÂCâîî

Ching." Urne es Ching ist bald gesagt; aber wer es sagt, weiß
nicht, was er sagt. Urne es „Ching''!"

Und wer weiß, was ein Kind ist und was ein Kind birgt?
Das Kind ist ein Neujahrstag, und der Neujahrstag trägt ein
ganzes Jahr in seinem Schöße; ein Kind ist ein Rätsel, und
in diesem Rätsel liegt vielleicht der Stein der Weisen. Ein
Kind ist unendlich mehr als ein Mann; um den Mann sind
bereits die Schranken seiner Beschränktheit gezogen und ziehen
alle Tage sich enger. Ums Kind liegen noch keine Schranken;
der glücklichen Mutter ist der Traum erlaubt, es werde das
All umfassen, über alle Sterbliche ragen, über die Endlichkeit
hinaus in den Himmel hinein. Was groß war auf Erden, war
ume es Ching; ume es Ching war unser Heiland, und was
wären wir ohne dieses Ching! Ume es Ching war jeder Held
auf Erden, jeder Mann Gottes, jeder Wohltäter der Menschheit.

Darum sind alle Kinder uns geheimnisvolle Gaben Gottes"
(„Anne Bäbi Jowäger").

Gctthelf setzt seine Hoffnungen auf die Jugend: Auch
sind Kinder „des Staates größte Schätze, wie sie des Hauses
reichste Gaben sind, aus den Kindern blühen die Kräfte auf,
welche bessere Zeiten schaffen sollten, sie sind jedes Gemeinwesens

höchster Zweck; und in welcher Kinderseele die größte
reinigendste Kraft verborgen sei, weiß der größte Staatsmann
nicht. Darum ist.ein jedes Kinderleben von heiliger
Bedeutsamkeit und eines jeden Kindes Tod ein schmerzlicher Verlust,

dessen Größe niemand zu ermessen vermag" („ Anne Bäbi
Jöwäger").

„Wer fromm ist, treu, fleißig und beharret darin und
besteht darin und Hauszucht hält und seine Kinder übt in
Zucht und Vermahnung Gottes, der hat es wie ein Baum, der
gute Erde und eine feine Sonne hat, der schlägt tief seine
gesunden Wurzeln, streckt weit aus seine starken Äste, wächst
hoch zum Himmel auf, lebt viele, viele Jahre, sieht
Menschengeschlechter kommen und gehen, die Gestalt der Erde
vorübergehen. Ein Hausvater, der diesem Baume gleicht,- gründet
sein Haus auf einen Felsen, und der ßegen frommer Eltern
baut auch den Kindern feste Häuser, wie Gott verheißen hat.
Eine solche Familie wächst hoch auf, wächst über andere
empor, wird mit Respekt betrachtet, denn sie besteht lange,
Gott erhält sie, so lange ein Fünkchen guten Geistes in ihr
waltet. Weicht der, fällt sie" („Jakobs des Handwerksgesellen
Wanderungen durch die Schweiz").

„Was ist sterbenden Eltern der beste Trost? Wenn sie
ihre Familie so hinterlassen können wie einen gesunden Baum,



13 es»?n^<vgàr^ïes»es»es»es»es»es»

wenn die Kinder so sind, daß man weiß, man kommt einst
wieder zusammen'' („Uli der Pächter").

3. Von der Erziehung armer, verwahrloster
Kinder.

Hier treffen wir Bitzius auf einem Gebiete, für das die
Schweiz, das Land Pestalozzis, ein klassischer Boden war.
Pestalozzi hatte der Erziehung armer Kinder sein Leben
gewidmet und galt Bitzius als der große Bahnbrecher für bessere
Volkserziehung und Volksbildung, besonders für Erziehung der
Armen und Verkommenen. Bitzius tritt in dieser Richtung
ganz in seine Fußstapfen und geht von Pestalozzis leitenden
Gedanken aus.

Dazu war Emanuel von Fellenberg ein Zeitgenosse unseres
Autors, und die Anstalt in Hofwil war damals in ganz Europa
berühmt. Allerdings war Bitzius mit der Ausführung, welche
Fellenberg seiner Idee gegeben hatte, nicht zufrieden. Umso-
tnehr mußte er aber darauf bedacht sein,! seinen eigenen
Anschauungen Ausdruck zu geben; darum gründete er die
Anstalt Trachselwald. Und als es galt, mehr Mittel für sie
aufzutreiben, da schrieb er sein Buch „Die Armennot" — von
Julian Schmidt mit vollem Recht „ein goldenes Büchlein"
genannt —, in dem er die Grundsätze, nach denen die Anstalt
geleitet wird, eingehend darlegt. Wir lernen zunächst aus der
„Armennot", wie damals die armen, verwaisten Kinder
untergebracht wurden, damit sie den Gemeinden möglichst wenig
Kosten verursachten. Sie wurden einfach an den
Mindestfordernden vergeben, ohne daß man nach dessen sittlicher
oder religiöser Qualität, oder selbst praktischer Befähigung
gefragt, oder es der Mühe wert gehalten hätte, strenge
Aufsicht über die Erziehung dieser armen Kinder zu üben. Hören
wir Bitzius selbst.

„So wurde im allgemeinen die gesetzliche Armenpflicht
an den Kindern ausgeübt: Das Leben wurde ihnen erhalten,
das Tier in ihnen genährt, an den Menschen in ihnen dachte
man nicht. Das Kind lernte nie, was ein Mensch sei, wurde
nicht zur Achtung seiner selbst gebracht, nicht zum Glauben
an seine Kräfte, nicht zur Einsicht in ihre Bestimmung."

„In sie wurde kein Aufstreben, kein Trieb nach
Vervollkommnung gebracht; sie dachten gar nicht daran, daß
ein Mensch durch regen Gebrauch seiner gesunden Kräfte,
durch Geduld und Genügsamkeit zu Eigentum gelangen könne.
Sie lernten nicht den Verstand gebrauchen, sondern bloß Arme
und Beine; sie lernten nicht die Augen auftun, sondern bloß



Ci=55CÂÎ-KSiî(aSCSÎ!ti£î}PSÎ!P£îïtSBR£î? 14 E£B ÇÏSRPgiîC2S< KSÏCJSÎÎ <X^'< CIL'KKSiCiSi

das Maul. Meistens zeigt sich auch eine große Verdrossenheit

zur Arbeit. Sie denken nicht daran, daß sie eigentlich
dem großen Meister da oben arbeiten, der ihnen Tage, Stunden
zugezählt zur Arbeit und ihnen einst den Lohn abmißt, je
nachdem sie getreu oder ungetreu gewesen in ihrer Arbeit.
Sie hassen von früher Jugend auf ihre Meister, hassen die

gezwungene Arbeit: Sie hatten ja nie Liebe empfangen, warum
sollten sie lieben? Daher suchen sie so wenig als möglich
zu arbeiten, übertun sich in keinen- Dingen, und wenn sie
Gott den ganzen Tag, dem Meister den ganzen Lohn abstehlen
könnten, so wäre das ihnen das Rechte" u. s. w.

Bitzius kommt zu dem Resultat, daß kleine Anstalten mit
familiärem Charakter für arme, verwahrloste Kinder errichtet
werden sollten, wie ja die Anstalt in Trachselwald, von der
er ausführlich berichtet, eine solche war. Daß er hier ganz
in den Fußstapfen Pestalozzis wandelt, ist ihm voll bewußt,
mit Begeisterung anerkennt er dessen edle Bestrebungen. Er
schreibt:. •

„Pestalozzi war der Hochbegabte, der das Wehen dieses
Geistes vernahm, der ihn bei Namen nannte, der in seinem
Namen der Kinderweit sich hingab."

„Er erkannte es so recht innig und begeistert, wie Simeon
im Tempel in der Maria Sohn das Heil der Welt erkannte,
daß in den Kindern das Heil der Welt liege, daß sie wie
Engel Gottes herabsteigen in unser Leben, bittend, daß wir
sie aufnehmen, das Himmelreich mit ihnen teilen, es ihnen
bewahren möchten, daß sie die wahren Tempel seien, in denen
wir uns entsündigen, heiligen könnten. Begeistert sprach er
aus seine Erkenntnisse, mit ganzem Herzen und ganzem Ge-
müte drang er in diesen Tempel und ward Hoherpriester in
demselben. Und mit Erstaunen vernahm man seine Rede: Sie
drang übers Meer hin, Könige horchten auf, und Gelehrte
vergaßen mit ihm zu zanken. Von Erziehung tönte die Welt
wieder. Daß an einer guten Erziehung alles hänge, sagte man
sich von Haus zu Haus, von Ohr zu Ohr; man war noch einmal
so eifrig daran, die Kinder welsch lernen zu lassen und Klavier
klimpern, Visiten machen, Tee servieren, mit Manier parlieren,
Gedichte hersagen mit eingelernten, zärtlichen Gebärden —
und Unverschämte geben solches Zeug für Pestalozzische
Eingebung aus! Und der arme große Mann mußte sich wegdrängen
lassen aus seinem Tempel; seine Güte beherrschte seine Idee
nicht. Während er eine unaussprechliche Gewalt hatte über
kindliche Herzen, wurde ein unaussprechlich Spiel mit ihm
getrieben, und wie düstere, dunkle Schatten werfen sich seine



15 csSJpgSESBc^tt£sc£avsav&sv&ac^

Jünger über seinen Namen. Er sollte ein vornehmer Pädagog
werden vornehmer Kinder, die. gut zahlten, und -er hing mit
ganzer Seele an armen Kindern. Ihm waren diese vor allen
geheiligt, denn auch der Heiland war als ein arm Kindlein
geboren, er blieb armer Kinder Bruder und legte den Fluch
auf die, die arme Kinder ärgerten: daß ihnen besser wäre,
ihnen würde ein Mühlstein an den Hals gehängt und sie
versenkt, wo das Meer am tiefsten ist. In des armen Kindleins
Reichtum sollen selig werden alle Völker, ja nur durch
dasselbe können sogar die hohen Häupter, die allerhöchsten selig
werden. Und dieses Kindleins Brüder und Schwestern solle
man nicht nur nicht ärgern, sondern auch ihnen tun nach
Vermögen: Denn alles, was man ihnen tue, das wolle ja jenes
reiche Kind ansehen, als hätte man es ihm getan: So meinte
der große, gute Mann. Dieser Kinder Geist wollte Pestalozzi
anbauen, dieser Kinder Herzen wollte er erwärmen, wollte
den Götterfunken in ihnen anzünden, damit sie freudig und
vernünftig das Leben gewinnen möchten. Aber die Welt drängte
ihn von diesen Kindern weg, alt und müde rief den geplagten
Greis der Herr zu sich. Er wurde begraben, aber seine Idee
nicht mit ihm. Das Samkorn, das er in den großen Weltenacker

hat fallen lassen, ist nicht erstorben; der neue Geist,
den er geahnt, ist nicht verschwunden. Die Stimme des
großen, guten Mannes, der im Grabe ruht, wird immer
deutlicher vernommen und dringt durch die Ohren zu .den Herzen
ein: Nehmt die armen Kinder von den Füßen weg hinauf an
die warme Brust, hebt sie auf zum Himmel, dann werden
sie euch nicht nieder-, sondern aufwärtsziehen; vergesset nicht;
Wer eins dieser Kleinen aufnimmt in meinem Namen, der
hat mich aufgenommen! sagte das reiche Kind."

„Weil aber der wenigsten Menschen Brust die rechte
Wärme hat für solche Kinder, der wenigsten Häuser gute
Herbergen für sie wären, so müssen eben Stellvertreter
gesucht werden, ich möchte fast sagen, eigentliche Mittler
zwischen den versunkenen Elenden und dem anderen Teil der
Menschheit. Sie müssen nicht nur eine Brücke schlagen über
die Kluft, die zwischen Reichen und Armen so trennend klafft,
sie müssen auch die Herzen versöhnen."

Um solche Anstalten — Bitzius nennt sie „heilige
christliche Freistätten — zu gründen, sind zunächst
Hauseltern nötig, Ehepaare, welche an den armen Kindern
wirklich Elternstelle zu vertreten imstande sind.

„Allerdings sind Ehen, welche das Werk bedarf, schwer
zu finden. Eine solche Ehe muß als Grundbedingung in sich



ciâRcsî<ciâifCi£Bpâse2ïît^nKS5«<sîîi!2ïî 16 vzsœstœdvgRvesœav&avgRvsûtzsn

das Streben tragen, immer reiner und heiliger zu werden, aus
reinen Herzen das Ebenbild Gottes immer reiner ausstrahlen
zu lassen, und allem sie Umgebenden ein immer vollkommeneres

Gepräge ihres inneren Wesens aufzudrücken. Nur wo
Vater' und Mutter im Herrn wachsen, kann ihre Familie dem
Herrn zuwachsen; nur da, wo sie selbst vollkommener werden,
kann auch vollkommener werden das durch sie gegründete
Haus. Wo ein Mensch sich selbst verwahrloset, da wird er
auch immer mehr verwahrlosen das ihm Anvertraute. Das
ist es, was Paulus meint, wenn er sagt, daß man trachten
solle, nicht selbst verwerflich zu werden, während man anderen
predige. Dazu gehören vorzüglich drei Gaben."

„Vor allem ein Herz, Kinder zu lieben, als ob es die
eigenen wären, in väterlichem und mütterlichem Wesen diese
Liebe zu äußern, daß sie den Kindern wirklich zu Vater und
Mutter werden, alles Fremdartige schwindet."

„Sie müssen entsagen können allem, was nicht ins Leben
dieser Kinder gehört. Diese dürfen weder verwöhnt, noch,
darf ihre Begehrlichkeit gereizt werden; sie müssen von Jugend
auf lernen, daß im Entbehren ein weit soliderer Reichtum
liegt, als im Besitz. Darum müssen die Eltern mit dem
Beispiel vorangehen, die Begehrlichkeit ablegen, mit Kreuzern
haushalten, als ob es Königreiche wären, aber ohne Geiz,
und es dahin zu bringen suchen, daß ihr Haus, wie es in
jeder gesunden Familie sein soll, sich hauptsächlich nährt aus
dem Ertrag der gemeinsamen Tätigkeit, doch also, daß das
Wesen der Kinder nicht aus dem Auge verloren, das neue
Vaterhaus ihnen nicht ein ägyptisches Diensthaus wird. Endlich

müssen sie ausharren können in der schweren Arbeit,
die jeden Morgen neu wird, ohne durch Ungeduld überwältigt,
ohne müde und matt zu werden. Sie dürfen sich nicht au-
stecken lassen vor der Sucht, in äußerem Wechsel das flüchtige
Glück zu suchen. Vater und Mutter laufen nicht von den Kindern
fort und verzweifeln Jahre lang nicht an ihren Kindern, arbeiten
ohne Unterlaß, aber nicht nur an den Kindern, auch an sich,
damit keine eigene Blöße jahrelange Arbeit zerstöre; sie fordern
von den Kindern nicht mehr sittliche Kraft als von sich selber,
sondern gehen ihnen in derselben jederzeit voran. Wer
ausharret bis ans Ende, der wird selig! soll aller Wahlspruch
sein."...

Mit hoher Anerkennung gedenkt Bitzius auch der
Bestrebungen Fellenbergs. „Unstreitig gebührt Herrn Fellenberg
nicht bloß die Ehre, sondern wirklich dankbare Anerkennung,
den Gedanken, arme Kinder aus der Schwüle der Armenstuben,



aus den Händen roher Verdihger zu nehmen, und sie durch
tüchtige Erziehung für ein selbständiges Leben zu befähigen,
dadurch der Armut zu begegnen, ihr das Krebsartige,
Aussätzige zu nehmen, zuerst auf seinem Hofwil verwirklicht und
den Kindern in Herrn Wehrli einen eigentlichen Vater
gegeben zu haben."

„Die Wehrlischule ward berühmt in ganz Europa, zog
königlich kaiserliche Augen auf sich, leistete den Beweis, daß
man Arme erziehen könne ohne besondere unterhaltende
Geldmittel. Es gebührt Herrn Fellenberg aber nicht nur die Ehre
dieser Stiftung auf seinem Hofwil, sondern die vielleicht noch
größere, daß er die Verwirklichung dieser Idee nicht an Hofwil

knüpft, daß er auch nicht glaubt, in Hofwil die Idee rein
verwirklicht zu haben, sondern daß derselbe das Aufblühen
von Familien zur Aufnahme armer Kinder nicht nur nicht
hemmt, sondern dazu aufruft, es fördert mit Wort und Tat,
daß er das Gute in allen anerkennt, auch wenn dasselbe nicht
sein Werk ist, auch wenn es sich in seinen Instituten nicht
finden sollte."

Die Ursachen, warum Fellenbergs Bemühungen einen
dauernden Erfolg nicht haben konnten, und die Differenzen,
in welchen seine Auffassung vom gemeinsamen Werke zu den
Ansichten Gotthelfs stand, sind deutlich genug an anderer
Stelle aufgedeckt. Im „Schulmeister" lesen wir folgendes:

„Er (Fellenberg) ergriff die Landwirtschaft und, die Richtung

des Zeitalters nach einer rationelleren Erziehung
erfassend, auch die Pädagogik im weitern Sinn. Bei diesem
Ergreifen von zwei Dingen verband er eine merkwürdige
Kombinationsgabe. Er verflocht die beiden Dinge so ineinander,
daß noch heute der Streit darüber waltet, ob die Landwirtschaft

oder das Erziehungswesen sein Hauptzweck gewesen sei."
„Ein schlichter Bauersmann in gelbem, halbleinenem Rock

ging einmal nach H.; er wollte mit eigenen Augen anschauen,
worüber so viel gestritten wurde. In H. beachtete man seine
klugen Augen nicht, man sah nur, daß er zu Fuß kam, kein
Engländer sei, kein Magnat irgend einer Art, darum beachtete
man den ganzen Mann nicht. Er stieg nun unbeachtet umher,
tat Fragen hie und da, nahm Prisen aus seiner hörnernen
Schnupftabaksdose. Man antwortete ihm bald unbefangen, bald
spöttisch, aber man antwortete doch, versteckte nichts vor
ihm; und des Mannes kluger Blick sah in alle Winkel, wußte,
was er fragte, und faßte gut die Antworten. Als endlich der
Tag sich neigte, .da ging er heimwärts in seinen mit Fett
gesalbten Schuhen. Auf dem nächsten Hügel stund er stille



VSsUCivi?Ti,»' ciüVr:-1< 2.3 r.„tr.. r._. c r... i, r... ir. ..î r,.i, r^_if r.. ». c..

und sah noch einmal nieder auf das prächtige Anwesen mit
seinen von außen großartigen Gebäuden und noch großartigeren
Feldern. Nach langem Sinnen brachen ihm unwillkürlich die
Worte hervor: „Ja, du bist ein gewaltiger Mann! Du hast
einen großen Kampf gekämpft; du hast wilden Boden
entsumpft, in herrliches Land verwandelt, hast mächtige Gebäude
errichtet und wohlfeil, hast Lehrsäle und Werkstätten, Ställe
und Keller, wie man sie nirgends sieht; hast Hornvieh und
Schmalvieh, hast Esel und Pferde, wie sie wohl niemand hat,
und das alles hast du geschaffen; wahrlich du bist ein
gewaltiger Mann! Aber wo hast du die Menschen, die du
geschaffen ?"

„Einige dreißig Jahre, sagst du, hättest du erzogen: Wo
sind sie, deine Erzogenen, deine geistigen und leiblichen Söhne?
Wo ist der Kranz von Männern, den du dir selbst geflochten;
der dich umsteht und mit feuriger Kraft die Weisheit des
Vaters in Taten verwandelt, — in denen dein Geist, dein
Wille lebt, so daß in dir das Bewußtsein erglüht, unsterblich
zu sein in diesen Männern, fortzuleben in ihnen, wenn längst
dein morscher Leib verwest ist?1 Wo sind sie, die Scharen
von Jünglingen, die in glühender Begeisterung an dir hängen,
dich als ihren Vater verehren und deines Winkes gewärtig,
ihr Leben dir zu weihen; welche, wenn die Männer fallen, an
ihrer Stelle stehen und den Namen des geistigen Vaters hoch
halten als ihr Panier, daß man ihn sieht in allen vier
Weltteilen, gleich dem Namen des unvergeßlichen Pestalozzi? Wo
hast du sie, diese Männer, diese Jünglinge, wo hast du sie?
Du hast sie nicht! Ich habe heute nach ihnen geforscht, ich
habe sie nicht gefunden. Fremde und kalte Leute umstehen
dich, einsam ist es um dich, du hast dir niemand erzogen,
der deinen Namen erhält. Das weißt du, darum soll es die
Republik tun, meinst du. Die Gebäude kann die Republik
erhalten, das Land zusammenhalten, aber deinen Namen als
Bildner und Erzieher kann sie nicht erhalten. Anstalten
erhalten keinen Namen; nur der Geist, der vom Träger des
Namens belebend, begeisternd ausgegangen, is.t's, der Namen
und Anstalten erhält."

„Du armer Mann! Gewaltig bist du wohl, aber einsam
bist du, bist kein alter Eichenstamm, an dem junge Gewächse
sich aufschlingen, ihn ewig grün erhalten. An dir hat niemand
sich emporgerankt — weißt du, warum?" („Leiden und Freuden
eines Schulmeister").

Das ist der große Vorwurf, den Gotthelf dem
Philanthropen Fellenberg zuschleudert, und der den Unterschied im



Charakter beider kennzeichnet: Man vermißt an den Menschen,
die Fellenberg erzogen, den Idealismus. —

Gotthelf betont mit Recht, daß die Anstalten um der
Kinder willen da sind und nicht die Kinder um der Anstalten
willen.

„Bei Stiftung und Erhaltung einer solchen Familie
(Anstalt) ist man leicht versucht, hauptsächlich den äußeren
Bestand derselben, ihr ökonomisches Gedeihen, oder aber wiederum
hauptsächlich die Kinder, ihre körperliche Pflege oder ihre
Bildung, ins Auge zu fassen. Jene beiden Richtungen werden
sich beim besten Willen geltend machen und zwar sehr gerne
einseitig. Es ist allerdings sehr verführerisch, den ökonomischen
Stand zur Hauptsache zu machen. Ohne Geld besteht keine
Familie, am wenigsten eine solche. Es ist sehr schön, wenig
zu kosten und ganz unabhängig da zu stehen, und dieses durch
wenig Brauchen, harte Arbeit zu erzielen. Aber an solchem
gehen Familien und sicher auch Anstalten zugrunde, und es
wäre eine der traurigsten Erscheinungen, wenn, was möglich
wäre, unter solchen Familien ein Wetteifer entstünde, welche
am wenigsten brauche: Denn dies müßte endlich auf Kosten
der Kinder geschehen — und was tragen solche Anstalten oder
Familien ab, wo man die- Kinder aus den Augen verliert?
Und wenn in natürlichen oder künstlichen Familien nur von
Arbeit, nur von Hausen und Sparen, nur von Geld und wenig
Essen die Rede ist, von Abverdienen u. s. w., so wird die
Jugend verkümmert, das Gemütliche geht zugrunde, die
Familie wird zum Diensthaus, an welches keine Liebe fesselt,
dem man so schnell wie möglich entrinnt, dem man nachher
keine Stütze sein will.

Ich habe schon darauf hingedeutet, daß unsere Familien
keine Angsteranstalten, keine Nothaulen sein dürfen, aus
welchen gemütlose Menschen hervorgehen, welche entweder
ähnlichem Treiben sich hingeben, oder sich in der Freiheit
für frühere Entbehrungen durch desto wüsteres Tun schadlos
halten. Diese Anstalten sind um der Kinder willen da:
Verliert man den Zweck aus dem Auge, so müssen sie
untergehen, und es ist dann gut, wenn es geschieht. Aber
hinwiederum ist alles aus, wenn das Geld fehlt. Und zweitens
darf man nicht vergessen, daß man Kinder erzieht, denen
man kein anderes Erbteil mitgeben kann, als gestählte Kräfte,
und daß diese Kräfte sich erst das Notdürftige erwerben müssen,
und wenn sie sich zu einem tüchtigen Grunde helfen wollen,
langsam Schritt für Schritt sich aufschwingen müssen" („Die
Armennot").



fC..i r r. ; t t..»>C.. r.- I\ - C >< 20 G^P£ïiCaSît*SÏCSSJC.£nC2sïî£i£ÏÎKSÎCiS>

Welchen Eipdruck das Leben in solchen Anstalten auf
das Gemüt der Kinder macht und welchen Einfluß es
überhaupt auf ihren körperlichen und geistigen Zustand macht,
schildert Bitzius auf Grund der in Trachselwald gemachten
Beobachtungen und Erfahrungen in ansprechender Weise.
Wer in eine solche Anstalt tritt, „fühlt gleich etwas
Heimeliges, Ansprechendes; wohlig wird es ihm um's Herz, und
er sagt wohl zu sich: Hier möchte ich Hütten bauen. Und
wenn er weiter geht, brennt ihm das Herz, und manchmal
noch im Traume wird er das Gesehene nicht los. Wer darin
herum geht, sieht wohl dieses und jenes, welches er anders
möchte, sieht eine Seite mehr ausgeprägt, als die andere,
hört vielleicht nicht die rechten Antworten auf seine Fragen,
oder eine ihm nicht gefällige Methode in irgend einem Fache
vom Munde des Vaters. Aber er sieht allenthalben fröhliche,
muntere Kinder, nicht mehr das Stupide, Tierische auf ihren
Gesichtern, welches arme Kinder so häufig bezeichnet. Er
sieht in ihrer Haltung des Gefühls, daß sie Menschen seien,
sieht in ihrem Äußeren eine Reinlichkeit, welche Tag für Tag.
die Kinder mahnt, auch inwendig rein zu werden."

„In höheren Ständen wird im Kinde fast von selbst ein
Streben geweckt. Schon das Reden von Papa und Mama weckt
in ihm den Sinn, etwas zu werden in der Welt, so viel zu
werden, als diese und jene, oder so reich als sie, gibt ihm
Begierde nach einer gewissen Stellung in der Welt, einem
bestimmten Besitztum. Es ist dies nur ein irdisches Streben,
das sehr schlimm werden kann, aber es ist doch immerhin
ein Streben, nach vorwärts, nach oben. In den untersten armen
Ständen, bei ihrer Trostlosigkeit, Mutlosigkeit, Versunkenheit
ist nun aber kein solches Streben, wird kein solches erzeugt;
es bildet sich nur der Sinn, sich nach Lust und Belieben im
Kote zu wälzen. Aus diesen Klassen kommen die meisten Kinder
in die Anstalten; also nicht nur ohne ein Sireben nach
Aufwärts, nach etwas Besserem, sondern die meisten bereits innerlich

verwahrlost, denn, wo nichts Gutes ist, da ist etwas
Schlechtes; leer ist kein Herz. Jetzt sieht man bereits den
meisten Kindern an, daß eine neue Macht ihr inneres Leben
erfaßt hat. Man sieht nicht mehr die toten Gesichter, die
haltlos zusammengefallenen Gestalten, denen Zentner auf dem
Rücken, Zentner an den Beinen zu hängen schienen. Eine
Morgenröte ist auf denselben aufgegangen, es blitzt auf
denselben wie Morgentau im Morgenglanz; man begegnet festen,
nicht trotzigen Blicken; eine innere Kraft hebt die Gestalt,
springfederig bewegen sich die Glieder."



r._i [-_K 21 KâïCâîtiâïCâïïCÊïïKïiRâîCâïC^ïïCâi

„Aufheben muß man die armen Kinder, nicht noch tiefer
drücken in den Schlamm hinein, um dann seine, oder, wie
man sagt, Christi Kraft an ihnen zu erpröbeln; das scheint
mir Gott versucht, und hundert Beispiele rechtfertigen mein
Meinen. Aufrecht hat Gott den Menschen erschaffen, vorwärts,
aufwärts soll er schauen: Das scheidet ihn von der ganzen
Tierwelt. Aufrecht muß man zu stellen wissen, wenn man
versunkene Menschenkinder zu Gotteskindern machen will."

Was Bitzius von dem Werden und der Entwicklung der
Anstalt Trachselwald schreibt, übergehen wir. Wir erwähnen
nur, daß der schönste Erfolg sein Werk krönte. Er schreibt:
„Ich weiß nicht, ob die Liebe zur Sache mich täuscht, aber
mir schien der Wiederschein eines inneren, begeisterten Lebens
schon hie und da auf einem Gesichte zu dämmern; ich glaubte
mitten im Singen der Kinder zu hören ein fröhliches
Aufjauchzen zu Gott, daß er es so gut mit ihnen gemacht habe,
daß sie seine lieben Kinder sein und bleiben wollten. Ich
hätte mir gar zu gerne von diesen Gesichtern erzählen lassen
über die unsichtbare Welt in ihnen, wie finster sie gewesen,
wie der Geist Gottes über der Öde geschwebt, wie es jetzt
in ihnen geworden. Aber so eine Erzählung läßt sich nicht
gebieten wie eine Geschichte aus der Kinderbibel; sie läßt
sich auf keine Weise zur Bedingung machen, wenn .sie nicht
Lug und Trug werden, zu arger Heuchelei führen soll. Da
muß man gar warm die Liebe um ein Herz zu legen
verstehen, und Gott muß Stille dazu geben, muß selbst im Hauche
des Zephirs laue, weiche Lüfte bringen, wenn ein Herz
aufblühen und die innere Welt enthüllen soll. Zu diesem allem
braucht es dann noch Worte, welche unseren Knaben, die aus
schweigsamem Emmental erblut entsprossen sind, nicht zu
Gebote stehen; es braucht eine Selbstbeschauung, die bei
erwachsenen Menschen sich selten findet. Was mir keiner
erzählt hat, was ich dämmern sah, das wird immer heller
hervortreten, je mehr die Verhältnisse dieser Familien sich ordnen,
die ersten Stürme überstanden sind, und die durch die Neuheit

oft peinliche, fast übermenschliche Aufgabe zu einer
übersehbaren, gemeisterten und daher liebgewonnenen wird."

Und später durfte Bitzius rühmen, „daß die Hoffnung
nicht getäuscht, der Mut nicht gesunken ist. Die ausgetretenen
Zöglinge n^achen zum größeren Teil der Anstalt Ehre. Sie
haben sich schon zusammengetan zu einem Bunde, sich
untereinander und den austretenden Brüdern zu helfen nach
Vermögen."



Bsnc-gitf«ïSîiaSîcssjea}c£ResÊ«csï?caaï 22 c&Bcigiicigaizaic&RtzgBizsac&Bc&Bcgd

4. Yon der Schule.
Die Schule wirkt nach unserm Autor durch Erziehung

und Unterricht. Beide gehören zusammen. Jene ist die Hauptsache.

Die erzieherische Wirkung der Schule hängt aber in
erster Linie ab von der Persönlichkeit des Lehrers und seinerû
Verhältnis zu Schülern, Gemeindegliedern und Kollegen.

„In einer Schule wird allerlei ausgesäet, aber was aus
jedem Samenkorn wird, das lehrt das Leben; denn an den
Früchten erkennt man den Baum. Die Schule, heiße sie
Primär- oder Hochschule, ist ganz herrlich, aber bloß dann, wenn
sorgfältig der auszusäende Same geputzt und geprüft wird
und eben nicht bloß durch eine theoretische Brille, sondern
durch im Leben gewonnene, erfahrene Weisheit" („Der
Bauernspiegel"). Der Lehrer soll für sein Amt begeistert und stets
bei der Sache sein: „Was ist eigentlich ein Lehrer anders,
als ein geistiger Vater, der ein inneres geistiges Leben zeugen
soll in den ihm anvertrauten Kindern? Anbrennen und
aufflammen lassen soll er den göttlichen Funken, daß jede
Kraft Flammen sprüht, heiß und weich gezogen werden kann
von des Meisters Hand auf rechte Weise. Ein eigenes Licht
soll er anzünden in eines jeden Kindes Brust, damit es dort
nicht dunkel bleibe, öde und leer, oder aussehe wie in einem
Magazine, wo viele Waren liegen und keine gebraucht wird,
wo es nur von Zeit zu Zeit heller wird im trügerischen Schein
einer Laterne, die man hineinträgt zuweilen, aber immer wieder
hinaus. Das ist der Schule höchste Aufgabe. Aber aus nichts
wird nichts, wo kein Geist ist, da wird auch keiner gezeuget.
Wo aber in einem Lehrer Leben wohnt und Geist, wo er seine
ganze Seele hineinlegt in sein Wirken, da seht doch nur hin,
wie es aufgeht auf den Gesichtern der Kinder wie Nordschein
und Morgenröte. Alle Züge werden lebendiger, über die Augen
verbreitet sich ein eigener Glanz, und jegliche Bewegung zeuget
von neu erregtem geistigen Hunger und Durst" („Leiden und
Freuden eines Schulmeisters").

„Das ist die große Kunst, jedem Menschen seine eigene
Form zu lassen, dasjenige, was Gott in ihn gelegt hat,
auszubilden, daß es nicht ungeweckt bleibt oder erstickt wird;
würde dieses geschehen, dann fände man bei mehr Menschen
das heilige Gefühl für Religion, das Gott in jeden gelegt hat"
(„Reisetagebuch", S. 65). •

Die Kinder gedeihen nur im Sonnenschein der Liebe.
„0, die Menschen wissen nicht, wie schön es in Kinderherzen
aussieht, in denen die Liebe aufblüht; sie wissen aber auch



CiSÎ ca£ï( U£ïî CïSi CiSiV 23 G£dlZZïlV0itti£ï>C&BGgS>Cgi1C£iïœïiCiS>

nicht, wie zart die Pflanze ist in ihrem Frühling, und wie
leicht ein Frost sie lähmt und tötet. Mit eisiger Hand, frostig
durch und durch, wühlen die meisten Menschen in den Kinderherzen,

und unter ihren Händen erstarrt der schöne Frühling;

und da, wo man der süßen Liebe süße Früchte hätte
pflücken können, findet man nur die bittern Galläpfel des
Neides, der Engherzigkeit, der Gemeinheit" („Der
Bauernspiegel").

Bitzius verlangt, daß auf die Individualität aller Schüler
Rücksicht genommen werde bei der Bekämpfung ihrer Fehler
und Unarten, ganz besonders bei dem Strafen. Man soll vor
allen Dingen durch unzeitigen Scherz und Spässe nicht
Unarten anregen. „Einen Berg hinunterfahren, ohne zu spannen,
in hellem Trabe kann nur ein guter Kutscher und wird es
selten noch tun, ein ungeschickter bricht Hals und Beine.
So kann nur ein sehr gewandter, sattelfester Lehrer Spaß in
der Schule treiben und dazu noch selten; und doch versuchen
das Tölpel am meisten."

„Das ist die beste Schule und zeuget von der besten
Gesundheit der Kinder, in welcher Strafen am seltensten
vorkommen, wo der Lehrer die Herzen zu heilen, den Ausbrüchen
der Krankheit zuvorzukommen weiß. Denn allerdings muß so
mancher nur deswegen prügeln, weil er nicht sieht, was im
Anzüge ist, oder weil sein Ansehen bei den Kindern, oder
ihre Liebe zu ihm nicht so groß sind, daß sie zu natürlichen,
fort und fort wirkenden Heilmitteln werden."...

„Jede Strafe ist nämlich von Seiten des Lehrers nie eine
Züchtigung, sondern ein Heilmittel. Kann ein Arzt nun mit
einem Löffel voll Trank heilen, soll er dann einen ganzen
Hafen voll einschütten, oder gar Arme und Beine abnehmen?
Das würde man doch unvernünftig finden. Darum studiert
der Arzt die Natur seines Kranken; nach dieser richtet er
seine Heilmittel ein, und je besser er die Natur kennt, desto
kräftiger werden seine Mittel anschlagen. Nun sollte von rechts-
wegen der Lehrer auch nie strenger strafen, als es gerade zur
Heilung nötig ist. Nun wissen wir, daß die einen Naturen
härter und zäher sind als die andern, also der Krankheitsstoff

viel fester bei ihnen sitzt und viel gewaltsamere Mittel
zur Austreibung erfordert, als andere. Bringt es nun ein Lehrer
dahin, daß die Kinder dieses begreifen und es dulden ohne
Ärger, daß der Lehrer bei gleichem Vergehen auf andere
Weise, und härter oder gelinder straft je nach der Natur
des Fehlenden, so habe ich Respekt vor ihm. Freilich muß
der Lehrer, um dieses zu können, vier Dinge verstehen. Er



24 -jssvssctSiGea

muß dieses selbst begreifen, muß Menschen begreifen, ihre
verschiedene Natur auffassen und nachdenken können über
ihre zweckmäßigste Behandlungsweise."...

„Freilich wird auch mancher Pädagoge neuester Zeit
schreien: Bewahre Gott, welche Roheit, welch schlechter Lehrer,
der noch zu Schlägen seine Zuflucht nimmt! Ja, du gutes
Männchen, schreie nur, ich weiß wohl, was Mode ist, aber
die Mode wechselt eben, weil keine Mode das absolut Rechte
oder Wahre umfaßt. Ich habe auch nicht alles auf dem Prügeln;
aber auf einen harten Klotz gehört ein scharfer Keil; was
man nicht bürsten kann, muß man ausklopfen. Ich möchte
da kein System aufstellen, z. B. daß man anständig erzogene
Kinder nicht schlagen solle, oder daß bei roh erzogenen Kindern
Schläge notwendig seien. Man findet unter den vornehmsten
Kindern welche, denen die Rute oder eine Ohrfeige mit
Verstand sehr heilsam wäre. Dagegen findet man Kinder, welche
roh erzogen sind und durch und durch erhärtet scheinen; aber
sie sind nur gegen Schläge gehärtet, und das erste Wort der
Liebe geht in die Seele hinein, und mit solchen ungewohnten
Worten richtet man fürder alles aus. So sind Schläge äußere
Heilmittel für Krankheiten der Seele, die sichtbar werden,
sind chirurgische Operationen; im rechten Augenblicke
angewendet, wirken sie manchmal ohne alle innere Hülfe, ja
da, wo alle innere Hülfe nichts gefruchtet hätte. Aber schnell
und rasch muß die Anwendung solcher Mittel sein, lange
Vorbereitungen dazu im Angesicht des Patienten, oder gar
damit verbundene Zeremonien oder förmliche Feierlichkeiten,
Spektakelstücke, zeugen eben von dem Unsinn, der so lange
in den Schulen herrschte. Darum aber auch läßt sich kein
System darüber abfassen. Da kann der Lehrer nicht in sein
Heft schreiben: Hier pflege ich Schläge anzubringen, wie
ehedem die Göttinger Professoren an die Ränder ihrer Hefte
sollen geschrieben haben: Hier pflege ich einen Witz zu
reißen."...

„Einem Lehrer, den die Kinder achten, verzeihen sie noch
manches, verzeihen ihm einzelne Aufwallungen und Übereilungen;
und gut geartete Kinder werden es sorgfältig verschweigen,
sollte dieser Lehrer sie auch einmal hart behandelt haben,
ungerecht. Dieser Zug im Kinde ist wirklich recht rührend, weil
er von selbst sich entwickelt und gewöhnlich unbeachtet,
unbemerkt bleibt.

Wenn aber ein Lehrer der Kinder Achtung verscherzt hat,
dann dulden sie nichts mehr von ihm, wollen nichts von ihm
annehmen, haben weder Vertrauen zu ihm, noch Glauben an



C^C^t^CaSÎKSÎCiSÏMÏSÎCZKJCiâïîGiS? 25 C&ÜV£M>£AV£ÜVSiG&av£;iVäüV&SVSi

ihn. Es bemächtigt sich ihrer eine unglückliche Tadelsucht,
ein Geist des Kritisierens, in dem ihnen durchaus nichts recht
ist, was der Lehrer sagt oder macht. Sie setzen alles in Zweifel,
wollen alles besser wissen, machen sich über ihn lustig und
verlachen ihn zu Hause oder verklagen ihn" („Leiden und
Freuden eines Schulmeisters"). „Und dann ist für den Lehrer
die alte Erfahrung schlimm, daß viele Leute ihren Kindern
anderen Leuten gegenüber immer Recht geben und ihnen alles
glauben, wenn die Kinder auch den Tag hundertmal lügen"
(„Der Bauernspiegel").

Auch über den Stellenwechsel, die persönlichen Beziehungen
unter den Lehrern, Versetzungen der Lehrer u. a. m. läßt
Bitzius seine gewaltige Stimme vernehmen. Wir müssen darauf

verzichten, seine Gedanken darüber wiederzugeben. Auch
seine Aussprüche über den Einfluß des „Milieu" und anderer
Wesensfaktoren der Erziehung (staatliches und kirchliches
Leben, soziale Zustände, Verkehrsleben, Stand und Beruf etc.)
müssen wir übergehen.

Die vielen Zitate, die ich gebracht, beweisen, daß seine
Werke viel gutes Gold, Silber und Edelgestein enthalten, und
Mancher wird sich wundern, daß er früher dies nicht erkannt
und ihren Wert zu gering geachtet.

Es erübrigt uns jetzt noch, in großen Zügen die
Pädagogik des Jeremias Gotthelf auf ihre innere Bedeutung zu
prüfen und seine Stellung zu anderen Führern auf diesem
Gebiete klarzulegen.

Der Umstand, daß Bitzius keine pädagogischen
Fachschriften, sondern Volksschriften verfaßt hat, zeigt uns
sofort, ' daß seine Pädagogik kein geordnetes System darstellen
kann, sondern in einer bunten Reihe von Erörterungen und
Bemerkungen niedergelegt ist.

Mit dem Fehlen des systematischen Aufbaues der
Erziehungsgrundsätze Gotthelfs hängt es weiter zusammen, daß
gerade wenig theoretische Fragen berührt werden. Die
pädagogischen Gedanken von A. Bitzius bewegen sich fast
ausschließlich auf dem Boden der erzieherischen Praxis. Seine
Pädagogik ist ein Werk für den Hausgebrauch; sie gibt hiefür

viele bewährte Ratschläge und treffliche Anregungen. Endlich

hängt es mit dem erwähnten Umstände zusammen, daß
Bitzius nicht in wissenschaftlicher und abstrakter Form seine
Ideen vorträgt, sondern in schlichter, allgemein verständlicher
Rede, deren Frische und Lebhaftigkeit so wohltuend berühren.

Auch dadurch wird Bitzius anregend, daß er sehr oft
tadelnd und polemisch gegen Vorurteile, Übelstände etc. auf-



!^Bi<2îîcsîi!eî?caîîCfiBc£ncâîît5Sïîci£ïj 26 c^av^sv^c^ac^av^ac^ansa^saasa

tritt und zum Denken und Handeln veranlaßt. Weil alle seine
Einwürfe und Wünsche aus einem einheitlichen, in sich
geschlossenen Gedankenkreise hervorgehen, haben -seine Erörterungen

und Ratschläge einen tiefen, einheitlichen Hintergrund,
sind der Ausfluß einer abgeklärten Weltanschauung. Wir müssen
dieser Weltanschauung nähertreten, um die Bedeutung seiner
pädagogischen Ideen ganz würdigen zu können. „Das Element
seiner Werke und seiner Weltanschauung," sagt Ricarda Huch,
„ist Kampf, derselbe, der das Wesen der germanischen Mythologie

wie das des Christentums ausmacht, eine Verwandtschaft,
die Ursache war, daß die Germanen das Christentum mit
besonderer Innigkeit ergriffen. Die germanische Mythologie, als
Naturreligion, nennt die kämpfenden Gewalten Licht und Dunkel,
das Christentum nennt sie Gut und Böse oder Gott und Teufel,
Liebe und Selbstsucht. Der Unterschied jedoch ist da, daß
das Christentum zum Kampf den Sieg gibt, vollzogen durch
Christus und den an ihn glaubenden Christen, die freie
Persönlichkeit, welche aus Liebe in sich und außer sich das Böse
durch das Streben nach Vergöttlichung überwindet.

Der Sieg des gotterfüllten endlichen Menschen in dem
unendlichen Kampfe zwischen Gott und Teufel ist dpr Inhalt von
Gotthelfs Werken; anstatt Teufel kann man auch sagen Welt
oder Menschen" („Jeremias Gotthelfs Weltanschauung" von
Ricarda Huch, S. 4 und 5).

Bitzius drückt seine Weltanschauung und religiöse
Gesinnung in einem Brief an einen vertrauten Freund, Josef
Burkhalter, folgendermaßen aus: „Nun will ich Ihnen gerne
gestehen, daß auch ich religiöser geworden bin, d. h. ich
beziehe weit Mehreres auf Gott, erblicke im Sichtbaren das
Unsichtbare, betrachte mein jetziges Sein im Zusammenhang mit
dem Zukünftigen. Ob das aus innern Ursachen kommt, oder
ob ich hingerissen werde durch die äußere Bewegung, wer
will das entscheiden? Daß ich in mir nicht tot war, weiß ich,
aber hinwiederum bin ich auch ein Kind der Zeit und ihrem
Einflüsse Untertan. Aber darin bin ich verschieden von Vielen,
daß bei mir das religiöse Element keine andere und besondere
Form sucht als das Leben in Gott, und dieses Leben durch
mich und andere immer deutlicher darzustellen, und das nicht
durch besondere Gesellschaften, Missionen u. s. w., sondern
eben durch das Leben selbst" („Albert Bitzius [Jeremias Gott-
Ihelf], Sein Leben und seine Schriften, dargestellt von Dr. C.

Manuel", S. 194). Er verlangt daher vom Religionslehrer,
vom Geistlichen, daß er nicht bloß in der Exegese der Schrift,
die jeder Christ solle verstehen können, sondern noch mehr



27 (^p^c^cssjpssjcasjeisjpsnpisjcsfis

in der Exegese des Lebens bewandert sei. Im Christentum sah

er einerseits das große Bindungsmittel der Menschen durch
Liebe und Brüderlichkeit, das Erziehungsmittel zu aller höhern
Kultur, und anderseits das Erweckungsmittel aller Kräfte im
Menschen und den Sporn zu allen Tätigkeiten.

So erklärt er im „Schulmeister" das Christentum als die
einzig wahre Lehrerin der Ausbildung der menschlichen Kräfte
und hinwiederum einzig vermögend, die Kräfte in Liebe zu
verbinden zu mächtiger Anstrengung und gegenseitiger
Hülfeleistung. „Dieses Einstehen in der Liebe für Schwache und
ihre Rechte," sagt er anderswo, „der Barmherzigkeit gegen
die Unbarmherzigen, heißen sie wie sie wollen, halten wir
für den wahren christlichen Mut, und den christlichen Mut
für den höchsten unter allen Arten von Mut." Das Christentum

soll nicht niederdrücken, sondern zu Mut und Freude
erheben, eine frohe Botschaft sein.

Bitzius nimmt ferner für das Christentum die größte
Entwicklungsfähigkeit, ein stetiges Fortschreiten in Anspruch.
Sehr schön sagt er im „Schulmeister": „Das Christentum bleibt
ewig das gleiche, aber wie es in jedem Menschen neu geboren
wird, so wird es auch neu geboren in jeder Zeit. Dem in der
Zeiten Wechsel wechselnden Menschen tritt es immer reiner,
verklärter, geistiger entgegen. Das will der Mensch nicht
fassen,' er sieht Millionen zermalmen unter dem eilenden Wagen
der Zeit. Dann erbarmt sich Gott und läßt ein neues Wehen
des Geistes wehen über den Erdboden. Dann gehen verschlossene
Augen auf, und was tot getreten schien, das steht nun herrlich,
verjüngt, lebendig wieder auf." Als großes Kulturmittel soll
ferner das Christentum alle Verhältnisse durchdringen und
auch der staatlichen Ordnung Festigkeit und Halt verleihen.
„Das Christentum allein," sagt Bitzius im „Zeitgeist", „heiligt
die Staatsformen und garantiert die Wahrheit, es fordert Treue,
ehrt jede Persönlichkeit, sichert alle Güter, verbindet die Bürger
durch Liebe zu Brüdern und hat den obersten Grundsatz: Was
du willst, daß dir die Leute tun, das tue auch ihnen" („Albert
Bitzius [Jeremias Gotthelf], Sein Leben und seine Schriften,
dargestellt von Dr. C. Manuel", S. 183 und 184).

Entsprechend seiner christlichen Weltanschauung ist die
Pädagogik des Jeremias Gotthelf eine durchaus christliche.
Das Prinzip des Christentums ist ihm die höchste Blüte der
Humanität. Aus diesem Standpunkte resultiert eine Eigenart
der Pädagogik Gotthelfs, die von prinzipieller Bedeutung ist.
Seit John Locke hatte die Pädagogik sich mehr und mehr in
individualistischem Sinne entwickelt; es war die Konsequenz



28 c^st^üv^nv^i<c^iv^iv^iv^iv^v^ü

der Weltanschauung, welche die Periode der Aufklärung
charakterisiert. Die Pädagogik dieser Richtung kennt fast
ausschließlich nur die Einwirkung des Individuums auf das
Individuum; sie hat für die Aufdeckung der Beziehungen zwischen
Erzieher und Zögling, besonders auch für die Erkenntnis der
methodischen Gesetze viel geleistet. Sie hat also ihre Berechtigung;

aber sie hat verkannt und übersehen den Zusammenhang

des Einzelmenschen mit der Menschheit, den Einfluß
dieser auf jenen, die Bedeutung der Kulturentwicklung auf
das Individuum. Die christliche Auffassung trägt diesem
Gesichtspunkte in vollstem Maße Rechnung. Und Gotthelf ist
einer der ersten, der diesem Grundgedanken des Christentums

Einfluß auf seinen pädagogischen Ideenkreis gewährt hat.
Nach seinen Anschauungen bekommen Familie, Stand und
Beruf, Volkstum, die staatlichen, sozialen, kirchlichen Verhältnisse,

Verkehr und Umgang eine ganz andere Bedeutung für
die Erziehung als nach der individualistischen Ansicht. Nach
dieser sind sie außenstehende Mächte, deren Bedeutung eine
mehr nebensächliche ist, die Hauptrolle bei der Entwicklung
des Menschen kommt der Intelligenz zu, Wissen ist Bildung
oder doch deren Grundlage. Nach der christlichen Auffassung
ist ohne die eben genannten Faktoren eine Erziehung einfach
undenkbar; sie werden zu „Wesensfaktoren" der Erziehung.
Das Gemüt kommt zu seinem Rechte; die Entfaltung der
vererbten Anlagen unter dem Einflüsse äußerer Eindrücke findet
nicht nur im Bereich der Geisteskräfte statt, sie verleiht
vielmehr der ganzen Persönlichkeit, die körperliche Seite nicht
ausgeschlossen, ein eigenartiges Gepräge. Die pädagogischen
Aussprüche Gotthelfs beweisen, daß er von dieser Anschauung
völlig durchdrungen war. Nach seiner Auffassung ist die
Familie und ihr erzieherischer Einfluß von der allergrößten
Bedeutung. Sie ist der engste Kreis, der die wichtigsten
Momente des Ethos unserer Bildung einschließt und zur Wirkung
auf den jungen Erdenbürger kommen läßt und zwar in den
faßbarsten Formen der Sitte und Gewöhnung, des • Vorbildes
und der Übung. Daneben ist sie die Gemeinschaft, in der die
Liebe erwächst an der Liebe und Hingabe der Angehörigen,
in der also das Gemüt erwärmt und auch warm bleibt. Lust
zum Leben, Mut zum Leben, Freude an den Nebenmenschen
und zarte Rücksicht auf sie sind die Früchte der rechten
Familienerziehung. Daneben zieht die rechte Familie das Kind
hinauf zu seinem himmlischen Vater. Bei Gotthelf fehlt keiner
dieser Gedanken; er würdigt daneben auch in trefflicher Weise

»den Einfluß der Kinder auf die Selbsterziehung der Eltern.



&S«CS£5;C£ï>e£î?C2sï?CiÊï»CSïîGÊïî£ï£ïJPs=ïî 29 l^ti£BIigi}CSSKGöaG2»!EgRCiS»eiSH«S£»

Sehr schön und anschaulich sind ferner die Einflüsse
dargestellt, welche Stand und Beruf auf ihre Angehörigen ausüben.
Daß Bitzius diese Lebensgemeinschaften als Erziehungsfaktoren
recht zu würdigen vermag, folgt schon aus dem Umstände,
daß ihm die Idee der Vererbung aufgegangen war.
Selbstverständlich denken wir hier an die natürlichen Stände und
an die größeren Berufsklassen, Vo weitaus in den meisten
Fällen der Sohn die Lebensweise des Vaters fortsetzt. Bei
unserem Volksschriftsteller findet nur der Bauernstand, weniger
der Handwerkerstand Berücksichtigung.

Von hoher Bedeutung sind die Gedanken, welche Bitzius
über die Erziehung armer, verwahrloster Kinder äußert. Hier
zeigt er sich als sachkundiger, wohlwollender und praktisch
gerichteter Organisator. Seine Ausführungen über das, was
solchen Kindern nottut, wenn sie zu brauchbaren Gliedern der
menschlichen Gesellschaft herangebildet werden sollen, sind
wichtig und beherzigenswert. Er geht in die Tiefe und spricht
das schöne Wort aus: „Was kein Königswort
vermag, vermag die Lieb e." Die Liebe, sagt er, soll dem
Kind des Armen Gotte und Götti sein, die elterliche Pflege
ersetzen. Er spricht von „der Hülfe in ihrer ideellen Gestalt",
von der Idee, die der Armenerziehung zum festen Grund dienen
müsse, und sieht, wie wir schon ausgeführt haben, einzig im
Christentum, in der christlichen Idee und Gesinnung, das
belebende Prinzip, welches die Frage von der rechten, geistigen
Seite aufzufassen vermöge und lehre. Er ermahnt die
Zeitgenossen, „vorwärts und in die Zukunft hinaus ein lebendig
Denkmal, das himmelan strebe, ein lebendiges Münster zu
bauen," und er nennt Pestalozzi den „Hochbegabten, der
das Wehen dieses Geistes vernahm, der ihn bei
Namen nannte, der in seinem Namen der Kinderwelt sich
hingab, um aus ihnen Münster, Klöster, Denkmäler zu
erbauen, lebendige, heilige, bis in den Himmel reichende."
Bitzius spricht in Pestalozzis Geiste treffliche Worte. Seine
Äußerungen voll Liebe und praktischer Lebensweisheit sind
besonders für Armenbehörden und -erzieher Fingerzeige
kostbarer Art.

Das Resultat seiner Untersuchung ist, daß kleine
Anstalten, welche den Familiencharakter noch bewahren können,
wo die Kinder mit Liebe gepflegt, aber doch für das Leben
gehärtet und gestählt werden, die beste Einrichtung sind. Die
Anstalt in Trachselwald war derartig eingerichtet, und Bitzius
zögerte später, als einige Maßnahmen sich als nicht zweckmäßig

erwiesen hatten, keinen Augenblick, die Anstalt den



taav£iïc&sv£sc£ïi*£ac&ïici£ï>aeïic£ïi 30 c£sc£a^sngac£ac^Rc£sc^Rc^i^sa

Erfahrungen entsprechend zu reorganisieren. Ebenso verrät
er in seinen Äußerungen über schulpädagogische Fragen den
feinen Beobachter und Berater. Geradezu klassisch sind seine
Bemerkungen über die Schulzucht und über die individuelle
Behandlung der Kinder. Weniger in Frage kommt der
Schulunterricht, obschon auch seine Ansichten darüber, besonders
seine Bemerkungen über die einzelnen Unterrichtsfächer,
beherzigenswert sind.

Alle seine schulpädagogischen Ideen hat Bitzius aus seiner
eigenen Schulerfahrung (er machte häufige Schulbesuche als
Geistlicher und Schulkommissär), sowie aus seiner genauen
Kenntnis des Volkes und dessen Bedürfnissen geschöpft. Seine
Ansichten waren für die damalige Zeit einigermaßen original,
besonders in dem Punkte, daß er gegenüber den herrschenden
Strömungen seiner Tage, dem Philanthropismus und
Pestalozzianismus, manches Alte und Bewährte aufrecht erhalten
wissen wollte.

Die Philanthropen standen ihm innerlich zu fern. Sie waren
eine Frucht der Aufklärung, die er einmal als die Zeit der
„Flegeljahre", in mehr als einer Beziehung, derb bezeichnet.
Sie richteten ihre Bemühungen vorzugsweise auf die besseren
Volksklassen, also auf das „Sekundarschulwesen"; Bitzius hat
die einfachen Schulen auf dem Lande im Auge. Ihnen galt
seine Aufmerksamkeit und seine Liebe.

Eigenartig ist seine Stellung zu Pestalozzi und seiner
Schule. Die hohe Bedeutung dieses „Großmeisters" der neuern
Pädagogik würdigt er vollkommen; auf dem Gebiete des
Armenerziehungswesens bewegt er sich ganz in den von Pestalozzi
angebahnten Wegen, auch in seinen volkspädagogischen
Aussprüchen finden wir überall Ideen, mitunter sogar Anklänge
an Redewendungen Pestalozzi^. Aber auf dem Gebiete des
Schulunterrichts ist wohl kein größerer Gegensatz denkbar
als zwischen ihm und der Schule Pestalozzis. Diese wollte
damals in einseitig formalistischer Weise die Unterrichtsstoffe
für die intellektuelle Bildung verwerten, nicht der Besitz und
die Beherrschung des Stoffes, sondern die Art und Weise
seiner Aneignung war den Jüngern Pestalozzis damals zur
Hauptsache geworden. Bitzius ist die völlige Beherrschung
der Unterrichtsstoffe von größerer Wichtigkeit; er hat
zunächst den Gedanken nahe gelegt, daß darin eine bedeutende
bildende Kraft liegt. Steht Bitzius in dieser Beziehung auch
unter seinen Zeitgenossen ziemlich isoliert da, so ist er doch
der Ausgangspunkt geworden für eine besonders in Deutschland

in hoher Anerkennung stehende Richtung in der Volks-



31 tsncsRcsajtisRtasiVPsnpsspgscsncas

und Schulpädagogik. Allerdings haben ja verschiedene
Umstände und besonders ein bedeutender Umschlag in der
wissenschaftlichen Gesamtanschauung dazu beigetragen, daß gegenüber

der subjektivistischen Richtung der Pädagogik die
Beachtung der soziologischen Seite der Erziehungsarbeit wieder
mehr in den Vordergrund trat, daß mah den realen Faktoren
der Erziehung wieder mehr Aufmerksamkeit zuwandte, auch
dem Unterrichtsstoff in den Schulen wieder zu seinem Rechte
verhalf, weil man — um einen Ausspruch von Wichard Lange
zu erwähnen — einsah, man müsse „einen Hasen haben, um
Hasenpfeffer zu machen." Im Verlaufe weniger Jahrzehnte
hatte sich in den Anschauungen der Pädagogen der Umschwung
sicher vollzogen.

So wird Gotthelf ein Vorläufer von W. H. Riehl genannt,
der in seiner „Naturgeschichte des Volkes" und auch in andern
Schriften einen bedeutenden Schatz pädagogischer Weisheit
niedergelegt hat, der schon zum Teil bei Gotthelf zu finden
ist. Auch bei L. Kellner läßt sich — besonders in seinen
„Aphorismen" — der Einfluß der Ideen unseres Jeremias Gotthelf

nachweisen. Ebenso finden wir in vielen Artikeln der
„Encyklopädie des gesamten Erziehungs- und Unterrichtswesens",

herausgegeben von Dr. K. Schmid, oft Gedanken
unseres Autors. Als theoretischen Abschluß und vollendeten
Ausdruck der von Gotthelf mit angebahnten pädagogischen Richtung

ist die Pädagogik von Gerhard von Zezschwitz zu
betrachten. Das Lebenswerk dieses bedeutenden Gelehrten und
Katecheten enthält die ganze Fülle der in den Volksbüchern
des Jeremias Gotthelf schlummernden und keimenden
pädagogischen Samenkörner gereift zur reichen Ernte.

In.der Schweiz war der Einfluß Gotthelfs auf die Lehrer
weniger groß, weil in der ersten Zeit seiner .Wirksamkeit als
Schriftsteller Gotthelf wohl durchaus als konservativer Parteimann

galt und er infolgedessen von der doch mehrheitlich
radikal oder freisinnig denkenden Lehrerschaft nicht anerkannt
wurde.

Später jedoch haben seine „Leiden und Freuden eines
Schulmeisters" den Anstoß gegeben zu bedeutenden praktischen
Schulverbesserungen namentlich mit Rücksicht auf die geistige
und finanzielle Besserstellung der Lehrer. Bei allen diesen
Fragen hat man sich immer auf jenes Werk bezogen.1)

1) Vergleiche „Jeremias Gotthelf und die Schule" von G. Tobler,
Neujahrs-Blatt der Literarischen Gesellschaft Bern auf das Jahr 1907, und
Alfred Ineichen „Die Weltanschauung Jeremias Gotthelfs", S. 182.



c_1rC_1rr_>[C'.iïrr._i,c^»rr.,1(r_»r 32 ts£ntiÂicâ£ï(i52HC2ïîEôïïE£ïîcSï»c£ncaïî

So erwahrten sich denn auch an diesem als Schriftsteller
berühmten Jugend- und Yolksfreund seine eigenen Worte:
„Es meinen die Menschen, wenn des Menschen Stimme
verhallt sei, wenn sein Fuß im Grabe ruhe, so sei sein Leben
zu Ende, sein Wirken abgeschnitten. Die Kurzsichtigen! Seine
Worte hallen fort in der Welt der Geister, sein Wirken spinnt
seinen Faden fort und fort durch das große Gewühl dieser
Erde. Jedes Wort, Mas hinfällt in den großen Weltenacker,

jede Handlung, die auch nur die kleinste Bewegung
erzeugte im großen Gewühle, beide leben fort und sterben
nimmer. Sie bringen Früchte und die Früchte wieder Früchte,
und die Früchte sterben nimmer aus. Der Mensch soll
säen; aber in Gottes Hand steht die Ernte; über das, was
ich tue, bin ich verantwortlich, was ich wirke, waltet Gott."
Auch auf unsern Jeremias Gotthelf trifft das Dichterwort zu:

„Das Gute zu verbreiten war des Mannes Streben,
Zu edlen Früchten streute er die Saat;
In späten Zeiten wird's noch blühend leben;
Denn unvergänglich ist die gute Tat.
Drum lebt er auch nach seinem Tode fort,
Und ist so wirksam, als er lebte;
Die gute Tat, das schöne Wort,
Es strebt unsterblich, wie er sterblich strebte."

Ich schließe mit dem Gedichte, das Johann Howald
zu meinem Büchlein „Jeremias Gotthelf und die
Armenerziehungsanstalt Trachselwald" beigesteuert hat.

Ein Herz für's Volk.
Ein Herz für's Volk, ein Mann — ein Wort,
Der Schwachen Schutz, der Armen Hort,
Ein Jungbrunn alles Echten.
Ein Herz für's Volk — in heiigem Zorn
Haut es durch Dickicht, Tann und Dorn,
Ein Schrecken alles Schlechten.

Ein Herz für's Volk, in Freud und Leid —
Es findet Rat, es sieht Bescheid,
Es schafft sich Weg und Weiten,
Aus irrer Zweifel dunkler Kluft,
Empor aus Moor und Moderduft
In lichte Höhn zu leiten.



(S^av^xiX^xiC^av^ac^iiV^xiX^ïiV^xiV^ii 33 C^xiV^xiX^^xiX^xiV^xiViSxiC<^xiV<^xiV^xiX^^xi

Ein Herz, für's Volk? Das Volk ist rauh!
Auf festern Grund stell deinen Bau
Mit Wall und Turm und Mauer!
Für's Volk ein Herz, ohn' Wank und Schwank —
Tu's Menschen nicht, tu's Gott zu Dank,
Und was du tust, hat Dauer!

Ein Herz für's Volk fährt nicht nach Gunst,
Späht nicht nach Lob und losem Dunst,
Greift nicht nach Schein und Schatten,
Und beugt sich's unter Aller Schuld,
Es strahlt ihm rings auch Gottes Huld
Und nimmer wird's ermatten.

Ein Herz für's Volk — der Gotthelf hatt's;
Drum barg sein Leben einen Schatz,
Der nimmer wird veralten.
Die Liebe schafft's, wer tut's ihr gleich?
Wenn alles wankt, sie baut ein Reich, —
Das wird das Feld behalten!


	Die Pädagogik des Jeremias Gotthelf : Vortrag, gehalten an der Jahresversammlung des Schweizerischen Armenerziehervereins : Dienstag, den 18. Mai 1920, in Glarus

