
Zeitschrift: Verhandlungen des Schweizerischen Armenerziehervereins

Herausgeber: Schweizerischer Armenerzieherverein

Band: 27 (1908)

Artikel: Ueber die Langeweile : Vortrag von Herrn Prof. Dr. Hilty

Autor: Hilty

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-805709

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 08.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-805709
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Ueber die Langeweile.
Vortrag von Herrn Prof. Dr. Hilty.

Bei dem Nachdenken darüber, was ich Ihnen wohl sagen
könnte, das Sie nicht längst wissen, kam ich ganz natürlich

auf die Grundfrage, was ist eigentlich die Ursache der Uebel,
gegen die Ihre Anstalten und überhaupt alle unsere Schulen
und sonstigen volkserzieherischen Veranstaltungen gerichtet sind.
Woher kommt alles Uebel und Unglück in der Welt?

Von der Sünde sagt uns die Kirche ganz richtig: Es ist
so und nicht anders.

Woher aber kommt die Sünde?
Was ist mit andern Worten der Ursprung des

Bösen? Ist es eine rätselhafte Macht, welcher zwar Gott
übergeordnet ist, der aber doch ein gewisser Wirkungskreis
verstattet ist, um den Menschen zu versuchen, so wie es schon die
Paradiesgeschichte, sodann besonders das Buch Hiob und sogar
die Versuchungsgeschichte Christi im Ev. Lucas, Kap. 4,
beschreiben? Ist das Symbol oder Wirklichkeit?

Oder ist es bloß ein Keiz, der menschlichen Natur von
ihrer animalischen Seite her innewohnend und doch nicht ganz
entsprechend und zu ihrer Entwicklung nicht förderlich, der daher
um einer höheren Menschlichkeit willen beständig bekämpft
werden muß

Oder existiert es eigentlich gar nicht? Ist Gut und Böse
vielleicht eine bloße Phantasie und das, was man in den
Religionsbüchern bisher Sünde nannte, etwas Natürliches und
deshalb Zulässiges?

Gilt es jetzt vor allen Dingen, durch Aufklärung einen
Wahn zu bekämpfen, welcher die Menschen lange genug von
ihrem natürlichen Lebensgenüsse abhielt? Es giebt heute viele
Leute mit einer solchen Ansicht, offener oder verdeckter Art.

Ich will es Ihrem Nachdenken überlassen, welche von diesen
Auffassungen, die schon viele Menschen und sogar ganze Zeitalter

mit Zweifeln erfüllten, Sie philosophisch für gerechtfertigt
halten. Beweisbar ist keine davon. Glaube, Vorstellung
ist jede, und der WTunsch oft genug der Vater des Gedankens.



— 16 —

Nehmen wir daher heute die Sache mit praktisch geschulten
und nicht auf Abstraktionen gerichteten Zuhörern praktisch
und sagen wir:

Ein großer Teil wenigstens der Laster, welche das menschliche

Leben vergiften, stammt vielleicht von einer gewissen Leere
und Oede des gewöhnlichen Daseins her, die nach einer Ausfüllung

verlangt. Es ist nicht der Reiz allein, der zur Sünde
versucht, auch nicht der Mangel an Aufklärung über ihre Folgen,
die vielmehr dem Gewohnheitssünder ebenso bekannt sind, als
dem Tugendhaften ; aber der Böse findet keinen Ersatz für die
schlechte Gewohnheit, die man ihm abzulegen zumutet, und
erzieht selbst die schwersten Folgen derselben der trostlosen Oede
des Lebens vor, die ihn sonst beständig verfolgt.

Nehmen Sie den Menschen die Langeweile, dann haben
Sie wenigstens die größte Quelle verstopft, aus der sich der
verheerende Strom der Sünde über das menschliche Dasein ergießt.

Machen wir ein wenig die Probe.
Das Trinken, das wir jetzt — wie wenigstens allgemein

behauptet wird — energisch bekämpfen wollen, das Wirtshausleben,

die Liederlichkeit, die ganze höhere und niedere Vergnü-
gungs- und Genußsucht überhaupt (deren moralische Unterschiede
sehr gering sind), die Schwatzsucht, das sich im schlimmen
Sinne um Andere Bekümmern, das sind alles Laster, die direkt
aus der Langeweile entspringen.

Sie können die Menschen über die Schädlichkeit des Alkohols

belehren so viel Sie wollen ; sie müssen ihn ja doch haben,
sonst fehlt ihnen der Lebensreiz, so lange sie keinen andern
kennen.

Ein Drittel aller Ehen wird aus Langeweile geschlossen.
Die Mädchen wollen um jeden Preis aus der Einförmigkeit des

elterlichen Hauses heraus in eine neue Welt, die sie sich ideal
vorstellen, mit baldiger nachfolgender Enttäuschung, da die Langeweile

ihnen auch dahin folgt. Daher sagt auch eine sehr kluge
Dame : Die reichen Amerikanerinnen heiraten noch lieber irgend
einen europäischen aristokratischen Taugenichts, den sie als
solchen kennen, als sich weiter bei ihren allzu geschäftsmäßigen
Landsleuten zu langweilen.

Selbst das Unglück ist ihnen lieber als die Langeweile.
Die ganze Weiblichkeit der höheren Gesellschaftsschichten

leidet jetzt eigentlich an solcher, sobald sie die Schule verlassen



— 17 —

hat, und bekommt daher auch ihre tausendfachen Krankheiten
und andern Abnormitäten.

Auch bei der männlichen Jugend stellt sich, wenn einmal
die erste Jugendzeit vorüber ist, das Gespenst eines öden, allzu
gleichförmigen Lebens ein, das man akademisch das „Philiste-
rium" nennt, und das nun auf alle nur mögliche Weise bekämpft
werden muß.

Daher kommt ein großer Teil unseres Parteiwesens und
unserer Wirtshauspolitik, die etwas Verödendes ist, aber
dennoch nicht vermieden werden kann und unsere Republik, mehr
als gut ist, beherrscht.

Daher kommen auch die vielen Feste, Vereine, Kongresse
jeder Art, an denen sich die Besucher ein paar Tage lang über
ihre gewöhnliche Langeweile hinwegzutäuschen versuchen, um
zuletzt tief unbefriedigt nach Hause zu kehren und doch im
nächsten Jahre das gleiche Spiel wieder zu beginnen. Wir
werden die Feste auch nicht los mit allen guten Vorsätzen dazu,
so lange wir den Menschen die Langeweile nicht benehmen
können.

Selbst die Kirche und die Religion in ihrer äußerlichen
Form dient manchen Leuten nur dazu, um die Langeweile zu
vertreiben, und ist auch vielfach darauf eingerichtet. Aber
schon das Evangelium sagt, daß in solche Herzen, die von ihrer
früheren Beschäftigung leer geworden sind und nun nichts sie
wirklich Ausfüllendes finden, das Böse mit aller Macht zurückkehrt,

und W. Stead setzt mit vollem Recht, von seinen englischen

Verhältnissen ausgehend, hinzu, man könne auch in der
Kirche seine Seele verlieren, so gut wie an der Börse.

Sie müssen den Menschen also die Langeweile benehmen,
wenn Sie sie verbessern wollen. Das ist der Anfang zu dem
meisten Guten.

Wie geschieht das aber?
Das nächstliegende Hilfsmittel ist die A rb eit. Aber nicht

immer, und nicht alle Arbeit. Das Carlyle'sche, oft angeführte
Wort: „Arbeiten, nicht verzweifeln", ist nicht ganz zutreffend.

Zunächst finden manche Leute ihre Arbeit nicht. Es

giebt viel mehr schwer gedrückte und bekümmerte Arbeitslose,
auch in den obern Klassen unserer Gesellschaftsordnung, als

man es annimmt.
Dann aber macht die Arbeit als solche noch nicht glück-



- 18 —

lieh; es muß auch eine rechte Arbeit1) für einen guten Zweck
und ohne die beständige Hetze und Treiberei sein, die die meiste
heutige Arbeit im Zeitalter der Eisenbahnen begleitet und
unerträglich gestaltet.

Auch die beständige Pflichterfüllung, wie manche
bürgerliche Philister und Ehrenleute sie predigen, ist keineswegs
immer genügend, selbst wo sie besteht und nicht bloß Redens-
art ist2). Sie macht oft nur hart gegen Andere, und müde;
es muß noch etwas hinzukommen, was erfrischt und demütig erhält.

Ebensowenig wie Arbeit allein, ist die Rückkehr zur
Natur ganz hilfreich, die zwar auch ein Bedürfnis unserer
Zeit ist. Der Mensch, welcher den Keim der Langeweile in
sich trägt, langweilt sich bald auch in der schönsten Natur,
und ich für meinen Teil begreife es überhaupt nicht, daß man
heute die öden Gletscher und Bergspitzen den lachenden,
wohlbebauten Gegenden unseres Landes vorzieht3). Für mich ist
das große Moos hier, das durch fleißige Hand aus einem Sumpf
in einen Garten verwandelt worden ist, ein schöneres Stück
Schweizerland, als selbst die Jungfrau und das Finsteraarhorn.

Nun kommt noch die Kunst daran, als „die große Erlöserin

der modernen Gesellschaft", wie Richard Wagner sie
einmal nennt, die für Viele heute wirklich ein wahres Surrogat
der Religion geworden ist4). Aber macht sie alle ihre Anbeter

*) Eine unnütze Arbeit, oder eine solche, die bloß dem Vergnügen,
der Mode, der Genußsucht dient, erzeugt im Gegenteil die Langeweile, oder
ungesunde Aufregung, die sie beschwichtigen soll, und zuletzt Müdigkeit.
Eine andere aber hat die Verheissung Jesaias XL, 31, für sich.

s) „lieb' immer Treu und Redlichkeit bis an dein stilles Grab, und
weiche keinen Finger breit von Gottes Wegen ab." — Ja tu's, wenn
du es kannst, und werde dabei nicht stolz und hart gegen Andere, die
es nicht können; sonst ist der Schade größer als der Vorteil.

s) Es ist dies auch die Folge eines ruhelosen Suchens nach Aufregung,
welche die Langeweile beschwichtigen soll, wozu die gewöhnliche

Xaturfreude, die wir nicht tadeln wollen, nicht mehr genügte. In unserer
Jugend war noch viel von „Gott in der Natur" die Rede, bis er dann von
der Natur gänzlich beseitigt wurde, welche die Göttin des nachfolgenden
Geschlechtes war und jetzt erst ihren Thron wieder zu verlieren beginnt.

*) Ganz vorzüglich ist die Musik eine Kunst geworden, die bei dem
weiblichen Geschlechte besonders, auf eine permanente Genußsucht
hinausläuft und daher auch beinahe beständig getrieben und gesucht, wird,
während sie zur Erhebung in einzelnen Momenten des Lebens und zur
Erholungvon der Arbeit bestimmt ist. Sie werden sich auch täuschen,
die geehrten Damen, welche glauben, daß in einem künftigen Leben bloß
viel musiziert werde; das wird ganz anders sein.



— 19 —

glücklich, besonders wenn sie nur Geniessende, nicht Schaffende
sind? Dient sie auch dem ganzen Volk und nicht bloß den

wenigen höher Gebildeten? Und sind die Zeiten, in denen sie

am höchsten stand, das griechische Altertum in Athen und
Korinth, und die Renaissancezeit in Italien, diejenigen der
Geschichte gewesen, welche die besten Menschen und die
glücklichsten Völker erzeugt haben

Ich denke schwerlich, und eine Reaktionsbewegung gegen
diese „neue Renaissance", in der wir seit 20—30 Jahren leben,
ist auch, neben Anderem, im Werden begriffen.

Selbst die Wissenschaft, die noch das relativ beste
von dem allen ist, vermöge des Wahrheitstriebes, der auch im
Menschen liegt und göttlichen Ursprungs ist, genügt nicht ganz
zur Beseitigung der Langeweile. Denn diejenigen, die am meisten
wissen, wissen auch, wie ungenügend alles Wissen und wie vieles
überhaupt nicht wißbar ist.

Das Bedürfen ist also da, die Langeweile aus dem menschlichen

Leben zu entfernen, und die Einsicht ist da, daß etwas,
in dieser Richtung geschehen müsse. Es fehlt aber noch ein
Element der Energie, das dieser Einsicht die Kraft zum
Handeln verschafft.

Diese Kraft, die alle heute suchen und lange nicht alle
bisher finden, ist auch längst vorhanden in der Welt und führt
sogar einen sehr bekannten Namen.

Sie heißt: Liebe.
Aber bemerken Sie wohl, es ist nicht „Menschenliebe" und

noch weniger sogenannte „Humanität". Menschenliebe ist ohne
die Grundlage einer sehr festen und beständigen Liebe zu Gott
(und damit natürlich ohne einen reellen Glauben an Gott, der
die Quelle aller wahren Liebe ist) nicht ausdauernd genug.
Und auch die eigentümliche Mischung von Härte und Sentimentalität,

die man mitunter „christliche Liebe" nennt, ist es nicht.
Die wirkliche Liebe Gottes aber, welche die Liebe zu allen

seinen Geschöpfen notwendig zur Folge hat, die kann jedes
Uebel der Welt und auch die Langeweile gründlich überwinden1).

') Sie ist allerdings eine „Wiedergeburt" und auf gewöhnlichem Er-
ziehungswege nicht erreichbar. Hier tritt also die Notwendigkeit einer
Religion praktisch zu Tage, die sonst mit natürlicher Logik nicht beweisbar
ist. Hier scheiden sich auch unsere Wege von denen der Sozialisten, welche
dieses Bedürfnis zur Zeit noch nicht anerkennen und überhaupt vorläufig



- 20 —

Auch der häufige Undank geniert sie nicht, da sie auf den
menschlichen Dank nicht rechnen muß, und ebenso nicht der
Mangel an Gegenliebe, an dem jede gewöhnliche, nicht von
Gott abgeleitete Liebe unfehlbar stirbt.

Und noch etwas Wesentliches ist dabei : die Liebe zu Gott
befriedigt auch das Bedürfnis nach dem Wunderbaren,
Romantischen, das tief als Anlage in dem Menschenherzen steckt.
Die Freundschaft mit einem solchen Wesen ist das Wunderbarste,

was es in einem Menschenleben überhaupt geben kann.
— „Wunderbar soll es sein — sagt der Herr schon im. alten
Testament — was ich bei dir tun werde" (II. Mos. XXXIV, 10).
Diesen '„mystischen" Bestandteil muß daher auch das Christentum

stets behalten. Sie können es nicht ganz „rationell"
gestalten, wenn es die menschliche Seele befriedigen und „die
Welt überwinden" soll.

Dieses Wunderland steht Jedem offen ; auch dem Aerm-
sten und Gedrücktesten; auch den Leuten, die Sie am
Nachmittag in der Strafanstalt besuchen werden. Es ist die Sonné,,
die auch ihnen noch leuchtet. Keiner ist ausgeschlossen ; Weidas

ernstlich will, der findet es mit aller Sicherheit und damit
die Erlösung von allem Unglücksgetühl. (V. Mos. IV, 29.
Jeremias XXIX, 11-14.)

Das ist überhaupt der Ausgleich in dieser schmerzerfüllten

Welt, den heute viele vergeblich, fast verzweifelnd,
suchen und darüber dann zu Pessimisten, oder zu gleichgültigen.
Genußmenschen werden, die lieber nicht weiter darüber
nachdenken wollen.

Es ist schon ein ungeheures Elend vorhanden
auf der weiten Erde. Man darf eigentlich gar nicht daran
denken, welche Summe es ausmacht, und wie viele, unseres
eigenen Volkes sogar, geistig und leiblich verkümmern, oder ein
unnützes und unbefriedigtes Dasein führen, und den offenbaren
Weg zum Heil und Frieden nicht einmal dem Namen nach
kennen. Allen Schulen und Kirchen zum Trotz, welche schon
seit Jahrhunderten und überall, in jedem Dorfe, bestehen.

meistens, statt mit Liebe, mit Haß ihre neue Weltordnung ins Leben führen
wollen. Die Liebe ist aber das Weltgrundgesetz, nicht der „soziale Instinkt"
Häckels, obwohl das, richtig verstanden, auch auf das Gleiche herauskommen
könnte. Immerhin haben die Sozialisten sich in der Absynthfrage verständiger,

uneigennütziger und aufrichtiger gezeigt, als ein großer Teil der
liberalen Bourgeois:



- 21 —

Aber es giebt doch auch eine allem gewachsene
Hülfe, und diese ist im Begriff, der jetztlebenden Generation
wieder etwas verständlicher zu werden. Es kommt jetzt, glaube
ich, eine etwas ernstere Zeit heran, in der man die Grundfragen
des Menschenlebens wieder neu und besser erwägt, und dabei
allerdings auch manches, was zur bloßen Phrase oder leeren Form
geworden ist, um eines besseren willen bei Seite schieben wird.

Nehmen Sie inzwischen, bis das geschieht, das Folgende als
Schlußsätze, zum Nachdenken darüber, mit nach Hause:

1. Langeweile ist etwas durchaus Unge-
höriges im menschlichen Leben und stets ein
Anzeichen, daß etwas in demselben nicht ganz in Ordnung ist;
eine Strafe Gottes also, und eine ernste Mahnung zugleich, ihm
abzuhelfen.

2 Geholfen wird dagegen, wie gegen alle Uebel der
gegenwärtigen Weltordnung, mit mehr Liebe. Nicht mit mehr
Einsicht, oder Aufklärung, oder mit mehr Wissenschaft und
Kunst, oder mit mehr Pädagogik in den Schulen; von dem
allem haben wir längst genug gehabt, ohne hinreichenden Erfolg1).

3. Alle wahre Erziehung mündet aus in
eine Wiedergeburt; vorher hat sie ihren Zweck noch
nicht gänzlich erreicht

') Wenn Sie daher künftig irgend etwas Ungehöriges, Unwirsches,
langweilig und öde Anmutendes in sich oder Andern, im Staats- oder Privatleben,

bemerken, fragen Sie nicht lange nach Abhülfe bei Doktoren,
Verfassungskünstlern, oder Pfarrern, oder Schulkommissionen, sondern sagen
Sie dreist: da muß mehr Liehe her, da ist zu wenig Kraft und
Freudigkeit des Lebens vorhanden, und die kommt allein durch Liebe, die man
zuerst hat und nachher empfängt. Etwas Aehnliches hat einmal selbst
Nietzsche mit den Worten geäußert; „Der Mensch hat sich zu wenig
gefreut". Aber warum? Weil er zu wenig Liebe besaß. Er selbst war
dieser Mensch und ist daran, ewig nach Freundschaft und Menschenlob
lechzend und sich in künstlichen Aphorismen gefallend, überall Kuren
machend und Erholungen suchend, zu Grunde gegangen. Er hat die Ursache
dessen, was ihm fehlte, niemals recht erkannt, sondern die Menschheit zu
einem öden, brutalen Gewaltmenschentum erziehen wollen, zu dem sie heute
nicht einmal die entsprechenden physischen Kräfte mehr besitzen würde.
Sein Einfluß, der einer weitverbreiteten materialistischen Strömung entgegenkam,

ist hoffentlich bereits wieder im Vorübergehen begriffen, nachdem er
uns eine. Generation der deutschen Lande verdorben hat.

Jetzt glauben Viele bereits daran, daß wieder mehrFreudigkeit
in unser Leben kommen müsse, aber sie sehen noch nicht, woher sie
:allein kommen kann, und suchen sie auf allerlei verkehrten Wegen.



— 22 —

Fügen wir noch einige kurze Schlußreden hinzu :

Neben der Langeweile geht gewöhnlich ein Gefühl her, das
womöglich noch widerwärtiger ist, die Furcht.

Auf Erden fürchtet sich eigentlich alles vor einander ; die
Tiere fürchten die Menschen und umgekehrt; die Menschen
fürchten sich eigentlich alle unter sich und suchen dagegen
Kraft durch allerlei Verbindungen. Die Kinder fürchten die
Eltern und diese nachgerade auch die Kinder; die Regierungen
die Völker und vice-versa ; die Völker vollends fürchten alle
einander, trotz der beständigen Friedens- und Humanitätsversicherungen,

und trotz aller Friedenskongresse. Furcht ist die
Grundstimmung der ganzen jetzigen Politik.

Selbst Gott fürchtet man nur, wenn man überhaupt noch
an ihn glaubt; er findet wenig mehr als das bei seinen
Geschöpfen.

Auch dieses trostlose und tief entmutigende Gefühl, das
uns alle zeitweise lähmt und bedrückt, wird nur durch Liebe
beseitigt, auf keine andere Weise. „Die Liebe treibt die Furcht
aus", und nebeneinander können diese beiden Gefühle nie
bestehen. Das stärkere wird immer Meister über das schwächere,
und wer nicht in der Liebe zu bleiben vermag,
wird sofort ungerecht, weil er dann furchtsam wird.
Aber mit der Liebe muß man eben, wie schon gesagt, bei Gott
anfangen, nicht bei den Menschen ; sonst ist sie nicht stark
genug gegen die Furcht vor ihnen. So allein kann man auch

alle Menschen lieben ; sonst wird man stets eine Auswahl, und
zwar nicht immer die richtige, treffen.

Die Menschen müssen Sie nach ihrem Gedankenleben
beurteilen, nicht nach dem, was in Worten und Taten davon
zu Tage tritt und allerdings eine Ausgestaltung des Gedankeninhalts

ist, aber nie eine vollständige. Jedes Kind, dessen G e -
dankenleben mit den Zielen Ihrer Anstalten übereinstimmend

geworden ist, ist eine reelle Eroberung für das Reich
Gottes auf Erden. Ohne dieses Resultat wird Ihnen zwar der
Staat dankbar sein, wenn Sie ihm möglichst inoffensive Bürger
erziehen, aber dem Reiche Gottes bringen Sie keinen Zuwachs.

So werden wir auch allein auf einer künftigen Stufe des
Lebens beurteilt werden, nicht nach unsern Worten und Taten,
und darnach ist auch ein Volk und ein Zeitalter geschichtlich
zu verstehen. Es kann bereits krank sein, wenn es äußerlich
noch ganz kräftig aussieht. Dann müssen jedes Mal Menschen



- 23 —

von orginalem, gesunden Geistesleben kommen, an denen es
wieder erstarken kann. Eine andere Hülfe giebt es nicht für
die Völker. Alles andere ist mehr oder weniger Charlatanerie.

Sie müssen in allen Dingen nicht bloß mit diesem kurzen
Erdenleben, sonderm mit einer weit größeren und absolut
sicheren Fortsetzung desselben rechnen. Sonst geht keine Rechnung

völlig auf, und bleibt manches in den Schicksalen der
Einzelnen und Völker unverständlich und selbst grausam. Ganz
besonders ihre Leiden, die doch nur ein notwendiger Bestandteil

.eines grösseren Lebensplanes sind, in dem sie einen
verschwindend kleinen Teil bilden werden, während sie, nur für
dieses Erdenleben allein angeschaut, einen überwältigenden und
niemals ganz verständlichen Eindruck machen.

Was Christus „sein Reich* oder das Reich Gottes
nannte, und was wir in abstrakt-moderner Sprechweise das Reich
und die Herrschaft des Guten auf Erden nennen, ist keinerlei
Kirche, oder sonstige religiöse Genossenschaft irgend einer Art;
dicht einmal eine Religion, oder Konfession im heutigen Sinne
ist wahrscheinlich damit gemeint gewesen. Sondern bloß eine

innere Gesinnung der freiwilligen Liebe zu
Gott und den Menschen, die sogar auch ohne jede „Organisation"

bestehen könnte (und auch oft schon so bestanden hat),
.„aber stets das unfehlbare Urteil über jede solche „Gemeinschaft"
bildet, dem keine ausweichen kann. „Wer Christi Geist nicht
hat, der ist nicht sein (Römerbrief VIII, 9). Das ist das

eigentliche und ganz wahre. „Symbol" der christlichen Kirche,
von dem ersten „Theologen" derselben selbst aufgestellt, nachher
aber oft bis auf den heutigen Tag entweder ganz vergessen,
oder mit unnötigen Zusätzen versehen. In den reinen Wein
Christi ist schon seit jeher sehr viel Wasser gegossen worden,
um ihn für viele genießbarer zu machen. Wir wollen es nicht
tadeln, aber sehen.

Dem „Reich" in diesem Sinne gehören herkömmlich nicht
immer nur die Klügsten, Gebildetsten und Aufgeklärtesten der

jeweilen lebenden Menschen, sondern die besten und oft vorzugsweise

die einfacheren an, und es tritt gerade jetzt wieder die

Frage an die Tagesordnung und wird von neuem gelöst werden

müssen, ob wir in erster Linie ein ewiges Reich des G u t e n

befürworten und befördern helfen wollen. Oder nur ein Reich
der materiellen Wohlfahrt, der Schönheit, und des gesteigerten
und verbreiteteren Lebensgenusses, das lediglich für dieses



— 24 —

kurze Erdendasein berechnet ist, wie es viele unserer
ausgezeichnetsten Zeitgenossen sich als möglich vorstellen, und
worauf daher auch all ihr Bestreben gerichtet ist, unter mehr
oder weniger starker Ablehnung alles weiteren. Wir bestreiten

gänzlich diese Möglichkeit und glauben überdies,'

daß auch für das Wohlbefinden auf Erden und für
alle die Herrschaft des Guten der einzige wirkliche Weg zum
Ziele sei.

Zu dieser Hauptfrage des kommendenTages,
die in kurzem alle andern Fragen dominieren wird, werden, wir
Stellung nehmen müssen ; je länger, je mehr, auch nach dem
5. Juli 1908, der in unserem Lande einen ersten Markstein
dafür bildet, und ich spreche die Hoffnung aus, die Waisenväter
und Armenerzieher unseres Volkes werden sämtlich die richtige

Lebensauffassung haben und in ihrem Wirkungskreise
auch geltend zu machen verstehen.


	Ueber die Langeweile : Vortrag von Herrn Prof. Dr. Hilty

