
Zeitschrift: Verhandlungen des Schweizerischen Armenerziehervereins

Herausgeber: Schweizerischer Armenerzieherverein

Band: 25 (1906)

Artikel: Vortrag des Herrn Dr. W. Förster über: "Gesichtspunkte für die ethische
Einwirkung auf die heranwachsende Jugend" : 8. Mai 1906

Autor: Förster, W.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-805702

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 09.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-805702
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Vortrag
des Herrn Dr. W. Förster über: „Gesichtspunkte tiir die

ethische Einwirkung auf die heranwachsende Jugend".
8. Mai 1906.

Hochgeehrte Versammlung

Bevor ich auf mein eigentliches Thema heute eingehe,
möchte ich einige allgemeine Bemerkungen machen über den

Zusammenhang unserer moral-pädagogischen Aufgabe mit der
besondern Not der Gegenwart. Es ist ja gerade bei einer
solchen Zusammenkunft, wie der heutigen, nicht nur von Wert, daß
wir uns klar werden über die Methoden und Mittel, wie wir
unsere Arbeit im einzelnen vollbringen und verwirklichen, sondern
daß wir uns auch neue Begeisterung für unsere einzelne Tätigkeit
holen dadurch, daß wir alle einzelne Wirksamkeit in Beziehung
setzen zu den Bedürfnissen und Lebensforderungen der Gesamtheit,

des gesamten Kulturlebens. Pestalozzi hat einmal gesagt:
„Es kann ein Zeitalter im Erkennen des Wahren große
Fortschritte machen und doch im Wollen des Guten. weit
zurückbleiben". Diese Worte sind vor 100 Jahren gesprochen worden
und es scheint, als seien sie für unser Zeitalter gesprochen.
Wohl hat es noch nie ein Zeitalter gegeben, in dem man so
selbstbewußt von Fortschritt gesprochen hat wie in der Gegenwart.

Man hat dabei die gewaltigen Triumphe der Technik
über die äußere Natur vor Augen. Man stellt sich aber nicht
die Frage, ob nicht vielleicht gerade im Allerwichtigsten ein
Stillstand zu verzeichnen sei, ja sogar ein Rückschritt : in der
Herrschaft des Menschen über die Naturgewalten, über die
Leidenschaften, Triebe und Begierden, in der Herrschaft und
Macht der Persönlichkeit über das Milieu. Tolstoi hat einmal
gesagt: „Ich bemitleide diese modernen Menschen, die auf ihren
Eisenbahnen von Stadt zu Stadt fliegen, um ihren tierischen
Zustand der ganzen Welt bei elektrischem- Lichte zu zeigen".

2



— 18 —

Es ist das gewiß ein derber Ausdruck, aber er trifft etwas Richtiges.

Es ist doch eine Tatsache, die wir zugeben müssen, daß

gerade diese unerschöpfliche Verfügung des Menschen über die
materiellen Kräfte und die materiellen Güter ihn nicht eigentlich

frei gemacht hat, sondern im Gegenteil ihn wieder zum
Sklaven seiner eigenen materiellen Bedürfnisse gemacht hat: daß
der Mensch zwar auf der einen Seite große Triumphe erfochten
hat über die Natur, auf der andern Seite aber die Natur wieder
über ihn Herr geworden ist und ihn zum Sklaven gemacht hat.
Wir sehen in unserer Kultur, mitten in allem Wissen, wie sich
eine grobe Unwissenheit über das, was gut und bös ist, immer
weiter ausbreitet, immer weitere Kreise ergreift, und es ist kein
Zufall, daß gerade im Zeitalter der Elektrizität die Philosophie
Nietzsches: „Jenseits von Gut und Böse" entstanden ist. Ich
will mit diesen Bemerkungen nicht die großen technischen
Errungenschaften unserer Zeit herabsetzen. Ich sage nur: wenn
alle diese berauschenden Machtmittel zum Segen gereichen
sollen, dann muß auch ein außerordentliches Gegengewicht an
Seelenkultur geschaffen werden. Je größer gerade die
technische Verfügung des Menschen über die Mittel des Komforts
und des Genusses ist, um so größer ist die Gefahr, daß das

alles von der niedern Seite unserer Natur in Beschlag genommen
und nur dazu gebraucht und mißbraucht wird, um das Raffinement

der Sinne zu steigern. Wenn Sie sich einmal fragen,
worauf eigentlich im letzten Grunde alle unsere Technik
gerichtet ist, müssen wir, leider sagen, sie dienen immer mehr der
Steigerung des materiellen Raffinements, sie dienen im wesentlichen

dazu, daß wir ein wenig schneller von Petersburg nach
Paris, von Paris nach Wien kommen. So sehen wir wirklich,
wie die große Macht des Menschen über die Natur aus Mangel
an starker Charakterkultur immer mehr dahin drängt, den
Menschen zu erniedrigen und seine Sinnlichkeit zu steigern, und wir
sehen leider auch, wie die moderne Schule, ganz und gar dem
Zwecke untergeordnet ist, dem Menschen die geistigen Mittel
zu verschaffen, damit er in diesem atemlosen Streben um die
Befriedigung immer neuer Bedürfnisse ausgerüstet ist und nicht
zu kurz kommt. Wir sehen, daß das Schulkind acht Stunden
lang im Tage geistig in Anspruch genommen wird, und wir
begreifen, daß ein solches Kind, bei dem alle Geisteskräfte
konzentriert sind auf das Wissen, auf das Aneignen von Kenntnissen,
einfach gar keine Geisteskraft mehr übrig hat, sein Triebleben



— 19 _
2ii beherrschen ; wenn alle Hirnkraft des Menschen absorbiert wird,
für das Erlernen von Kenntnissen, bleibt keine Energie mehr für
die Selbsterziehung übrig. Es ist eine Tatsache, daß die vielfach

beobachtete moralische Schwäche bei der modernen Jugend
davon herkommt, daß alle geistige Energie dieser Kinder in
Beschlag genommen ist durch die intellektuelle Kultur. Und
dann vergegenwärtigen Sie sich, daß dieser geringen moralischen
Ausrüstung gegenüberstehen die immer mehr wachsenden
Versuchungen unserer hochgesteigerten materiellen Kultur.

Ich habe neulich gehört, daß ein ernstes Problem geworden
ist die Zunahme der Diebstähle in den untern Schulklassen der
Großstädte ; wie man nicht weiß, was dagegen zu tun sei, wie
weder Arrest noch Gefängnis etwas hilft. Wenn wir genau
hinsehen, so kommt diese Erscheinung daher, daß die moderne
Kultur mit ihrer Weckung immer neuer Bedürfnisse nun all-
mählig auch in die Kinderkreise eindringt und dort eine
unruhige Genußsucht hervorruft, die vor nichts Halt macht — ja
überhaupt gar nicht weiß, warum sie Halt machen soll.

Wenn ich hier von der mangelnden moralischen Ausrüstung
des modernen Kindes für diese ungeheuren Versuchungen unserer
Kultur spreche, so möchte ich noch einen andern Gesichtspunkt
hinzufügen. Wir sehen, wie der moderne Mensch nicht nur
schwach geworden ist gegenüber den großen moralischen
Versuchungen von Außen, die an ihn herantreten, sondern überhaupt
gegenüber den Schicksalen des Lebens an moralischer
Widerstandskraft verloren hat; die Innenkraft gegenüber der Außenwelt

ist in uns allen nicht genügend entwickelt, weil wir zu
sehr bloß intellektuell auferzogen worden sind. Vergegenwärtigen
Sie sich das altehrwürdige Gebet: „Herr, speise mich mit Tränenbrot

und tränke mich mit einem großen Krug von Tränen".
Der Mensch, der das aussprechen kann, steht im Unglück nicht
nur fest, sondern er fleht sozusagen das Unglück auf sein Haupt
herab, damit es ihm ein Mittel sei, an moralischer Kraft und
Geduld zu wachsen und innerlich zu gewinnen, während der
moderne Mensch eigentlich gar nicht weiß, warum er leidet,
wozu das alles über ihn verhängt wird. Da. sehen wir in der
Zunahme der Selbstmorde, daß diese modernen Menschen und

sogar schon moderne Kinder gar nicht wissen, was sie mit den
Leiden und Widerwärtigkeiten des Schicksals anfangen sollen,
weil die „Innenkraft" in ihnen nicht genügend entwickelt worden
ist. Und ebenso ist es im Verhältnis des Menschen zu seinen

2*



— 20 —

Mitmenschen. Wir sehen heute, wie die Menschen immer mehr
nervös werden, sich gegenseitig reizen, verwunden, zerstören,
weil der modernen Jugendbildung nicht mehr genügend Raum
dazu gelassen worden ist, daß der Mensch dazu erzogen wird,
den Mitmenschen zu vertragen und richtig zu behandeln. Es
ist in ihm die Kraft nicht entwickelt worden, die Eindrücke
und Reizungen, die beständig vom Mitmenschen auf ihn wirken,
zu verarbeiten und zu harmonisieren. Der religiöse Mensch ist
dazu erzogen, alle Schwierigkeiten im Zusammenleben mit seinen
Mitmenschen zu betrachten als Mittel zu seiner eigenen
Selbsterziehung und Vervollkommnung. Der Mensch, in dem solche
höhere Hilfsgedanken nicht geweckt worden sind, weiß natürlich
nicht fertig zu werden mit all den Schwierigkeiten, die im
Zusammenleben von Mensch mit Mensch entstehen. So sehen

wir, wie letzten Endes die Frage der Charakterbildung sich auch
zu einer Frage der Gesundheit auswächst, wie die große Zahl
der Nervenkrankheiten in unserer Zeit zum nicht geringen Teile,
wie das schon Hilty gesagt hat, auch davon herkommt, daß wir
moderne Menschen gar keine Widerstandskraft gegenüber Leben
und Schicksal mehr haben. Wie sehr fehlt z. B. dem modernen
Menschen die Uebung des Geistes in der Kontrolle seiner Nerven
und in der Kontrolle seiner körperlichen Zustände. Sie wissen,
daß eine ganze Reihe von Nervenkrankheiten darin besteht, daß
die niedern Nervenzentren sich sozusagen selbständig machen,
sich der Kontrolle des Geistes entziehen. Darum ist dringend
notwendig gerade für die Nervengesundheit die Charakterbildung,
die die Kontrolle des Geistes über alle Aeußerungen des körperlichen

Lebens steigert und befestigt. Wir sehen, wie der Mangel
an starker Charakterbildung in der modernen Kultur auch dazu

führt, daß immer mehr die niedern Nervengruppen und
pathologischen Erbschaften" die Herrschaft gewinnen. Das Sich-Gehen-
Lassen ist etwas, das nicht nur dem Mitmenschen schadet,
sondern auch uns selbst, weil das Sich-Gehen-Lassen auch bedeutet,
daß wir jedes kleine pathologische Keimchen in uns sich aus-
wachsen lassen, statt ihm zu widerstehen. Und dann sehen wir,
daß solche Menschen, bei denen der Charakter nicht entwickelt
ist, die nicht von innen heraus handeln, nicht von festen, ewigen
Wahrheiten inspiriert sind, daß solche Menschen beständig auf
die Außenwelt horchen, beständig eingestellt sind auf die
Eindrücke und Reize von Außen, und infolge auch sehr leicht allen
möglichen pathologischen Dispositionen- zum Opfer fällen, z. B.



dem Verfolgungswahn. Wie ein Psychiater ausführt, gibt es
eine Reihe von Menschen, die an Verfolgungswahn leiden und
die durchaus nicht Menschen sind, die durch ganz schwere
Belastungen dazu bestimmt sind, sondern Menschen, die sich
beständig nur mit den äußern Eindrücken beschäftigen, mit dem,
was die Mitmenschen ihnen zufügen — Menschen, die nicht mit
Gott und für Gott leben, sondern die beständig fragen : Was
habe ich von dem erlitten, was hat jener über mich gesagt?
Solche Menschen sind dazu disponiert, infolge ihres Mangels an

Charakterbildung derartigen Geisteserkrankungen später einmal
zu verfallen. Dann haben andere moderne Psychiater auch
darauf hingewiesen, daß die wachsende Unbescheidenheit des
modernen Menschen, der Mangel an Erziehung zur Demut auch
eine Disposition sei zu geistigen Krankheiten und zu
Nervenerkrankungen. Der bekannte Philosoph Cohen sagt: „Die
Bescheidenheit, die Demut muß das Individuum schützen vor jener
Ausbreitung des Egoismus, der Selbstsucht, welche die geistige
Gesundheit untergräbt. Das Staat-Machen, das Vornehm-Tun
mit sich selbst, bringt eine Nervosität hervor, welche eine
beständige Aufmerksamkeit auf sich selbst, auf seine Schönheit und
seinen Leib mit sich bringt, ,eine Nervosität, bei welcher die
geistige Gesundheit nicht gedeihen kann, bei welcher sie geradezu
zerstört werden muß". Von diesem Gesichtspunkte aus sehen
Sie aber, wie großartig jenes Wort Christi die innersten
Bedürfnisse des Menschen trifft: „Meine Lehre ist Gesundheit für
alles Fleisch". Wie die alte mystische Lehre die Behauptung
aufgestellt hat, daß auch die Natur selber nach Erlösung dränge,
so sehen wir wirklich, wie auch das Fleisch, die physische Natur
im Menschen selber nach Herrschaft über den Geist verlangt
und ohne solche geistige Kontrolle selber sich zerstört und zu
Grunde gehen muß, wie der Charakter überhaupt die beste
Nervenheilanstalt ist, die beste Stätte der Gesundheit. Von
diesem Gesichtspunkte aus ist es kein Wunder, daß die moderne
Psychiatrie, die moderne Seelenheilkunde, wieder zurückkommt
auf ganz alte Gedanken, auf den Gedanken, daß wirklich der
Mensch in sehr weitgehendem Maße auch körperlich zu heilen
ist durch die Einwirkung auf seine Seele, durch Stärkung,
Festigung seines Charakters. Ich erinnere an das Buch des

Herrn Prof. Dubois in Bern: „Die psychisch-therapeutische
Behandlung der Neurose", wo Sie viele Stellen finden, in welchen
der Verfasser darauf hinweist, daß Selbsterziehung und Selbst-



— 22 —

disziplin, überhaupt jede ethische Einwirkung Heilfaktoren aller
ersten Ranges sind, die selbst bei schweren, eingewurzelten
Nervenkrankheiten noch wunderbare Resultate hervorbringen können.
Ich erinnere ferner an das Buch von Levy von der Nancyer
psychologischen Schule: „Natürliche Willensbildung", in welchem
der Verfasser darauf hinweist, daß die Charakterbildung ein
eminentes Fundament ist auch für die Nervengesundheit des
Menschen. Mit der Bildung des Charakters, sagt er, beschäftigt
man sich in unserer Zeit überhaupt nicht mehr. Und doch sei

gerade für nervöse Temperamente die Befestigung des Wollens
von größter Bedeutung.

Diesen Gesichtspunkt möchte ich als besonders wichtig in
unsere Betrachtung einführen — gerade weil Sie selber oft in
ihrer Praxis mit pathologischen Dispositionen bei der Ihnen
anvertrauten Jugend zu tun haben. Ich wollte darauf hinweisen,
wie außerordentlich wichtig diese Pflege der Charakterbildung
auch ist für den Kampf gegen alle pathologischen.Dispositionen.
Es gibt heute in der Pädagogik eine neue Richtung, welche von
Strümpell begründet worden ist, die pädagogische Pathologie,
welche den Lehrer aufmerksam macht auf die organischen
Bildungshemmnisse, auf die pathologischen Dispositionen, welche
gewissen Kinderfehlern zu Grunde liegen. Nun bringt diese

Richtung die Gefahr mit sich, daß der Erzieher überall solche
pathologische Dispositionen zu finden glaubt und dann vielfach
die Flinte ins Korn wirft und meint, es sei nichts mehr zu
machen, hier sei eine Erbschaft vorhanden, gegen die der
Erzieher wehrlos sei. Ich möchte darauf hinweisen, wie wichtig
es für den Erzieher ist, sich gegenwärtig zu halten die
ungeheure Kraft des Geistes gegenüber den pathologischen
Dispositionen, wie gerade diese pathologischen Dispositionen damit,
zu bekämpfen sind, daß er die ethischen Kräfte des Kindes, die
selbst in pathologisch schwer belasteten Menschen vorhanden
sind, zur Tätigkeit aufruft, daß er sich die Aufgabe stellt, sie

zu entwickeln, und dem Kinde das Gefühl gibt, daß es selber
fähig ist, gegen diese Dinge anzukämpfen. Ich möchte Ihnen
einige Beispiele anführen, wie leicht es oft ist, durch ein einziges
gutes Wort solche schlummernden Kräfte im Kinde wachzurufen.
Ich hatte im ethischen Unterricht ein vierzehnjähriges Mädchen,
das an Nervenzuständen litt und bei jeder kleinen Reizung
mit beiden Händen in seinen Haaren herumwühlte. Da hatte
ich in einer Stunde die Anregung ausgesprochen, jeder, der eine



— 23 -
Schwäche habe, solle diese Schwäche benützen, um dagegen
anzukämpfen und seinen Willen zu stärken, Nachher habe ich
gehört, daß das Mädchen vollständig Herr geworden ist über
seine Schwäche; sie hat einfach ihre geistige Kraft, ihre Energie
auf den Fehler gerichtet, bis sie endlich Herr darüber geworden
ist. Und, so meine ich, lassen sich tausendfache Anregungen
ausstreuen auch gegen diese pathologischen Erbschaften, die sich
auswachsen, wenn ihnen kein Widerstand gegenübersteht, die
aber gerade zur Kräftigung des Charakters führen können, wenn
ein Kind dazu angeregt wird, dgn Kampf mit ihnen aufzunehmen.

Nun habe ich eine Reihe von Anklagen gegen die moderne
Jugenderziehung richten müssen. Ich habe darauf hingewiesen,
wie die intellektuelle Jugenderziehung in unserer Zeit so wenig
Raum läßt, den Menschen auszustatten für das wirkliche Leben.
Dieser Umstand' verdankt sein langes Bestehen auch der
Tatsache, daß so viele Menschen der Illusion leben, daß die
Volksbildung, die bloße Geistesanregung auch schon Volkssittlichkeit
mit sich bringe. Man hat lange Zeit in völlig gutem Glauben
der- Ueberzeugung gelebt, daß die Bildung des Verstandes ganz
von selber auch zur Bildung des Gewissens, zur Anregung der
moralischen. Kräfte führen müsse. Wenn Sie das Leben
betrachten und den Menschen betrachten, werden Sie mir recht
geben, daß es eine ganz gefährliche Illusion ist; daß die
intellektuelle Kultur nicht die Gewissenskultur mit sich bringt, so
etwa als Nebenprodukt, sondern daß sie sogar eine gewisse
Gefahr ist für die Herzensbildung, wenn wir ihr nicht ein großes
Gegengewicht an moralischer Anregung gegenüberstellen; wenn
wir dem Menschen intellektuelle Kultur, Verstandesbildung
mitgeben, ohne sein Gewissen zu stärken und zu wecken, dann ist
für diesen Menschen die Verstandeserhellung nichts als eine
Diebslaterne, die dazu dient, immer neue Gelegenheiten zur Befriedigung

seiner niedern Wünsche aufzusuchen. Wir können
beobachten, wie geistig sehr geweckte Kinder nur erfinderisch im
Lügen und Betrügen werden, sodaß sie die ganze Klasse
anstecken mit ihren, ich möchte sagen, genialen Einfällen und
geradezu Autoritäten der Korruption werden in der Klasse. Ein
moderner Pädagoge hat mit Recht gesagt, daß viele Menschen

nur deshalb im Zuchthaus sitzen,, weil sie lesen und schreiben
gelernt haben, weil ihnen diese Fertigkeiten übermittelt worden
sind, ohne daß auch die moralischen Kräfte fundamentiert
wurden. Die moderne Psychiatrie ist sich heute darüber einig,



— 24 —

daß es tatsächlich eine Art moralischen Schwachsinn gibt, der
zusammen bestehen kann mit der vollständigen Gesundheit des
Intellekts. Man findet in Irrenanstalten vielfach Menschen, die
wirklich moralisch völlig schwachsinnig sind, die gar keine
Organe haben für höhere ethische Gefühle, Moral und doch
intellektuell völlig auf der Höhe sind. Das, denke ich, zeigt uns
doch deutlich, wie wenig Zusammenhang zwischen Intelligenz
und Charakter besteht, wie Menschen hochintelligent sein und
doch gar keinen Charakter haben können. Pestalozzi hat das
alles vorausgesehen, diese Gefahr »der reinen intellektuellen
Bildung; er hat von einer „Verstandespest" gesprochen; er hat
betont, wie ohne „Umfassung des ganzen Geistes bei der menschlichen

Erziehung aller Unterricht nur zu einer künstlichen Ver-
schrumpfung unseres Geschlechtes führe"; er hat ferner betont,
daß die Charakterbildung die Hauptsache sein muß, daß die
Weckung des Intellekts nur Mittel dazu sein darf. In diesem
Sinne sagt auch ein moderner Pädagoge, der Direktor der Anstalt
Sophienhöhe bei Jena: „Im Hinblick auf die große Zunahme
des jugendlichen Verbrechertums und im Hinblick auf die
außerordentliche Geringschätzung der erzieherischen Tätigkeit im öffentlichen

Leben ist es ein dringendes Bedürfnis, daß man der
Behandlung des kindlichen Ethos mindestens dieselbe wissenschaftliche

Fürsorge und Pflege angedeihen lasse, wie der Behandlung
des Körpers und des Intellekts". Man hat sich vielfach damit
getröstet, daß die Schule als solche doch eine große Anregung
für den Charakter gebe, daß das Zusammenleben der Kinder in
der Schule, die Disziplin, die Erziehung zur Arbeit, daß das
alles doch von höchster charakterbildender Bedeutung sei. Ich
behaupte nun dem gegenüber, ohne Seelsorge, ohne sehr starke
moralische Seelsorge ist das Schulleben weit mehr eine moralische
Gefahr für das Kind, als eine moralische Unterstützung. Ich
glaube, daß das Zusammenleben für den Menschen durchaus
nicht ohne weiteres erzieherisch ist, ebensowenig z. B. wie das
Leiden noch nicht ohne weiteres bildend auf den Menschen wirkt.
Wir sehen viele Menschen durch leidvolle Erfahrungen zu
Menschenhaß und Verbitterung kommen: Erzieherisch wirkt das
Leiden nur, wenn dem Menschen gewisse höhere Gedanken gegeben
werden, die es ihm möglich machen, den Gewinn im Leiden zu
entdecken und herauszuziehen. Ganz ebenso wirken die Erlebnisse

und Konflikte des Schullebens nur dann erzieherisch, wenn
sie durch eine sorgfältige Seelsorge gedeutet und zum Thema



— 25 —

ethischer Anregungen gemacht werden. Ich will nun das an
einigen Beispielen klar machen. Ich möchte Ihnen eine Anzahl
Aufgaben im Schulbetriebe vorführen, weil es auch gleichzeitig
Aufgaben sind, welche im Anstaltsbetriebe beständig an den
Erzieher herantreten. Wie außerordentlich gefährlich das Schulleben

ist, das Zusammenleben der Kinder im Unterricht, eine
wie große moralische Gefahr das ist, wenn keine Seelsorge
dahinter steht, das habe ich einmal in meinem Unterricht gesehen,
als ich folgende Fragen stellte: Welche Gelegenheiten hat man
in der Schule, zu lügen? Welche Lügen werden in der Schule
ausgesprochen Da brachten mir die Kinder einen ganzen Sack
voll Lügen angeschleppt. Man hat ja selbst die Erinnerung an
die Schulzeit, aber es kommt einem aus dem Gedächtnis, wie
wirklich die Schule in diesem Sinne eine wahre „Lügenanstalt"
ist, wie die Versuchungen zur Lüge in der Schule so groß und
schwer sind, daß sie selbst dem Erwachsenen zu schwierig
würden — und dem ist das Kind ausgesetzt auf Schritt und
Tritt. Ehrgeiz, die Furcht vor Strafe, der Wunsch, ein gutes
Zeugnis mitzubringen und tausend andere Motive und Gelegenheiten,

sie alle bringen das Kind in Versuchung, zu lügen und
zu betrügen. Und da ist es so außerordentlich wichtig, gerade
diesen Kindern feste Anregungen zu geben, wie sie alle diese

Gelegenheiten, zu fallen, diese Schwächen, als Gelegenheiten zur
Stärkung ihres eigenen Charakters beniitzen können. Ich habe
mit den Kindern ausführlich alle diese einzelnen Gelegenheiten
besprochen unter der Ueberschrift „Die Kunst, nicht zu lügen."
In der Schule wird bei dem Kinde „die Kunst zu lügen", als
eine verehrungswürdige Kunst betrachtet und diejenigen, die es

dabei am weitesten bringen, werden gefeiert. Und man kann
diese Anschauung nur bekämpfen, wenn man des Kindes
Verlangen nach Selbsttätigkeit, nach erfinderischem Tun auf ein
anderes Gebiet lenken kann, ihm zeigt, daß es auch eine Kunst
gibt, nicht zu lügen, daß diese Kunst oft so schwer ist, daß
selbst Erwachsene sie nicht immer praktizieren', daß es oft das

Allerschwierigste ist, die Wahrheit zu sagen, wenn es sich um
eine Gelegenheit handelt, wo man den Mitmenschen nicht
verletzten möchte, wo nicht bloß schlechte Motive, sondern auch

gute Motive uns dazu treiben und drängen, eine Lüge zu sagen,
und wie es möglich ist, in einem solchen Konflikte nicht zu
lügen, das soll man auch dem Kinde zeigen und seine Erfindungsgabe

in diese Richtung lenken. Ich habe einen solchen Konflikt,



— 26 -
den sie gewiß alle auch schon in ihren Erziehungsanstalten
getroffen haben, mit den Kindern besprochen, nämlich folgenden
Konflikt. Ich habe gesagt: wenn der Lehrer dich bei irgend
einer Gelegenheit fragt, wer ist der Täter gewesen, und du
weißt es, daß es dein Freund gewesen ist, sollst du es dann

sagen oder sollst du dem Freunde die Treue halten? Sollst du
lügen oder sollst du die Wahrheit sagen? Es handelt sich hier
um den Konflikt zwischen der Autorität, die dem Lehrer
gebührt, und der Pflicht der Freundschaft. Fis war sehr interessant,
was die verschiedenen Kinder hier als Ausweg vorbrachten.
Zunächst veranstaltete ich eine Volksabstimmung und bekam dabei
heraus, daß die Mädchen alle dafür waren, daß man es dem
Lehrer sagen solle, während die Knaben fast ausnahmslos dafür
waren, daß man es nicht sage. Solche Feststellungen sind sehr
interessant für die Kinder-Psychologie. Nun suchte ich die
Kinder für das Problem zu interessieren. Ich sagte den Knaben:
Eure Antwort ist doch eigentlich eine schlechte Lösung. Ihr
löst die Frage nicht. Ihr müßt auch an den Lehrer denken.
Nur derjenige löst dieses Problem, der „Gott gibt, was Gottes
ist, und dem Caesar, was des Caesars ist," der den Mitschülern

und dem Lehrer gerecht wird. Fis ist sehr wichtig,
daß ihr euch auch in die Lage des Lehrers hineinversetzt. Ein
Knabe schlug folgende Lösung vor: Man sagt, man wolle den
Täter nennen unter der Bedingung, daß der Lehrer ihm nichts
tue. Nun sagte ich dagegen : Der Lehrer wird sich nicht mit
einer bedingten Uebergabe zufrieden geben; ihr müßt einen
andern Weg finden. Ein Mädchen sagte: Es ist dem, der das

getan hat, gut, wenn er gestraft wird, darum will ich ihn
melden. Sie sehen hier die Ansicht vom „läuternden Wert der
Strafe" als Motiv. Schließlich fänden die Kinder selber einen

Weg, allen Ansprüchen gerecht zu werden und doch nicht zu
lügen. Es wurde von einem Knaben vorgeschlagen, man solle
dem Lehrer sagen : Ich bitte um die Erlaubnis, es nicht zu

sagen; ich werde dafür sorgen, daß der Betreffende nach der
Stunde sich selbst meldet. Dann fragte ich : Seid ihr
einverstanden Einstimmiges „Ja." Es ist außerordentlich wichtig für
die ganze Disziplin, daß sämtliche Kinder einverstanden sind
mit der Rechtsprechung des Lehrers. In der Justiz betonen wir
doch beständig, daß eine Justiz unwirksam ist, wenn sie nicht
die ganze Sympathie des Volkes für sich bat, und das sollten
wir auch auf die Disziplin in der Anstalt anwenden, daß der



- 27 —

Lehrer sich unterrichte über die „Volksanschauungen", daß er
eine Enquête veranstalte, um herauszubekommen, wie die Kinder
darüber denken, nicht damit er die Anschauungen der Kinder
akzeptiere, sondern daß er korrigiere und läutere, und schließlich
die volle Sympathie der Kinder für seine Justiz und Disziplinarmittel

hat; dann erst wird die Verhängung der Strafe eine volle
ethische Wirkung haben. Das war ein Beispiel, wie notwendiges

ist, gerade gegenüber den Konflikten beim Zusammenleben
der Kinder, im Unteirieht, der ganzen Schulleitung und
Schulführung beständig ethische Seelsorge zu treiben.

Ein weiterer wichtiger Konflikt, vielleicht der allerwichtigste
im ganzen Schulleben, entsteht durch die Kameradschaft, durch
das Zusammenleben in der Klasse. Es ist falsch, wie vorhin
schon betont worden ist, zu glauben, daß die Kameradschaft,
das Zusammenleben der Kinder an und für sich schon etwas
ethisch bildendes habe. Ich sage gerade das Gegenteil. Die
Kameradschaft, das Einwirken der Masse auf den Einzelnen ist
zunächst eine ungeheure moralische Gefahr und es ist kein Zufall,
daß viele Mütter eine so große Angst haben, wenn sie ihr
wohlerzogenes Kind der Schule anvertrauen. Sie haben das Gefühl,
daß alles, was ihnen an Grundsätzen eingepflanzt ist, in der
Klasse fortgespült wird durch die große Woge der
Massenempfindung und der öffentlichen Meinung, die sich in der Klasse
bildet. Emerson hat mit Recht gesagt: „Ihr glaubt, daß die
Schule, der Lehrer das Kind erzieht, das ist falsch, die
Schulknaben erziehen das Kind, sie machen mit ihm, was sie wollen."
Nietzsche sagt: „Gemeinschaft macht gemein." Es ist das
gewiß ein derber und einseitiger Ausdruck, aber er weist auf die
Tatsache hin, daß die Gemeinschaft nicht nur etwas ist, was
uns veredelt, sondern auch, was uns starke Versuchungen bringt.
Und zwar werden in der Gesellschaft nur zu leicht die edelsten
Ueberzeugungen unsicher gemacht durch jene großen
imponierenden Suggestionen, die von der Masse auf den Einzelnen
eindringen. Das ist eine charakter-verderbende Kraft allerersten
Ranges ; da ist nichts wichtiger, als daß das Kind fest gemacht
wird gegenüber den Ansteckungen und den Suggestionen, die
von der öffentlichen Meinung der Klasse, von der kompakten
Masse auf den Einzelnen übergehen. Da haben schon in Amerika

die Pädagogen eine weitgehende Reform eingeführt im
Schulwesen, gerade um dieser Gefahr zu begegnen. Ich nenne
nur das sog. School-City-System, durch welches sozusagen eine



- 28 —

Selbstregierang, eine Demokratie eingeführt wird in die
Schalordnung. Ks wird ein kleines Parlament gebildet aas den Schülern

selbst, dieses Parlament versammelt sich zu einer Sitzung
und setzt in der Sitzung, welcher der Lehrer nur so im Hintergrunde

beiwohnt, die Schulregeln fest : z. B. daß nicht
ausgespuckt werden darf, auf den Treppen kein Lärm gemacht werden
darf etc. So sehen Sie, ist durch eine außerordentlich weise
Methode diese große Macht der öffentlichen Meinung in der
Schule auf die Einzelnen zum Guten gewendet dadurch, daß
der Korpsgeist organisiert wird und er sich seiner Verantwortung
bewußt gemacht wird. Ich habe öfter solchen Kinder-Parlamenten

beigewohnt und muß gestehen, daß sie einen
außerordentlichen Eindruck auf mich gemacht haben. Es war einmal
von einem Konditor eine Klage eingelaufen, daß die Kinder
immer an den Tischen stehen bleiben, wo die Gäste aßen und
mit hungrigen Gesichtern zusahen. Diese Klage ist eingelaufen
ans Parlament und es beschloß: „Man hat da nicht stehen zu
bleiben." Es ist das viel wirksamer, als wenn es der Lehrer
gesagt hätte. Dadurch, daß eben hier die öffentliche Meinung
der Klasse unter Aufsicht des Lehrers gebildet wurde, daß das
Volk sozusagen seine Verantwortung fühlt, dadurch wurde die
ganze Macht der Kollektivsuggestion zu einem wirksamen
ethischen Erziehungsfaktor gemacht für den Einzelnen. Das ist eine
Anregung, die ich Ihnen besonders ans Herz legen möchte für
ihre Anstalt. Ich werde später noch darauf zurückkommen, daß
man viel mehr den demokratischen Gedanken, den Gedanken
der Selbstverwaltung auch in die Klassen ' hineintragen sollte,
um hier die guten Elemente sozusagen zu organisieren gegen die
schlechten, gegen die zügellosen Elemente. Das ist eine so
außerordentlich wichtige Aufgabe der ethischen Anregung, daß
da, wo die Kinder in Massen zusammen sind, sie zur ethischen
Selbständigkeit gegenüber der Masse erzogen werden müssen
und auf der andern Seite die Masse erzogen werden muß zum
Bewußtsein der großen Verantwortung in ihrer Kollektiv-Einwirkung.

Es ist ja die ungeheure kulturelle Bedeutung des Christentums

gar nicht allein in dem zu suchen, was man gewöhnlich die
Milde nennt, die Charitas, ich möchte sagen, in dem weiblichen
Zuge, den das Christentum auch gesteigert und entwickelt hat,
sondern vor allem auch in dem männlichen Zuge, in der
Selbständigkeit, mit der der Einzelne der ganzen Welt in der
Gesellschaft gegenübersteht. So müssen wir vor allem diese Leistung



— 20 —

des Christentums im Einzelnen in das konkrete Leben übersetzen.
Wir müssen dieses Vorbild befolgen überall da, wo wir Gefahr
gehen, daß der Einzelne von der Masse überrannt wird. Ich
werde Ihnen hier einige Anregungen zu geben suchen, wie man
in diesem Sinne Seelsorge treiben kann, wie man das einzelne
Kind zur Selbständigkeit gegenüber der Gemeinschaft erziehen
kann. Ich habe z. B. die Kinder aufmerksam gemacht auf diese
Gefahr der Gesellschaft. Ich bin nämlich dafür, daß man die
eigene Erfahrung des Kindes dem Kinde zum Bewußtsein bringe.
Ich habe gefragt: Erinnert ihr euch nicht, wie es oft vorkommt,
daß jemand von euch, wenn die andern lachen, es nicht wagt,
sich zu einer anständigen Gesinnung zu bekennen, wie oft man,
wenn andere schmutzige Reden führen, auch mitmacht und
nicht wagt, zu protestieren aus' Angst vor der Gesellschaft?
das ist Petrus, der seinen Herrn verleugnet. Man muß die
Kinder auf ihre eigenen Schwächen hinweisen, denn, wenn man
einem Kinde eine Schwäche zeigt, faßt es den Vorsatz, darüber
Herr zu werden. Ich habe dann auch an die Fabel erinnert
vom Fuchs, der in dje Falle gekommen war und den Schwanz
verloren hatte, sich dann befreite, und nun zu seinen Kollegen
ging und sagte: Kinder, ihr solltet eigentlich auch euren
Schwanz abbeißen ; es ist so schöner und man bewegt sich
leichter ohne dieses Hemmnis. So trifft man auch Menschen,
die ihr besseres Gewissen verloren haben, die zu den andern
kommen und sagen : Kinder, man bewegt sich leichter, wenn
man diese Last von sich geworfen hat. Es sind das Menschen,
die selber das Beste verloren haben und nun nicht gerne damit
allein stehen möchten, weil sie sich schämen gegenüber der
Gesellschaft.

Dann haben Sie in dem Zusammenleben der Kinder das
Problem der Ehrlichkeit. Wie oft kommt es vor, daß ein Kind
dem andern etwas stiehlt. Ich spreche hier von Diebstählen
innerhalb der Schule. Es ist mir ein Fall in Erinnerung: Ein
Mädchen hatte seiner Mitschülerin einen Gummi gestohlen und
dann nachher gesagt: „Es war ja ein reiches Mädchen, es hat ihm
nichts geschadet." Das Kind bekam dafür Prügel und weiter nichts.
Damit ist aber dem Kinde nicht geholfen. Wie soll sich dieses
Kind abfinden mit dem Gedanken, der ihm aufgetaucht ist, daß
der Diebstahl ja der Anderen nichts geschadet habe? Ist es

wirklich ein Verbrechen, wenn ich jemand, der so viel hat,
etwas fortnehme Es ist ungeheuer wichtig, daß der Lehrer



30 —

liier Seelsorge treibe, auf alle diese Sophismen eingeht, durch
die das Kind beständig in Versuchung geführt wird. Dann
begegnet uns bei Gelegenheit der Ehrlichkeit noch ein zweites
Problem, welches gerade in der Schule so wichtig ist.
Wie soll sich die Klasse verhalten, die Kameraden, gegenüber
dem Kind, das gestohlen hat? Da sehen Sie oft, wie die Kinder

reine Naturmenschen sind und erbarmungslos den
ausstoßen, der moralisch gefallen ist. Wie viele Kinder kommen
auf den Weg des jugendlichen Verbrechertums, weil ihnen im
Kreise der Mitschüler jede helfende Hand, jedes gute Wort
fehlt! Da ist es wichtig, daß sich der Lehrer der Mitwirkung
der Klasse versichere in der Erziehung der Schwachen, daß

er gegen das Pharisäertum auftritt und die Härte des Kindes
in Mitgefühl verwandle gegenüber dem Gefallenen, der nach
Schutz und Hilfe verlangt. Da kommt viel darauf an, daß der
Lehrer durch ruhige Besprechung die höheren ethischen Kräfte
der Verantwortlichkeit weckt, organisiert und ihnen die rechten
Mittel angibt; das ist für alle Anstalten und Schulen zur
Verhütung des Verbrechens außerordentlich wichtig. Ich habe einen
Fall gehabt, wo ein Knabe 20 Centimes unterschlagen hatte. Er
hatte Bier holen müssen für einen Arbeiter und hatte das Geld
unterschlagen. Er wurde völlig ausgestoßen von der Klasse.
Der Lehrer hat kein Wort gefunden, um hier Seelsorge zu treiben ;

vielleicht hat er keine Zeit gehabt vor lauter Inanspruchnahme
durch die Eintrichterung von Kenntnissen. So war die Mutter
genötigt, den Knaben auf das Land zu tun. Der Knabe war
ein gutes Kind, das nur durch Schwäche gefallen war und er
hätte geheilt werden können, wenn die Mitschüler sich seiner

angenommen, ihn „angeseilt" hätten, statt ihn in die Gletscherspalte

fallen zu lassen. Es ist wichtig, daß man den Kindern
das Gefühl dafür beibringe, daß es ihre Pflicht ist, Strauchelnde

und Verirrte zu retten, ihnen zu helfen, ihnen neues
Vertrauen und Hilfe zur Wiederaufrichtung, Mitwirkung zu schenken.
Wenn die Kinder dazu angeleitet werden,-auf ihre Kameraden
aufzupassen, ich meine nicht im polizeilichen Sinne, aber für die
andern zu sorgen, sich für die andern verantwortlich zu fühlen,
so hat das auch eine ausgezeichnete Rückwirkung auf sie selbst.
Ich habe immer gefunden, daß für die ethische Einwirkung,
diese „indirekte Methode" viel wirksamer ist,, als die direkte
Methode. Wenn man mit Kindern von fünfzehn Jahren davon
spricht, wie sie ihre jüngern Geschwister erziehen können, was



- 31 —

man zum Beispiel tun muß, um elfjährigen Knaben das Lügen
abzugewöhnen, so wirkt man dabei auch indirekt auf diejenigen,
die die Anderen behüten sollen. Las ältere Kind fühlt sich
dann nicht direkt bearbeitet : es meint, es gelte 'den andern,
und zieht doch seine Lehre und seinen Gewinn daraus. Und
die moralische Anschauung, die man bei dieser Gelegenheit
verteidigt und für die man sich erwärmt, dringt viel wirksamer
in das Kind ein, wenn man sie bei solcher Gelegenheit zur
Sprache bringt.

Ich meine also, wenn alle diese Gelegenheiten zur
„Seelsorge" nicht benützt werden, dann ist die Schule einfach
eine Gefahr für den Charakter. Da nun in der heutigen
Schule alle jene Gelegenheiten zur Charakter-Bildung nicht
benutzt werden und da man nicht ein genügendes
Gegengewicht gibt gegen die moralischen Gefahren und
Versuchungen innerhalb des Schullebens, so ist es um so notwendiger,

daß eine solche Hilfe von Außen eintritt und da sind
gerade solche Erziehungsanstalten, wie Sie sie leiten, von größter
Bedeutung; das Kind bekommt eine Stätte, ich möchte sagen,
eine Kraftstation, von der ihm immer neue moralische Kraft
und Anregung für die Konflikte des Schullebens zugeführt wird.
Ich habe in meiner eigenen unterrichtlichen Praxis diese Art
der Seelsorge für das Schulleben als Hauptaufgabe betrachtet;
meine eigenen Versuche in dieser Beziehung sind alle
ausgegangen vom Wunsche, den Schulkindern eine Stunde in der
Woche zu verschaffen, in der ich mit ihnen solche ethische
Fragen besprach. Ich habe fast immer in den Unterrichtskursen
für Knaben und Mädchen Schulfragen besprochen oder wenigstens
moralische Anregungen angeknüpft an Probleme in der Schule,
z. B. : Welche Gelegenheit zur Uebung der Willenskräfte hat
man in der Schule? Wir sprachen auch über die Frage des Umganges
mit Menschen, wie man Böses vergelten soll, wie man sich verhalten
soll gegen Beleidigungen, aus welchen Motiven man lügt, was
vollkommene Ehrlichkeit ist, — und zwar wurden alle diese
Themata stets im Anschluß an Ereignisse im Schulleben behandelt.

Nun möchte ich ihnen noch ganz besonders ans Herz
legen, daß Sie solche Einwirkungen auf Kinder nicht ausüben,
wenn einmal ein Delikt passiert ist, sondern vielmehr nur dann,
wenn sich das Kind nicht gerade in der Depression über eine

eigene moralische Niederlage befindet, sondern in ruhiger, froher
Seelenstimmung ist, und wo auch der Lehrer und Leiter nicht



— 32 -
leidenschaftlich erregt ist über, ein Delikt, sondern im Besitz

seiner besten, geistigen Kräfte ist ; da kann man dann in
aller Ruhe, kameradschaftlich, mit dem Kinde diese Fragen
besprechen;1 das Kind fühlt sich sehr geehrt, wenn man in
dieser Weise mit ihm spricht und auch der Lehrer gewinnt
aus solchen Unterredungen sehr viel. Ich möchte behaupten :

alle die modernen Handbücher über Kinderpsychologie können
Ihnen sehr wenig geben, meist sind sie von ganz abstrakten
Köpfen verfaßt, die das Kind und die menschliche Seele gar
nicht kennen. Ich habe unter all diesen wissenschaftlichen
Handbüchern keines gefunden, das mir irgend etwas Brauchbares

für die wirklichen moral-pädagogischen Konflikte und
Aufgaben gibt. Das beste Mittel, die Kinderpsychologie zu lernen,
ist, wenn man Kinder zur Aussprache bringt über die
ethischen Lebens-Fragen, d. h. über ihre eigenen Erfahrungen und
Beobachtungen auf dem Gebiete menschlicher Beziehungen,
menschlicher Gewohnheiten, sowie der eigenen Selbsterkenntnisse.
Ich habe es selbst erlebt, daß Kinder in den ersten Wochen
nicht dazu zu bringen waren, etwas über solche persönlichen
Dinge zu sprechen; sie sind meist nur gewohnt, über Dinge zu
sprechen, die außer ihrer eigenen Erfahrung liegen, über die
Regierung von dem und dem Fürsten, über Kriege über
Rehböcke und Gemsen, aber nicht über ihr eigenes Leben und eigene
Erfahrungen; endlich nach ein paar Wochen merkten sie, was
ich von ihnen hören wollte und ihr Eigenstens begann flüssig
zu werden.

Ich war erstaunt, wie viel die Kinder beobachtet haben,
wie das aber unverwertet und tot in ihnen lagert; wenn man das
aber flüssig macht, so merkt man, daß die Kinder bessere Psychologen

sind, als wir selber und wie genaue und durchdringende
Beobachtungen sie oft machen,

Ich will Ihnen eine Antwort eines Kindes erwähnen, als
Beispiel, die sehr charakteristisch ist. Ich habe stets versucht,
den Kindern „die Tatbestände der menschlichen Natur" vor
Augen zu führen, sie zum Bewußtsein ihrer Schwächen zu
bringen, und sie erst im Anschluß daran anzuregen, darüber
Herr zu werden.

Ich habe einmal die Frage gestellt : Wenn beim Arbeiten
die Türe knarrt, was tut der Mensch? Da sagt ein Mädchen:
„Man geht hin und schließt die Türe zu". Ich sagte: „das ist
nicht wahr, das tut man nicht. Was tut man, wenn die Türe



— 83 —

knarrt?" Ein anderes sagte: „Man läuft hin und knallt die
Türe zu." Ist das richtig? Tut man das meistens? Endlich
meldet sich ein elfjähriges Mädchen und meint : „Man bleibt
sitzen und denkt, sie wird schon von selber zu knarren
aufhören." Da ist der Mensch richtig erkannt.

Ich möchte darauf hinweisen, daß diese Art der ethischen
Anregung, wie ich sie hier vorschlage, in Amerika schon
außerordentlich weit verbreitet ist, ja gerade auch in der Seelsorge
für Waisen und für pathologische und entartete Kinder. Ich
erinnere mich an ein Settlement im irischen Viertel in New-
York. Ein junger Mann hatte 400 Knaben gesammelt, ein
Haus gekauft und hat diese 400 Knaben zu lauter kleinen
Klubs organisiert für Mandolinen - Spiel, Deutsch - Unterricht,
Englisch-Unterricht ; daneben hielt er auch in jeder Woche 2 — 3
Stunden über ethische Fragen ab. Es war hochinteressant, wie
er alle diese Knaben dazu bringen konnte, über ihre ethischen
Konflikte sich auszusprechen, davon zu erzählen, wie sie dazu
gekommen sind, ihre moralischen Anschauungen, ihre Ansicht
über Ehre und Unehre, Recht und Unrecht auszusprechen, und
wie er Anlaß nahm, diese Ansichten allmählig zu korrigieren
und zu entwickeln, dadurch, daß er immer die Entwickeltern
die Andern widerlegen ließ, dadurch engagierte er die Kinder
selbst für ihre eigenen höheren Ueberzeugungen.

Ich erinnere mich an einen Fall : Es sagte einer der Knaben,

die meist sozialistische Eltern hatten : „Ja, mit der Ethik,
mit der Moral ist es nichts ; erst müssen wir eine neue Gesellschaft,

neue Zustände schaffen, dann wird die Ethik von selbst
kommen". Der Lehrer sagte zu ihnen: „Ihr habt ganz recht,
wir müssen neue Zustände schaffen, eine neue Gesellschaft ist
nötig, aber diejenigen, welche diese neue Gesellschaft schaffen,
müssen sich dazu heiligen und dazu vorbereiten, sie müssen
sich reinigen von jeder häßlichen Leidenschaft, von jeder Selbstsucht.

Die soziale Reform ist ein heiliges Werk, da ist man
auf heiligem Boden, und gerade, um eine neue Gesellschaft zu
schaffen, braucht man Menschen, die vollständig selbstlos sind,
die sich von ihren niederen Leidenschaften, von allem Haß,
von allem Neid und aller Eigensucht befreit haben." Und wie
die Kinder dafür hellhörig wurden; wie sie zu begreifen
anfingen, wie man zur sozialen Reform nur gelangt durch eine
innere Reform, durch eine Reformation des einzelnen Menschen.
Der Lehrer schloß dann daran an: „Ich weiß nicht, ob jemand

3



— 34 —

von uns die Mitmenschen verbessern kann und die Welt
verbessern kann, aber einen Menschen habt ihr, den könnt ihr
ganz gewiß reformieren; wer ist das?" Und da antworteten alle:
„Ich selbst; das ist der Mensch, den ich wirklich bessern kann".
Ich erinnere mich, daß das großen Eindruck machte auf die
jungen Leute. Und gerade diese Art von Anregungen ist sehr
wichtig; gerade heute, wo die Lehre von der Allmacht des
Milieus in immer weitere Kreise dringt und das Gefühl der
persönlichen Verantwortlichkeit zersetzt. Da muß man stark
dagegen wirken, ohne daß man deshalb die Ueberzeugungen
anzugreifen braucht, von denen die Kinder im Elternhause
durchdrungen worden sind.

Ich möchte nun, soweit die Zeit reicht, noch ein paar
allgemeine Gesichtspunkte aufstellen, wie man eigentlich und
von welchen Gesichtspunkten aus man eine solche Einwirkung
auf die Kinder einleiten kann. Schopenhauer hat einmal gesagt:
„Moral predigen ist leicht, Moral begründen ist schwer". Warum
ist eigentlich Moral begründen so schwer?

Moral begründen heißt eine Forderung von außen
übersetzen in den inwendigen Menschen, eine Forderung von außen
mit dem innersten Kern der Persönlichkeit verschmelzen. Das
ist gerade die schwierige Aufgabe. Daran scheitern die meisten
Moral-Begründer ; sie - verstehen nicht, das innerste Lehen des
Kindes mit dieser äußern Forderung zu vermählen, die Forderung

dem Kinde verständlich zu machen als etwas, das Bezug
hat auf sein eigenstes, innerstes Dasein. Sie werden fragen :

Was soll das heißen; diese Vermählung der äußern Forderung
mit dem innersten Leben? Soll das heißen, daß wir dem Kinde
das Ethische darlegen als einen wohlverstandenen Egoismus?
Soll das darauf hinausgehen, daß man dem Individuum zeigt,
daß es am besten auf seine Rechnung kommt, wenn es mit der
Moral geht? Das wäre ganz falsch und stände im Widerspruch
zum Leben. Das höhere Leben wird immer für den natürlichen
Menschen in Gestalt des Kreuzes erscheinen; das höhere Leben
steht immer im Widerspruch zum niedern Selbsterhaltungstrieb.
Meine Damen und Herren Sie kennen alle das Wort von der
„anima naturalitër Christiana", das Wort, daß die Seele von
Natur Christin ist. Hier haben wir einen Fingerzeig für die

richtige Methode. Das Christentum ist gerade auch in der
Pädagogik das größte Ereignis, es hat' uns vorbildlich die
Aufgabe gezeigt, wie man den Menschen von innen fassen kann,



— 35 —

statt ihn nur von außen zu kommandieren. Um welche innere
Anlagen handelt es sich da? Was heißt das, die Seele ist von
Natur eine Christin? Wie kündigt sich das an, daß unsere
Seele von Natur eine Christin ist? Es kündigt sich uns das
darin an, daß diese Seele im Menschen ein natürliches
Verlangen hat nach Freiheit von der Körperlichkeit, daß jeder
Mensch das dunkle Verlangen hat nach der Herrschaft des
Geistes über die Materie. Dieser Selbsterhaltungsdrang des
Geistes in uns gegenüber der Materie ist fast in jedem Menschen
zu finden und darin zeigt sich gerade die anima Christiana, die
Seele, die sich zu entfalten drängt, sich vom Körperlichen zu
lösen drängt, die mit dem ewigen Urquell sich wieder zu
vereinigen verlangt. Diese dunkle Freiheitssehnsucht der Seele,
die schon im Heidentum sich kund gab, ist durch die Erscheinung

Christi, ich möchte sagen, zum höchsten Bewußtsein ihrer
selbst gelangt, die Erscheinung Christi, die sich als höchste
Erfüllung und Vollendung dessen darstellt, was Freiheit, geistige
Freiheit ist. So erwacht dieses Freiheitsbewußtsein des
Menschen zu seinem höchsten Bewußtsein in der Gestalt Christi.
Nun spreche ich in diesem Zusammenhange nicht von der
religiösen Einwirkung, sondern nur von rein ethischen Einwirkungen
und sage : Wir müssen dieses Freiheitsverlangen der Seele über
seine wahren Mittel und seine tiefsten Konsequenzen aufklären,
um das Ethische in die innere Welt des Kindes zu übersetzen.
Wenn wir das Ethische, die ethische Forderung anknüpfen an das

Verlangen, an das heroische Verlangen eines Kindes, Herr zu
werden mit dem Geist über den Körper, wenn wir damit die ethische

Forderungverknüpfen, dann haben wir auch die innerste Persönlichkeit

des Kindes dafür gewonnen. Nietzsche hat einmal
gesagt : Wirf den Helden in deiner Seele nicht weg Ja, es ist
wichtig, daß man bei der Erziehung den Helden nicht auf
der Seite läßt, sich nicht an den Knecht wendet im Kinde,
sondern an den Helden, an die „anima", daß man ihm zeigt, daß
das Ethische auch ein Weg ist zur geistigen Befreiung, zur
Festigung des Willens, zur Herrschaft der Seele über den
Körper. Wenn sie die Darstellungen betrachten, in denen die
alten Meister die Gèburt Christi darstellten, so werden sie
immer dargestellt finden das Jauchzen aller Kreatur beim
Erscheinen des Erlösers: Daß der Mensch, wenn die höchste Wahrheit

in gebietender Majestät ins Leben kommt, es nicht als eine
Last empfindet, sondern als eine Freude, als eine Erlösung, und

3*



- 36 —

in diesem Sinne soll man dem Kinde auch alles Ethische, jede
höhere Forderung nahe bringen, daß sie ihm nicht als ein Zwang
erscheint, als ein Gebot der Knechtschaft, sondern als eine
Erlösung für das Geistige in ihm selbst, welches damit zur
Entfaltung, zur Uebung und Betätigung gebracht wird. Nietzsche
hat einmal gesagt: Der Erzieher soll der Befreier sein. Und
das ist richtig. Der Erzieher soll Befreier sein, derjenige, der
die innersten Kräfte der Persönlichkeit löst dadurch, daß er
ihr immer höhere Aufgaben stellt. Wenn der Lehrer es nicht
versteht, sich mit dieser Freiheitssehnsucht der Seele zu verbünden,
wenn er seine Forderung nicht zu übersetzen versteht in die
Sprache der Freiheit, dann wird er es erleben müssen, daß die
Freiheitssehnsucht des Menschen gegen das Ethische aufsteht und
sich mit der niederen Natur verbündet. Schon darum ist es

wichtig, daß der Lehrer es versteht, alle diese Forderungen in
die Sprache der Kraft und Freiheit zu übersetzen, daß er dem
Kinde die richtigen Mittel und Wege weist, sein Freiheitsver-
langen zu betätigen, daß er die Mißverständnisse beseitigt,
durch die das Kind seinen Freiheitsdurst auf falsche Weise zu
löschen sucht. Das Großartige gerade in der christlichen Reli-
gion ist ihre hohe Ehrfurcht vor der menschlichen Persönlichkeit.

Diesen Respekt vor dem Geistigen im Menschen zeigt sie

gerade dadurch, daß sie ihre ethischen Forderungen stets auch
der Seele als ihr eigenstes „Heil" darstellt. In den Briefen
Pauli sehen sie ja auch den Protest des Paulus gegen die
„Knechtschaft des Gesetzes". Sie finden dort denselben
Gedanken, daß die bloße Moral eine Knechtschaft ist für den

Menschen, wenn sie nicht übersetzt wird in das Freiheitsstreben
des Menschen, wenn sie dem Menschen nicht zeigt, daß das,
was er in Selbstüberwindung als Opfer bringt, auch eine
Erhöhung seines eigenen innersten geistigen Lebens ist. Man hat
so oft der religiösen Moral-Begründung vorgeworfen, daß sie etwas
Rückständiges sei und eine Gebundenheit mit sich bringe, die
des freien Menschen nicht würdig ist. Ich sage, gerade
diejenigen Menschen, die ohne Religion ihre Moral begründen,
leben in der Knechtschaft des Gesetzes, diese Menschen sind
die Gebundenen, während gerade der M'ensch, der seine Moral
religiös begründet, sie eben dadurch mit dem Freiheitsverlangen der
Persönlichkeit in Beziehung setzt und sie davor rechtfertigt.
Nun möchte ich diesen Gesichtspunkt anwenden auf die Frage
der Disziplin. Es ist so sehr wichtig, daß die Disziplin über-



- 37 —

all Rücksicht nehme auf diese „anima Christiana", daß der Lehrer
keine Forderung des Reglements und keine Forderung der
Disziplin stellt, welche er nicht rechtfertigt vor diesem Freiheitsverlangen

der Seele und daß der Lehrer, wenn er vom Kinde
Einschränkung und Repression verlangt, sie rechtfertige, indem
er zeigt, daß es zugleich ein Mittel ist für die Stärkung der
Willenskraft, der Herrschaft des Geistes über den Körper.
Schon Goethe sagte in diesem Sinne, man solle keine Forderung
der Höflichkeit z. B. übermitteln, ohne zugleich ihren geistigen
Sinn dem Kinde darzustellen. Das ist sehr wichtig. Pestalozzi
hat darauf hingewiesen, daß die bloße Dressur nicht nur ethisch
gleichgiltig sei, sondern sogar ethisch gefährlich, weil sie das

Kind gewöhnt, zu handeln, ohne daß der Geist mitwirkt. Darum
soll man es sich nicht zu bequem machen und einfach
kommandieren und reglementieren und sagen, du sollst, sondern man
sollte auch dem Kinde zeigen, in welcher Beziehung aller
Gehorsam und alle Selbstverleugnung zu dieser anima Christiana
steht, zum Verlangen der Seele nach wahrhaft, persönlicher
Lebensentfaltung. Ich würde z. B. gerade mit ältern Kindern,
die nicht gerne gehorchen wollen, in diesem Sinne über Gehorsam
sprechen, ihnen zeigen, daß Gehorsam nicht eine Knechtschaft
ist, sondern ein Mittel zur Freiheit, indem es dem Menschen
hilft, den Trotz zu brechen. Ich würde zeigen, wie viele
Menschen Sklaven ihres eigenen Willens sind, weil sie der
Eigensinn wie ein böser Zauber in der Gewalt hält, und wie
es zur Freiheit des Menschen gehört, daß er die Herrschaft
über seinen eigenen Willen erlange. So kann man nicht nur
Disziplin und Gehorsam, sondern auch alle andern Forderungen
ins Geistige übersetzen. Pestalozzi hat in seinem Buch „Lien-
hardt und Gertrud" darauf hingewiesen, wie Gertrud sogar das

Baumwollspinnen, die einfachste Arbeit, „geistig und gemütlich"
zu beleben gewußt habe. So kann man jede mechanische Arbeit
mit dem geistigen Leben des Menschen in Beziehung setzen.
Meine Damen und Herren In unserer modernen Kultur ist
gewiß die Naturwissenschaft, die.Technik ausgezeichnet entwickelt,
die psychologische Technik aber ist geradezu kindlich in der
Art, wie man heute ohne irgend welche tiefere geistige
Begründung den Menschen zur Ethik erziehen will. Es ist oft ganz
horrend, was für Vorschläge gemacht werden gerade im Kreise
derer, die Moral ohne Religion begründen wollen. Wenn man
nicht in der Sprache der Seele redet, kann man auch
die Seele nicht gewinnen und in Bewegung setzen.



— 38 —

Darin liegt ja gerade die ungeheure Leistung des Christentums,

daß das Christentum alles äußere Werk, alle äußere
Arbeit mit dem innersten Kern der Seele in Verbindung
setzt und dadurch die innerste Seele des Menschen interessiert
für diese Arbeit. Der wahre Erzieher muß es verstehen, das,
was er verlangt, in das innerste Heiligtum, in das innerste
geistige Leben des Menschen zu übersetzen. In der jetzigen
Zeit legt man von Seiten der experimentellen Psychologie große
Bedeutung auf Ermüdungsmessungen. Das sind aber ganz
mechanische Methoden und Gesichtspunkte. Es kommt darauf an, daß
man im Kinde die unerschöpfliche geistige Kraft wecke und ihm
ein neues, tieferes Interesse an der Arbeit gebe, auch wenn
diese langweilig ist ; dann kennt der Mensch die Ermüdung gar
nicht. Da sind schier unerschöpfliche Quellen von lebendiger
Kraft. Es kommt also darauf nicht an, die Zucht preiszugeben
und die Disziplin, sondern die Disziplin zur Selbstdisziplin zu
machen, das tiefere Interesse der Kinder für ihre Aufgaben zu
gewinnen. Ich möchte das noch an einigen Beispielen klar
machen. Nehmen sie z. B. die Forderung der Pünktlichkeit.
Die Pünktlichkeit ist etwas, das dem Kinde als etwas ganz
Aeußerliches erscheint. Nirgends spürt das Kind mehr den

Zwang der Schule und des Reglements als in der Pünktlichkeit.
Da ist die Knechtschaft des Gesetzes, die sich dem Kinde
aufdrängt. Darum ist es sehr notwendig, daß die Forderung der

Pünktlichkeit in Verbindung gesetzt wird mit dem, was ich anima
Christiana nannte : daß das Kind geistig interessiert wird für
die Pünktlichkeit, indem gezeigt wird, daß die strenge
Selbsterziehung zur Pünktlichkeit ein Mittel ist zur Vergeistigung
des Menschen, zur Stärkung des Willens. Ich möchte Ihnen
zeigen, wie ich das mit den Kindern besprochen habe. Ich
hielt im Unterricht streng darauf, daß niemand zu spät kommt,
weil ich diese Exaktheit für ein wichtiges Fundament der
Charakterbildung halte. Darum habe ich, als die Kinder anfangs
zu spät kamen, gefragt: Was für Entschuldigungen gibt es,
wenn man zu spät kommt Die Kinder haben eine Fülle
von Ausreden herbeigebracht : „Wenn man Nasenbluten
hat ; wenn auf der Straße gebaut wird und man einen

Umweg machen muß; wenn einem die Mutter noch eine
Kommission aufträgt; wenn man Besuch bekommt ; wenn man vorher
eine andere Stunde hat und der Lehrer nicht rechtzeitig schließt
etc. Ich habe gefragt sind diese Ausreden triftig? Gibt es für



— 39 —

den Menschen, der wirklich ernstlich zur rechten Zeit kommen will,
irgend eine Ausrede Es war interessant, wie die Kinder Schritt
für Schritt alle Ausreden selber widerlegten. Und ich habe
gezeigt, daß, wenn man wirklich mil, diese Hindernisse nicht
existieren und ich habe an Schillers Bürgschaft erinnert, wie
Möros zur rechten Zeit kommt, und wie er sich nicht durch die
Räuber und die angeschwollenen Flüsse aufhalten läßt.
Anknüpfend hieran zeigte ich, wie viele Menschen sich durch
Zufälle regieren lassen und wie man gerade bei der Pünktlichkeit
zeigen kann, daß man Herr ist über das Milieu, über die Zufälle,
daß man nicht rechts und nicht links sieht, sondern den Weg
gradaus geht. So sehen Sie, wie die Erziehung zur Pünktlichkeit

von großer Bedeutung ist für die Charakterbildung, indem
ja „Charakter" überhaupt darin besteht, daß man nicht rechts
und nicht links sieht, sich durch keinen Reiz und keine Störung
von außen ablenken läßt von der geraden Richtung. So ist der
Wille zur Pünklichkeit geradezu eine äußere Suggestion, die
dem Menschen hilft charaktervoll zu werden, sich zu gewöhnen
an das Gerade-Losgehen aufs Ziel. Von diesem Gesichtspunkte
aus habe ich mit den Kindern gesprochen und ihr Interesse
für die Willensübung zu gewinnen gesucht, die in der
Leistung der Pünktlichkeit liegt — ich habe mich nicht
mehr zu beklagen gehabt, sie sind von da an absolut
pünktlich gekommen. Und wenn in den ersten Stunden
jemand um eine Minute zü spät kam, ging eine freudige
Erregung durch die Klasse, weil der Betreffende die Entschuldigung
angeben mußte. Die Klasse widerlegte dann die Entschuldigung
und einigte sich darüber, daß die Ausrede ungültig sei. Ein
schwieriger Hinderungsgrund in Pünktlichkeit war der : wenn
eine Mutter krank ist und bittet, man solle noch eine Kommission
zur Apotheke machen. 1st das eine triftige Entschuldigung
fragte ich die Kinder. Allgemeines Schweigen. Endlich sagte
ein Mädchen: Wenn man wirklich zur rechten Zeit kommen will,
dann hätte man schon eine halbe Stunde vor Schulbeginn fragen
sollen : Ich möchte zur Zeit in die Schule kommen ; wenn du
eine Kommission hast, bitte, sage es mir jetzt schon. Da zeigt
sich, wie der starke Wille den Menschen den richtigen Weg
finden läßt. Auf diesen Punkt möchte ich Sie besonders aufmerksam

machen ; dadurch wird gleichsam die Wirbelsäule des
Charakters begründet ; nicht die großen Lehren, sondern die kleinen
Gewohnheiten sind das Fundament und erst, wenn man diese dem



— 40 -
Kinde einprägt, gewinnt es für die großen Lehren das richtige
Verständnis. Dann noch ein anderer Punkt: Das Lachen. Man
wird im Unterricht gestört durch Lachen der Kinder. Da
fahren die einen mit Ohrfeigen und Arrest dazwischen, die
Andern lassen es sich gefallen. Wir stehen hier vor dem Gegensatz

zweier Richtungen : die alte Schule, die mit der höchsten
Strenge alles unterdrückt und die moderne, die amerikanische,
die die Kinder ruhig lachen und plaudern läßt — sie dürfen
sogar in der Klasse herumspazieren ; ja ich sah sogar einmal
einen Knaben aufstehen, um nach dem Thermometer zu sehen.
Als ich den Lehrer hierüber interpellierte, sagte er : warum soll
ich die Kinder zwingen? Die Jugend will sich ausleben. Warum
soll ich sie quälen mit ßeglemten, mit Drill? „Ich bin gegen
euern preußischen Drill." Zwischen den hier gekennzeichneten
Extremen gibt es einen Mittelweg: Es soll ja strenge Zucht sein,
aber die Kinder selbst sollen für die Strenge gewonnen werden ;

die Zucht soll nicht seelenlos sein ; das innerste Interesse der
Seele soll gewonnen werden. So wollte ich den Kindern
beibringen, daß die Herrschaft über das Lachen von großer Bedeutung

für das Leben ist. Ich habe die Frage gestellt: „Wozu
kann der Mensch es im Leben gebrauchen, wenn er die
Herrschaft über das Lachen gewinnt? Da antwortete ein Knabe,
der offenbar eine peinliche Erinnerung hatte: „Wenn man
Besuch vom Lande bekommt," Ich zeigte den Kindern auch, daß
die Menschen, die jedem Gelächter nachgeben, schwache Charaktere

sind : sie sind anfällig gegenüber jedem äußern Reiz. Ich
habe dann die Frage gestellt, wie man das übt, die Herrschaft
über das Lachen : Ist nicht die Schule eine ausgezeichnete
Gelegenheit, sich in der Herrschaft über das Lachen zu üben,
besonders, wenn man neben einem Kameraden sitzt, der beständig
lose Bemerkungen macht? Da sehen Sie, wie man die Konflikte
in der Schule benützen kann als Uebungsmittel des Willens.
Ich hatte zwei Kinder, die über alles lachten; überall fanden
sie etwas Komisches und zischelten es einander zu. Schließlich
habe ich die Kinder durch Appell an den Wunsch nach
Herrschaft des Willens über das Lachen dazu gebracht, daß sie
ohne Disziplinarmittel das Lachen einstellten. Ich habe ihnen
zuerst vorgeschlagen, aus einander zu sitzen; ich habe aber
gesagt, es sei viel schwerer, das Lachen zu überwinden, wenn
sie neben einander sitzen bleiben. Ich habe dann mit allen
Kindern eine Uebung veranstaltet und gesagt: Ich will euch



- 41

eine komische Geschichte erzählen und sehen, oh ihr es fertig
bekommt, nicht zu lachen. Und es war wirklich, ich muß es

gestehen, für mich selber sehr schwer, nicht zu lachen, als die
Pointe herannahte. Es war rührend zu sehen, mit wie eisernen
Mienen die Kinder dasaßen.

Ich erlaube mir nun zum Schlüsse ein par Bemerkungen
über die Frage der Selbstbeherrschung überhaupt, die ja
so außerordentlich wichtig ist gerade auch gegenüber
entarteten, pathologisch belasteten Kindern. Wenn. Sie die
Kinder an Selbstbeherrschung gewöhnen wollen,, können Sie
nichts Besseres tun, als daß Sie die Selbstbeherrschung
darstellen als ein Mittel zur Freiheit. Das Kind ist ein Wesen
das wachsen will und daher muß die Forderung, die dem Kinde,
nahe gebracht wird, die es sich assimilieren soll, übersetzt werden

in diese Sprache des Wachstums, und sie muß sich legitimieren
vor diesem Gesetze des Wachstums. Jede Repression, die Sie vom
Kinde verlangen, müssen sie darstellen als Mittel zum Wachstum,
als Mittel die Kräfte des Willens und des Geistes zu stärken.
Wenn Sie von diesem Gesichtspunkte aus Anregungen erteilen, werden

Sie immer das Interesse des Kindes finden. Die Kinder haben
z. B. ein lebhaftes Interesse an Uebungen in der Selbstüberwindung
auf dem Gebiete des Nahrungstriebes. So z. B. veranstalteten
die Knaben in einer deutschen Erziehungsanstalt hinter dem
Rücken des Lehrers Versuche zur Ueberwindung des Ekels,
indem sie lebendige Maikäfer und Raupen aßen. Ich will solche
Uebungen nicht empfehlen; ich will nur zeigen, Welches
Verlangen im Kinde liegt. Es war für mich selber eine ganz neue
Entdeckung; ich mußte sogar einen Riegel vorschieben, als ich
von den Eltern hörte, was für halsbrecherische Uebungen die
Kinder zu Hause machten, um sich das Aeußerste an
Ueberwindung zuzumuten. Statt dessen sehen wir oft, wie Kinder,
wenn sie eine Suppe nicht essen wollen, eine Ohrfeige bekommen
oder daß man sie grob anfährt. Das ist eine tierische Dressur
und der Trotz des Kindes dagegen ist oft nicht blos ein Trotz
des Fleisches, sondern ein Trotz des Geistes, der Seele, die nicht
berücksichtigt wurde bei der Forderung. Das Kind will nicht
wie ein trotziges Pferd' oder wie ein Hund erzogen werden,
sondern als geistiges Wesen; nur wer sich vor seinem Geiste
verneigt, der wird für seine Forderung Gehör finden. Wenn Sie
das Kind erziehen wollen, gerade das nervöse Kind, den Ekel
zu überwinden, ist es nicht gut, das bloß durch äußern Zwang



— 42 -
zu tun. Ich behaupte vielmehr und ich bin in dieser Beziehung
durch Aerzte belehrt worden, daß der bloße äußere Zivang,
unangenehme Speisen zu essen, nicht nur äußerer Schaden für die
Nerven, sondern sogar ein innerer Schaden der Gesundheit sein
kann ; aber dieser Schaden kann vermieden werden, wenn man
die geistige Energie des Kindes weckt, so daß es sie konzentriert
auf den Willen, sich zu überwinden, daß es dann den Ekel gar
nicht mehr spürt; dann ist auch keine Gefahr mehr vorhanden
für die Gesundheit. Ich habe. über diese Frage mit Nervenärzten

gesprochen und immer habe ich die Antwort erhalten, daß
der richtige Ausweg weder das Sich-Gehen-Lassen noch brutaler
Zwang ist, sondern Selbstzwang, Selbstdisziplin. Diese Uebungen
und dieses Interesse des Kindes an solchen Uebungen will ich
Ihnen noch an einem andern Beispiele vor Augen führen. Ein
Vater erzählte mir, sein achtjähriges Mädchen habe sich
vorgenommen, nicht mehr den Abreißkalender zu früh abzureißen. Es
hatte nämlich die Leidenschaft, den Kalender immer vorher
abzureißen. Da sehen Sie, wie das Kind diese allgemeinen Anregungen
benützt, wie es sich selber auf dem Gebiete übt, wo es am meisten
Gefährdung spürt. Es ist das gerade ein Beispiel, wie lebhaft
sich das Kind interessiert. Es ist diese Uebung in der
Selbstbeherrschung nach vielen Richtungen hin von allergrößter
Bedeutung für die Charakterbildung. Auch für die Nervengesundheit,

für die Innervation des Gehirns ist sie von größter
Bedeutung, und je mehr Uebungen ich auf diesem Gebiete mache,
um so mehr stärke ich die Kontrolle des Gehirns. Dann hat
die Selbstbeherrschung des Menschen die Bedeutung, daß sie
den Menschen hindert, übereilt zu handeln, daß sie es dem
Menschen möglich macht, immer aus seinen tiefsten Gedanken
heraus und nicht aus den augenblicklichen Reizen und Impulsen
heraus zu handeln. Marie v. Ebner-Eschenbach hat einmal
gesagt; „Die Herrschaft über den Augenblick ist die Herrschaft
über das Leben". Und zur Herrschaft über den Augenblick
erziehen wir das Kind, wenn wir es Uebungen machen lassen
auf dem Gebiete der Selbstüberwindung. John Stuart Mill hat
gesagt: „Wer sich nie etwas Erlaubtes versagen lernt, wird
sich auch nicht etwas Unerlaubtes versagen können". Das ist
sehr wichtig. Dieser Gesichtspunkt ist für unsere ganze
Erziehung von großer Bedeutung. Es ist sehr notwendig, auch
für die sexuelle Gefahr, daß man die Kinder solche Uebungen
machen lasse in der Herrschaft über den Nahrungstrieb, den



— 43 —

Vergeltungstrieb und den Zorntrieb, schon in jungen Jahren,
dann werden sie, wenn die großen Versuchungen kommen, die
geistige Kraft und die Willenskraft haben, darüber Herr zu
werden. Da braucht es dann keine große Aufklärung mehr,
sondern der Mensch hat dann eine vornehme Tradition, mittelst
derer er dazu gedrängt wird, immer den Geist über das Fleisch
Herr werden zu lassen. Dann noch ein Gesichtspunkt. Wir
haben beim Klavierunterricht und beim Turnunterricht überall
die pädagogische Methode, daß wir sozusagen die Uebungen
zerlegen, daß man das eigentlich Schwere an der Uebung besonders
üben läßt. Z. B. beim Turnunterricht läßt man bei einer
komplizierten Uebung zuerst Armübungen, Muskelübungen machen ;

schließlich wird alles kombiniert. Und dieser Gesichtspunkt ist
auch für die moralisch-pädagogische Erziehung wichtig, daß man
bei jeder Tugend das Schwierigste, die Selbstüberwindung, übt,
daß man sich selbst Gewalt antun lernt. Darum sind diese

Willensübungen bei jeder Art von Erziehung, auch für die
Erziehung zur Liebe, von sehr großer Bedeutung, weil auch bei der
Liebe das Schwerste immer die Selbstüberwindung ist, das Herr-
Werden über den natürlichen Menschen. Gerade dieser Gesichtspunkt

ist für die religiöse Erziehung von nicht zu
unterschätzender Bedeutung. Franz v. Assisi hat gesagt: „Quanto
fa, tanto sa". „Man weiß nur so viel, als man tut". Nur
dadurch, daß ich mich überwinde, daß ich Herr werde über
mein Fleisch, lerne ich den Geist kennen. Das ist auch für die
Erziehung zur Religion sehr beachtenswert. Nur dadurch, daß
ich die Herrschaft des Geistes über das Fleisch kennen lerne
durch Uebung, nur dadurch, daß ich die Majestät dieses Geistes
selber in mir erfahre, nur dadurch lerne ich an den Geist glauben.
Es war schon im alten Griechenland Sitte, daß diejenigen, welche
in Eleusis an die Unsterblichkeit zu glauben lernen sollten,
zuerst Uebungen im Fasten, sowie andere asketische Uebungen
machen mußten. Erst wenn der Mensch die Stärke seines Geistes
kennen gelernt hat, wenn er triumphiert hat über das Fleisch,
dann bekommt er eine Ahnung davon, daß er etwas Ewiges in
sich hat. So sind auch diese Anregungen für die religiöse
Erziehung von allergrößter Bedeutung.

Ich möchte zum Schlüsse nur noch ein Wort sagen über
die Frage der Disziplin, indem ich alles, was ich Ihnen hier
vorgetragen habe, darauf anwende. Ich möchte betonen, daß es

gerade in der Schweiz, als einem demokratischen Lande, darauf



-,44 -
ankommt, die Disziplin in Einklang zu bringen mit dem Geiste
der Demokratie; die Vorbereitung für das Vaterland muß gerade
in einem demokratischen Lande darin bestehen, daß man die
Dehlingen zur Selbstverantwortung und Selbstregierung, die
Erziehung zu freien Bürgern schon in der Schule kultiviert und in
den Mittelpunkt stellt, daß man die Methode der Schuldisziplin
nicht anpaßt an den Zarismus und an das autokratische Regiment,
an die „Monarchie", sondern anpaßt an den Geist der Demokratie.
Daher ist es notwendig, daß auch in der Anstaltserziehung
immer mehr die bloße Autokratie des Lehrers ersetzt wird durch
eine Mitwirkung der Kinder an ihrer eigenen Erziehung. Unter
solcher Mitwirkung und Mitregierung verstehe ich vor allem
auch das, was ich vorhin schon bezeichnet habe als den Appell
an das Geistige im Menschen, an seine Freiwilligkeit gerade
dort, wo es sich um starke Zumutungen an die Selbstüberwindung

handelt. Wir sind leider oft zu müde und zu bequem,
um die Anordnungen, die wir dem Kinde geben, immer in die
Welt des Kindes zu übersetzen. Wir begnügen uns oft damit,
daß wir das Recht des Stärkeren ausnützen und kommandieren.
Wenn wir beim Arbeiten, beim Lesen und Schreiben, durch die
Kinder gestört werden, stellen wir sie vor die Türe, statt sie
als Gentlemen zu behandeln und ihnen unsere Forderungen und
Bedürfnisse verständlich und klar zn machen. Es ist viel besser,
daß der Lehrer nicht das Recht des Stärkeren ausnützt, sondern
demokratisch regiert, immer die Mitwirkung der Kinder zu
benützen weiß. Dazu gehört auch, daß der Lehrer immer regiert
mit den Besten aus der Klasse. In Amerika habe ich gesehen,
daß die Lehrer oft mit Knaben von 15 und 16 Jahren,
wahrhaften Flegeln, fertig wurden durch den Appel an die „public
opinion" ; sie herrschten mit den Besten aus der Klasse über die
schlechten Elemente. Dadurch, daß man in der Art des Umganges
mit den Schülern an die edlen Elemente appelliert, kann man das

ausnützen zur Beherrschung der schlechten Elemente. Daher sollte
der Lehrer,der Erzieher, immer mit seiner Klasse, mit seinen
Schülern verkehren wie mit gentlemen ; dadurch sichert er sich die

Zustimmung der Besten und mit diesen beherrscht er die ganze
Klasse. Diese Achtung des Lehrers vor dem Kinde ist gerade
in einem demokratischen Lande, wo alles so abhängig ist von
der Selbstachtung und der Selbstverantwortung, nicht zu
entbehren. Und es ist gerade eine Gefahr für temperamentvolle
Lehrer, daß sie zu sehr dreinfahren und zu sehr mit Zwang



— 45 —

regieren und dann wohl Augenblickserfolge erreichen, statt daß
sie die besten der Kinder zur Mitwirkung heranziehen. Dostojewski
hat in seinen Memoiren darauf hingewiesen, daß in Rußland
gewisse Kommandanten in den Gefängnissen die niedrigsten
Sträflinge um die Finger wickeln können, indem sie dieselben
mit einem gewissen Respekt behandelten, und dadurch den letzten
Rest von Menschenwürde in den Sträflingen wach hielten und
wach riefen. Ich möchte das anwenden als einen Gesichtspunkt
gegen die Prügelstrafe, gerade in der Demokratie, weil die

Prügelstrafe mit einem Verlust an Selbstachtung verbunden ist.
Man kann sehr leicht Augenblickserfolge mit der Prügelstrafe
erreichen, aber das rächt sich im spätem Leben der Zöglinge.
Im späteren Leben wird ein solcher Mensch keinen rechten
geistigen Halt haben ; er ist zu sehr von aussen beherrscht
worden und das Innere ist nicht genügend entwickelt, ja sogar
ertötet worden, und solche Menschen fallen dann im späteren
Leben, wenn sie auch im Schulleben sich aus Furcht vorStrafe
gehalten haben. Meine Damen und Herren Es ist kein Zufall,
daß in Amerika, Belgien und Frankreich in allen Anstalten für
Indisziplinierte die Prügelstrafe radikal abgeschafft ist. Demoor,
ein Belgier, sagt in seinem Buche über „anormale Kinder" :

Jede Prügelstrafe ist abzuschaffen, erstens, um Eingriffe in das

Nervensystem zu verhindern, und zweitens, weil gerade für diese
Kinder die Weckung des Ehrgefühls von der allerentschiedensten
Bedeutung ist. Da ich von der Disziplinarstrafe spreche, möchte
ich noch erwähnen, daß meiner Ansicht nach das Allerwichtigste
ist, überhaupt nicht zu viel zu verweilen, weder mit Gedanken
noch mit der Tat bei den augenblicklichen Delikten und
Vergehen, daß die Lehrer vielmehr die Erziehung darauf einstellen,
daß sie, wenn die Kinder einmal das Rechte tun, das dann
unterstreichen und beloben. Wenn das Kind unter schwierigen
Umständen die Wahrheit sagt, muß man das unterstreichen und
ihm zeigen, welche Bedeutung das hat und welche Freude es
einem macht. Wenn man z. B. einem Kinde beibringen will,
die Türe leise zuzumachen, dann darf man ihm nicht eine
Ohrfeige geben, wenn es sie zuschlägt, sondern man paßt genau auf,
wenn es die Türe einmal leise schließt — dann unterstreicht
man das und sagt: „Ich sehe, du wirst ein gentlemen und ich
bin erstaunt, wie du zunimmst an Bildung; das freut mich".
Wenn Sie dagegen dem Kinde eine Ohrfeige [geben, sind Sie
selber erregt, dann können Sie erleben, daß sich die Kinder



— 46 -
hinter der Türe treffen und sagen: „Heute ist er wieder mal
nervös!" Also lieber ermutigen als tadeln! Es scheint mir,
um zu schließen, daß in der kommenden Kultur die Erziehung
in dem Sinne, wie ich es hier gezeigt habe, immer mehr in den

Vordergrund aller Kulturfragen treten wird. Nicht nur an der
Verbrecherlrage sehen wir, wie immer mehr das Erziehungsprinzip

in den Vordergrund der ganzen Behandlung des
Verbrechers tritt, wir sehen es auch in der sozialen Frage, in der
Frage der Rassen, in allen großen Kulturfragen. Man kommt immer
mehr zur Erkenntnis, daß alle diese Fragen eigentlich nur zu
lösen sind von Innen heraus, durch Weckung des Höhern und
Geistigen im Menschen selbst, durch Erziehung. In der Orestie
des Aeschylus kommt eine großartige Stelle vor, wo die Göttinnen
der Rache, die Eumeniden „fernab donnernd die Tore der Hölle
hinter sich zuschlagen" und statt dessen geopfert wird der Göttin
Peitho, der Ueberredung. Es soll an Stelle des brutalen Zwanges
die Ueberredung treten, die sich an die innerste Seele des
Menschen wendet.

Das Schönste im Erzieher-Berufe ist ja, daß er auch seinen
Segen hat für uns selber, daß, sobald wir ernstlich uns der
Jugend widmen, wir bei uns unsere eigene Unvollkommenheit,
unsern Mangel an Selbstbeherrschung, unsere eigene Gedankenlosigkeit

bemerken in Bezug auf jedes Wort, das wir sprechen,
und daß wir selber gezwungen werden, dadurch, daß sich alle
Augen erwartungsvoll auf uns richten, selber an unserer Charakterbildung

zu arbeiten, sorgfältiger zu werden in unserem Tun und
Reden und daß wir uns selber für unsere eigene Entwicklung
höhere Ziele der Selbstdisziplin stellen. Meine Damen und
Herren Es gibt gar keinen Beruf, der schöner wäre als der
des Erziehers. Es gibt eine ganze Reihe von Berufen in der
modernen Kultur, die verbunden sind mit den größten Gefahren
für das menschliche Gewissen. Die meisten Berufe, die heute
im Leben ausgeübt werden, sind voll von schweren Versuchungen,
ja, wir wissen aus Bekenntnissen vieler Menschen aus allen
Ständen, daß es oft schwer ist, sein Gewissen zu retten gegenüber

all den Komplikationen, die die Aufgaben ihres Berufes
heute an sie stellen. Dagegen ist es großartig und schön im
Erzieherberufe, daß er keine Gefahr bietet für die Seele, sondern
eine tägliche Weckung und Stärkung ist für das Beste, was der
Mensch in sich trägt. —


	Vortrag des Herrn Dr. W. Förster über: "Gesichtspunkte für die ethische Einwirkung auf die heranwachsende Jugend" : 8. Mai 1906

