
Zeitschrift: Verhandlungen des Schweizerischen Armenerziehervereins

Herausgeber: Schweizerischer Armenerzieherverein

Band: 5 (1879-1883)

Artikel: Referat des Herrn H. Walder-Appenzeller, Pfarrer in Zürich über das
Thema : "die Erziehung zur Wahrhaftigkeit"

Autor: Walder-Appenzeller, H.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-805619

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-805619
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Referat des Herrn H. Watder-AppenMer^
Pfarrer in Zürich

über das Thema:

„Die Erziehung zur Wahrhaftigkeit."

Verehrte Versammlung!
Die Frage der Erziehung zur Wahrhaftigkeit, über welche ich heute

vor Ihnen zu sprechen die Ehre habe, bietet uns ein dreifaches Interesse.
Einmal ein allgemein menschliches. Denn die menschliche Natur
trägt Anlage und Trieb zur Wahrhaftigkeit in sich. Diese erscheint uns
als die Blüthe der sittlichen Entwicklung des Menschen, „der sittlichen
Mannesstärke", wie I. P. Richter sich ausdrückt. Mit eben so viel
Recht kann man sagen: Sie ist die Wurzel, aus der die Pflanze
sittlichen Verhaltens sproßt, das Fundament, auf dem sich das Gebäude
des Charakters erbaut.

Die Frage nach der Wahrhaftigkeit ist darum eine eminent menschliche,
weil tief in unserer Natur begründet, weil alle Verhältnisse menschlichen
Daseins berührend, wie kaum eine zweite, und weil erst mit der
Aneignung und Bethätigung der Wahrhaftigkeit der Mensch zur
Darstellung seiner Idee kommt.

Für uns als Erzieher und speziell als Armenerzieher hat sie aber eine

ganz besondere Bedeutung. Wir stehen in täglichem heißem Kampf um
dieses Gut. Wir wissen, daß hier der Quellpunkt liegt, aus dem entweder
Kraft des Lebens strömt, wenn es uns gelingt, seine Wasser zu heben,
oder dessen Versiegen und Vertrocknen das Ersterben der ganzen Flur
sittlicher Entwicklung eines Menschenwesens bedingt. Das Vorhandene
zu hüten und zu pflegen, das Verlorene wieder zu gewinnen, ist der
Gegenstand unseres Bittens und Seufzens, Wachens und Ringens.

Unser Gegenstand bietet darum auch ein hervorragend
pädagogisches Interesse, und es wird wenig andere im Gebiete der

Erziehung, vorab der Armenerziehnng geben, die ihm an Bedeutung
gleichkommen. Seine Behandlung in unserm Kreise ist nicht mehr und
nicht weniger, als wenn von den Truppen, die im Felde stehen und in
täglicher Abwehr des Feindes sich ermüden, Abends an den Lagerfeuern
die Frage des Sieges erörtert wird. Da gibt man sich Rechenschaft



99

über die Stärke und Kampfesnrt des Feindes; da mustert und
vervollständigt und schärft man seine Waffen; da übt man Handgriff und
Streich, Angriff und Deckung; da stärkt einer am andern das Gefühl
von der Möglichkeit, vvn der Nothwendigkeit, von der Gewißheit des

Sieges. Mit der Siegesfreudigkeit des Einzelnen aber wächst die
Siegeszuversicht und Siegeskraft des Heeres.

Endlich fehlt unserm Thema auch das Interesse einer Zeitfra ge
nicht. Ja, es darf ohne Zweifel als ein eminent zeitgemäßes bezeichnet
werde». Sage ich zu viel, wenn ich die Unwahrhaftigkeit als eine

Hauptsignatur unserer Zeit bezeichne?

In der Wissenschaft ein Aufbauschen von Hypothesen zu fertigen
Ergebnissen, zu erkannter Gewißheit, die dann doch wie Wasserhosen in
sich zerplatzen, nachdem sie eine Zeit lang die Welt durchzogen haben
niederreißend und vernichtend, was ihnen im Weg stand. Im Handel
und Gewerbe eine fieberhafte Hast nach Gewinn ohne Wahl der Mittel,
ein Lauern und Listen auf die Uebervortheilung des Andern; daneben
in's Ungeheure gesteigerte Verfälschung fast aller Lebensbedürfnisse, die
es oft liebt, ihre Blöße mit dem Mäntelchen der Kunst zu decken. Man
trinkt „Kunstwein", kleidet sich in „Kunstwvlle", schmückt sich mit imi-
tirtem Gold und Geschmeide. (Hieher gehört auch, wie in der Diskussion
mit Recht hervorgehoben wurde, das Wucherkraut des Reklamenunwesens,
das mit seinen Schwindelpreisen und erlogenen „Ausverkäufen" das
redliche Gewerbe schädigt und das Gefühl des Publikums für Wahrheit
und Wahrhaftigkeit abstumpft.) Man firnißt die Außenseite des Menschen
durch Kenntnisse und das Herz läßt man roh. Man dressirt die Jugend
den Schein zu wahren und auf den Schein zu spekuliren und nennt
das Weltklugheit. Man gewöhnt sich, lächelnde Artigkeiten in's Gesicht

zu lügen und nennt das Höflichkeit und Gewandtheit. Man glaubt
sich nicht mehr auf's Wort, sondern nur noch auf Brief uud Siegel,
und auch diese sind keine Gewähr mehr für Treue und Ehrlichkeit.
Betrug, Diebstahl, Unterschlagung, Verleumdung füllen die öffentlichen
Blätter, und je mehr sie mit List und Keckheit verbunden sind, desto
sicherer entbehren sie nicht neben der offiziellen Verurtheilung der
beifälligen Bewunderung am Wirthstisch. Das soziale und politische Leben
zerrissen in Parteien, jede nur auf Mehrung des eigenen Einflusses
bedacht und zu diesem schönen Ziele unermüdlich im Anschwärzen des

Gegners, Verdrehen seiner Absichten und Beschönigen der Flecken des

eigenen Kleides. Im häuslichen Leben so oft nach Außen Glanz und
Genuß, nach Innen Unlauterkeit und Trug, Untreue und Unfrieden,
Elend und Verkommenheit.

Ich glaube nicht zu übertreiben, sondern nur die Eindrücke
wiederzugeben, die jeder aufmerksame Beobachter gewinnt und die besonders
dem Armenerzieher auf Schritt und Tritt sich aufdrängen im Kampfe
gegen die sozialen und sittlichen Schäden unseres Volkes.



100

Und was der Franzose lächelnd als Weisheit von der Gasse prvkla-
mirt: „Nàno à la và'itá il laut un peu cls toiletta!" ist das nicht
fast durchgängig auch bei uns, selbst bei ernst gerichteten Leuten zur
Maxime geworden, nach welcher sie bewußt oder unbewußt handeln?

Rechtfertigt sich demnach die Besprechung unseres Gegenstandes
durch das vielfach große Interesse, das er von vornherein für sich in
Anspruch nimmt, so erübrigt mir nur noch einleitungsweise den Staudpunkt

kurz anzudeuten, von dem aus ich ihn behandeln werde. Es ist

natürlich, daß der Staudpunkt, von dem ans man eine Sache betrachtet,
von nicht geringem Einfluß ist auf das Bild derselben. Es macht einen

wesentlichen Unterschied, ob ich das Bild einer Landschaft von der

Ebene, etwa von der staubigen Straße aus in mich aufnehme, oder von
einer das Ganze überragenden grünen Höhe ans.

Mein Standpunkt nun ist der des Christenthums, die lichte Höhe
der in der Erlösung durch Christus vollendeten Offenbarung' Gottes.

Das Thema meiner Aufgabe lautet: Die Erziehung zur
Wahrhaftigkeit. In Frage formulirt würde sie etwa heißen:
Was ist Wahrhaftigkeit und welches sind die Mittel und Wege der

Erziehung zu derselben?

Mit dem Begriff d e r E r z i e h u n g i st d e r e n M ö g l i ch k e i t

und Nothwendigkeit zugleich gesetzt. Man kann ein Wesen

nur zu dem erziehen, was schon in ihm vorgebildet ist, wozu es Keime
und Triebe in sich trägt, wozu es in sich selbst beanlagt ist. Anderseits
ist das, wozu erzogen werden soll, noch nicht, oder nicht vollständig, oder
nicht in rechter Art vorhanden. Wie die Erziehung ihre Möglichkeit in
dem Vorhandensein von Anknüpfungspunkten, Keimen und Kräften in
dem zu Erziehenden voraussetzt, so hinwiederum ein Ziel, eine autoritativ
gegebene Idee, die, als Realität im Wesen des zu Erziehenden keimartig
vorhanden, zur vollen Entfaltung gebracht werden soll. Was nicht aus
der innern Entwicklung hervorgeht, ist Angewöhnung, Dressur; was
nicht in der gegebenen Idee als Ziel seine Berechtigung findet, ist

Verziehung.
Die dem Menschen aner schaffe ne Idee nun ist die

Gottähnlichkeit. 1. Mos. 1, 26: „Gott schuf den Menschen nach seinem
Bilde". Das Ziel der menschlichen Erziehung ist somit die harmonische
Entfaltung aller Leibes-, Geistes- und Seelenkräfte zur Aufnahme und
Darstellung des Göttlichen. Prägnant ist dies ausgesprochen in dem
Worte: „Ihr sollet vollkommen sein, gleich wie euer Vater in den

Himmeln vollkommen ist," Math. V, 48.
Gott aber, als der Inbegriff alles Guten und Vollkommenen, ist

die Liebe, l. Joh. 4, 8. Auch die Heiligkeit Gottes fällt unter den
Begriff der Liebe als die Verneinung und Vernichtung der Sünde,
welche Selbstsucht ist. Das widerspruchslose Verharren Gottes in der
Offenbarung seiner Liebe und Heiligkeit ist seine Wahrhaftigkeit.



101

Gott äußert sich in allen seinen Manifestationen sich selbst getreu, als
der, der Er ist.

Thatsächlich ist diese widerspruchslose Darstellung vollkommener
heiliger Liebe in menschlicher Weise nur einmal zur Erscheinung
gekommen in Jesus Christus, dem eingebornen Sohn Gottes, dem Menschensohn.

In ihm ist des Menschen Idee lebendige und thatsächliche Realität
geworden. Er ist die Wahrheit und das Leben.

So liegt die Wahrhaftigkeit denn auch in der Idee
des Menschen; sie ist als Anlage und Ziel unserer ursprünglichen
Natur zu eigen. Aber nur als solche, nicht auch als aus sich selbst zur
vollen Entfaltung und Darstellung kommende Kraft (virtus). Hiezu
muß der Mensch erst erzogen werden. Woher dies? Die Ursache liegt
in der Verderbniß des Menschen durch die Sünde. Diese Verderbniß
ist eine Thatsache, welche hier im Allgemeinen nicht weiter zu erörtern ist.

Wir sehen sie mit Abscheu täglich vor unsern Augen; wir finden
sie mit Schrecken in uns selbst, da wir nicht das Gute thun, das wir
wollen, sondern das Böse begehen, das wir nicht wollen. Wir empfinden
sie schmerzlich als Schuld, die uns drückt und quält. Dies Gefühl der
Schuld, das bei allen Menschen in irgend einer Weise sich findet, beweist,
daß es sich bei der Sünde nicht bloß um eine durch sich selbst zu
überwindende Unvollkommenbeit der menschlichen Natur, um einen bloßen
Durchgangspunkt von niederer zu höherer Stufe handelt. Wäre das
Böse als UnVollkommenheit der menschlichen Natur ursprünglich
eigenthümlich, woher denn das Gefühl der Unlust gegenüber demselben, das
thatsächlich unserer Natur eignet. Der Knabe empfindet keine Unlust
darüber, daß er nicht Mannesstärke oder daß er nicht den Muth des

Helden oder die Kenntnisse des Lehrers besitzt; denn er fühlt diese naturgemäß

sich überlegen. Dagegen wird schon das kleine Kind unruhig
und hat das Gefühl von Schuld und Scham, wenn es sich eines
Vergehens bewußt wird.

In der Corruption des sittlichen Bewußtseins des Menschen durch
die Sünde liegt die Nothwendigkeit einer Erziehung zur Wahrhaftigkeit
nach ihrer negativen Seite.

Haben wir so im Allgemeinen den Boden unserer Frage gefunden,
so wenden wir uns nun zur näheren Darlegung des Wesens der
Wahrhaftigkeit und ihrer Formen.

Wahrhaftigkeit hängt schon dem Wortlaut nach enge mit Wahrheit
zusammen. Diese ist logisch gefaßt: die „Uebereinstimmung des Denkens
mit dem Sein" ; die Uebereinstimmung der Erkenntniß mit der Idee des

Guten. Gut und wahr sind zwei correlate Begriffe. Das sittlich Wahre
ist das von uns erkannte, in unser Bewußtsein aufgenommene Gute,
und das Gute ist das seiner Idee entsprechende Sein, (vgl. I Mos. I.
„Gott sah an" u. s. w.) d. h. eben das objektiv Wahre.



102

Absolute vollkommene Wahrheit finden wir nur in Gott, dem

Inbegriff und der Quelle alles Guten und Wahren, alles Seins. Alle
Wahrheit außer ihm ist nur eine abgeleitete, stückweise und begrenzte,
und Wahrheit nur in dem Maße, als sie sich mit ihm und den'Offenbarungen

seines Wesens in der Natur und der Geschichte, dem Gewissen
und der heiligen Schrift in Uebereinstimmung befindet. Mit der
fortschreitenden Erkenntniß der Offenbarungen ist auch der Fortschritt der

Wahrheit als möglich und nothwendig gesetzt.

Der Mensch als geistbegabtes Wesen im Unterschiede von allen
übrigen Organismen des niedern Naturlebens hat in seinem Geiste das
Denkvermögen und damit die Fähigkeit Wahrheit in sich aufzunehmen,
sie zu erkennen. Er hat Geist von Gottes Geiste, aber in der Begrenzung
leiblichen Daseins, und ist in demselben seinem Urquell dem ewigen
Geiste, der vollkommenen Wahrheit zugewendet, die er suckt in sich und
um sich her in allen Spuren, die des Geistes Walten verkündigen. Die
Wahrheitslust im Menschen, sein unabweisbares, unermüdliches Verlangen
nach der Wahrheit, das ihn von Alters her bis heute genöthigt hat zu
forschen, zu suchen nach der Lösung der Räthsel des Weltdaseins, Licht
zu gewinnen in das Dunkel, in welches er das Woher und Wohin seiner
selbst, das Warum der Dinge und Geschicke, die er vor Augen hat,
gehüllt sieht — all das unendliche Ringen des menschlichen Geistes nach
Erkenntniß, nach Wahrheit — was ist es in letzter Linie anderes als
das Heimweh nach der wie eine leise Erinnerung uns umschwebenden
vollen ungetrübten Wahrheit, der Flügelschlag der Sehnsucht des

Gefangenen nach Freiheit, nach Lebensluft und Lebenslicht in den Kerker
des Irrthums und der Sünde hinein?

Was wir aber an Wahrheit in uns aufgenommen haben, die Objekte
unserer Erkenntniß, vermögen wir wieder zum Objekte einer andern
Kraft unseres Geistes zu machen, des Willens. Der Wille, die Fähigkeit

der freien Selbstbestimmung, gewinnt seine Impulse und Direktionen
grvßentheils aus der vorhandenen Erkenntniß. Nicht allein zwar aus
dieser, denn Alles, was auf uns einwirkt, auch das nur halb Erkannte,
auch Gefühl und Ahnung, ja auch was ganz fremd und unverstanden
uns entgegentritt, kann bestimmend auf unsern Willen Einfluß üben.
Beweis sind die Leidenschaften, da der Mensch so oft nur „seinem dunkeln
Dränge" folgt. Sofern nun der Mensch sich in se i n er Se l bst-
bestimmun g von der Erkenntniß leiten läßt, ist er
wahrhaft.

Wahrhaftigkeit ist schon nach dem Wortsinn das Haften
an der Wahrheit, d. h. diejenige Richtung unseres Persvnlebens,
da die Wahrheit, eben die von uns gewonnene Erkenntniß, als Regel
und Richtschnur in uns haftet und wir in allen unsern Lebensäußerungen
an Sie uns halten, sie zum Ausdruck bringen. So ist der Begriff der
Wahrhaftigkeit zu définir en als die „Bestimmtheit des



103

menschlichen Willens sich gemäß der von ihm erkannten
Wahrheit darzustellen."

Ohne Wahrheit keine Wahrhaftigkeit. Wir werden deshalb auf
denjenigen Stufen menschlicher Entwicklung, wo von Wahrheit noch nicht
oder nicht mehr die Rede sein kann, weil die Erkenntniß mangelt, auf
der ersten Stufe des Kindheitsalters und beim gestörten und getrübten
Bewußtsein der Kranken, Wahnsinnigen und Irren, auch nicht von Wahr-
haftigkeit sprechen können. Umgekehrt muß sich mit der wachsenden
Erkenntniß, mit dem Zunehmen der gewonnenen Wahrheit an Tiefe und
Schärfe, an Ausdehnung und Machtfülle auch die Wahrhaftigkeit an
Reichthum der Beziehungen und Bestimmtheit derselben mehren. Hierauf
beruht die Erscheinung der laxen und geschärften Gewissen. Je mehr der
Mensch von der Erkenntniß der äußern Sinnenwelt eindringt in die
Erkenntniß Gottes als des allein Guten und Wahren, um so mehr wird
auch sein Wille seine Bestimmungen nicht nur aus den äußern
Lebenserscheinungen und Erfahrungen gewinnen, sondern aus der Tiefe und
Fülle des Unsichtbaren, aus den erkannten und erfahrenen Gottes-Offen-
barungen schöpfen müssen.

Die Wahrhaftigkeit als Bestimmtheit des Willens gemäß der
Erkenntniß sich darzustellen ist ethischer Natur. In letzter Linie und
höchster Potenz wird sie immer religiöser Art sein. Es ist dies
wieder ein Beweis, wie unrichtig es ist, Sittlichkeit und Religiosität zu
trennen, da es doch vielmehr nur zwei Seiten einer und derselben Sache
sind, „die eine der Erde, die andere dem Himmel zugewendet". Die
wahre Sittlichkeit in ihrer Vollendung ist immer zugleich wahre Reli-
giösität, und diese in ihrer Bethätigung auf dem Gebiete menschlichen
Daseins ist immer auch die verklärte und vertiefte Sittlichkeit.

Kant mit seinem kategorischen Imperativ, mit seiner Forderung,
man müsse das Gute thun um des Guten willen, und seiner Ablehnung
irgend einer Bestimmung des menschlichen Willens außer ihm, streitet
nicht hiegeaen. Denn der Mensch ist seiner Natur nach religiös geartet;
er ist zu Gott geschaffen; er trägt in seinem Wesen selbst die Anlage
und den Trieb, Gott zu suchen, ihn zu erkennen, nach den Weisungen
der höchsten Wahrheit sein Leben einzurichten. Seine „Seele ist unruhig
in ihm, bis sie ruhet in Gott." Anderseits ist ja eben das Göttliche
das absolut Wahre und Gute, und Alles, was wir hievon in uns und
unter uns finden, nur eine Mittheilung, ein schwaches Echo, geweckt von
der großen Harmonie, die Himmel und Erde erfüllt, ein Wurzeltrieb
von dem Lebensbaum ewiger Liebe, ein Lichtstrahl nur aus dem Brennpunkt

alles Lichtes. Es ist nicht daS Gesetz einer fremden Autorität
außer ihm, wenn das Kind sich von seiner Liebe zu den Eltern in
Gesinnung, Wort und That leiten läßt; sondern dies ist das seiner Natur
Entsprechende. Und diese Kindesliebe, die sich nährt an der Elternliebe,



104

ist ihm zunächst der Inbegriff alles Guten. Aehnlich ist das Verhältniß
des Menschen zu Gatt.

Anderseits ist die Wahrhaftigkeit nur die Ueberein-
stimmung mit der Wahrheit, soweit sie durch mein
Erkennen mir bewußt geworden ist. Es kommt dabei nicht auf
die Uebereinstimmung mit der absoluten Wahrheit, mit dem „Sein" an;
dieses voll und ganz zu erfassen, liegt außerhalb der in unserer endlichen
Beschränktheit gesteckten Grenzen. Unser Erkennen und Wissen wird wie
in den sichtbaren, so in den übersinnlichen Dingen immer ein Stückwerk
bleiben. Das Endliche faßt nicht das Unendliche. Wir können jeweilen
nur Theilpunkte des Ganzen uns gegenüberstellen und zum Gegenstand
unserer Erkenntniß machen. Es sind auch nur Theilpunkte, die auf dem

Wege der Erfahrung auf uns einwirken. Und wenn sich schließlich auch
ein Gesammtbild in uns darstellt, so kann es doch auf absolute Wahrheit

keinen Anspruch erheben. Das sollten die Gelehrten und
Bücherschreiber mehr bedenken. Es würde sie in der Wahrhaftigkeit üben und
die Menschheit vor manchem stolzen babylonischen Thurmbau bewahren.
Das Höchste aber, die Dinge der unsichtbaren Welt sehen wir hier nur
wie in einem Spiegel. Ein Abbild ist's, das der Geist Gottes uns
enthüllt, das in uns die Sehnsucht weckt, einst die volle Herrlichkeit zu
schauen, das aber im Leibesleben doch nur getrübt und vielfach von
unseren verkehrten Wesen verzerrt in uns zum Bewußtsein kommt. Wir
sind wie die Spiegelkugeln, die man in den Herrschaftsgärten und an
den Aussichtspunkten etwa findet. Sie nehmen das Bild der Landschaft
auf, die fahrenden Wolken des Himmels und die fluthenden Wasser des

Stromes, die schneeigen Gipfel des Hintergrundes und die grünen Büsche
zunächst, sie zeigen dir auch dein eigen Gesicht — aber all dies
verkrümmt und verzogen, nicht in seinen wahren Verhältnissen. Der Spiegel
ist eben selbst gekrümmt. So wird auch Alles, was wir in uns
aufnehmen, unwillkürlich seine besondere Art und Gestalt annehmen und
bei keinem das Bild einer Sache ganz genau dasselbe sein, wie beim
andern, eben weil jeder Mensch seine besondere Art und zwar krumme
Art hat.

So wenig also der Begriff der Wahrhaftigkeit sich auf dasjenige
beschränken läßt, was man landläufig darunter versteht, nämlich das
Reden der Wahrheit, die Uebereinstimmung der Sprache des Menschen
mit seinen Gedanken, so wenig dürfen wir den Begriff derselben
schrauben zu einer über den Grenzen der menschlichen Natur
hinausliegenden Höhe.

Wir haben noch einen weitern Irrthum abzuwehren. Zur gewöhnlichen

Auffassung des Begriffes der Wahrhaftigkeit gehört, daß man sie

sich nur denkt als Darstellung der Wahrheit gegenüber den Mitmenschen.
Diese Beschränkung ist unzulässig. Es gibt auch eine innere
Wahrhaftigkeit gegenüber sich selbst. Und daß es mit dieser oft so schlimm



105

steht, daß sie so leicht übersehen und gering geachtet wird, ist wohl eine
der Hauptursachen, wenn die Wahrhaftigkeit auch in ihren Beziehungen
nach Außen ein gar kümmerliches Dasein führt. Der Mensch hat hiebei
sich selbst zum Objekt seines Erkennens zu machen und nach der
gewonnenen Selbsterkenntniß seinen Willen zu bestimmen. Es ist einleuchtend,

daß dieser innere Vorgang zunächst auch innerlich verläuft. Es ist
nicht nothwendig, daß davon irgend ein Laut oder ein Zeichen hervortrete;

er ist doch da. Die Gedanken, die sich unter einander anklagen
und entschuldigen, die Gefühle von Reue und Schmerz, von Schmach
und Schande, die uns so unruhig machen und wie ein namenloses Weh
unausgesprochen stumm und still auf uns lasten können, das Hungern
und Dürsten in uns nach Gerechtigkeit und Frieden, das Verlangen nach
Gnade und Vergebung, die Entschließungen zur Umkehr vom verkehrten
Weg, die Vorsätze des neuen Lebens — es sind das alles Realitäten
der innern Wahrhaftigkeit. Insofern nun auf dem Grunde innerer
Gesundheit die gesunden Lebensäußerungen sprossen, ist sie die Wurzel aller
Wahrhaftigkeit, wie ja die ganze Mannigfaltigkeit der ethischen
Bethätigungen auf der innern Tüchtigkeit, der Gesinnung der Liebe beruht.

Daraus erhellt auch, daß die Wahrhaftigkeit nach unserer
Auffassung nicht eiüe Einzeltugend ist wie Barmherzigkeit oder der Fleiß
oder die Bescheidenheit, sondern eine Bestimmtheit des Charakters, ein

sittlicher imiàrs des Persvnlebens, der in allen dessen Darstellungen
zum Ausdruck kommt. Hierin ist sie mit der Liebe verwandt, und wir
werden später sehen, daß sie zu dieser auch in einem innern Causal-
zusammenhange steht.

Versuchen wir kurz die Formen und Mittel a uf -

z u f ü h ren, in welchen und durch welche die Wahrhaftigkeit
ihre Darstellung findet.

Um mit Letzteren zu beginnen haben wir zunächst das Wort zu
nennen. Das gesprochene Wort ist der nächste unö leichteste Ausdruck
des Innern, dem Menschen sicherlich nicht gegeben um seine Gedanken

zu verhüllen, wie Talleyrand meinte, sondern um Alles, was uns bewegt
und erfüllt: Freud und Leid, Frohsinn und Trauer, Hoffnung und
Furcht, Bitte und Dank, Milde und Zorn, Liebe und Haß in verständige
und verständliche Laute zu fassen. Fast unbewußt, ja wider Willen
springt Laut und Wort uns über die Lippen, ein Narurlaut der Seele.
So bei Ueberraschung, plötzlicher Freude, Schmerz, Schreck, Erstaunen.
Auch unsere Handlungen begleiten wir in der Regel mit der Rede, oder
vermitteln sie dadurch in der Voraussetzung, sie durch das Wort in's
rechte Licht zu stellen, ihnen das klare Bild ihrer Bedeutung aufzudrücken.

— Begreiflich daher, daß diese allgemeinste und leichteste Darstellungsform
in der vulgären Auffassung der Wahrhaftigkeit fast ausschließlich zur
Geltung kommt. Aber es gibt auch unausgesprochene, doch deutlich
lesbar dem Menschen in's Antlitz gezeichnete Worte, eine stumme Sprache



106

der Blicke und Mienen, der Haltung und Geberden. Ist das
Antlitz der Spiegel der Seele, so wird es auch zum Spiegel der
Wahrhaftigkeit des Menschen oder ihres Gegentheils, der Lüge. Und in der

That wissen wir ja, wie oft das Schweigen des Mundes eine viel
beredtere Sprache ist, als Worte zu sagen vermochte», und sind uns
gewohnt, den offenen oder verschleierten Blick, die freie oder gerunzelte
Stirne, das feste oder scheue Auge, die gesenkten Wimpern, das flüchtige
Roth der Wangen und ihre plötzliche Blässe, den offen stehenden Mund,
die zusammengekniffenen Lippen, die ganze Haltung als Ausdruck von
ebensoviel innerlichen Vorgängen und Zuständen zu deuten.

Allerdings werden aber diese Darstellnngsmittel des Wortes und
der Geberden, zwar nicht an Gewöhnlichkeit und Leichtigkeit ihrer
Anwendung, dagegen an Kraft und Bedeutung überragt durch die

Handlungen des Menschen. Darauf weist auch das Wort Christi hin:
„Nicht jeder, der zu mir sagt: Herr, Herr! wird in das Reich der

Himmel eingehen, sondern wer da thut den Willen meines himmlischen
Vaters" (Matth. VII. 20.) Der Thatbeweis gilt als Siegel der

Wahrheit der in Mienen oder Worte gekleideten Gedanken und
Gesinnung. Natürlich, denn die That erfordert Anstrengung, Kraft. Die
Aeußerung dieser läßt auf einen gewissen Ernst des innern Gedankenlebens

schließen. In seinen Handlungen sodann tritt der Mensch
hauptsächlich als Gemeinschaftswesen auf und vollzieht seine sittliche Bestimmung.
Ursache und Mittel, Objekt und Ziel seiner Handlungsweise findet er

in seinen Mitmenschen. Das Gemeinschaftsleben mit ihnen stellt ihn
in jene unerschöpflich reiche, fest verschlungene Kette wechselseitiger
Beziehungen, die an Mannigfaltigkeit mit der unendlichen Fülle des niedern
Naturlebens wetteifert. In allen diesen Beziehungen aber soll durch
die Haudlungsweise des Menschen seine Wahrhaftigkeit, die
Uebereinstimmung seines Willens mit der von ihm erkannten Wahrheit, zum
Ausdruck kommen.

Es ist nicht nöthig, besonders darauf hinzuweisen, wie alle diese

Darstellungsmittel der Wahrhaftigkeit naturgemäß auch zur Darstellung
ihres Gegentheiles dienen können, das Wort die Lüge spricht, die Miene
Verstellung bezweckt, und die Handlung oft in grellem Zwiespalt steht
mit der erkannten Wahrheit.

Vielgestaltig wie das innere und äußere Menschenleben sind natürlich
auch die Formen, in welchen es seine Wahrhaftigkeit bethätigt. Sie
lassen sich aber alle in drei Hauptfvrmen zusammenfassen als
Aufrichtigkeit, Ehrlichkeit, Treue.

Als Aufrichtigkeit bethätigt der Mensch seine Wahrhaftigkeit vor
Allem sich selbst gegenüber, dadurch daß er sein eignes richtiges Bild
sich vorhält, so wie es ist, ohne Rückhalt, Bemäntelung, Entschuldigung,
daß er es sich vorhält mit Ernst, nicht zur Selbstbespiegelung, sondern

zur Selbstprüfung, zum Zwecke der Selbsterkenntniß. Das alte: „Er-



107

kenne dich selbst!" ist gewiß eine der ersten sittlichen Aufgaben des

Individuums, eine Bethätigung seiner Wahrhaftigkeit an der Wurzel
seines ganzen sittlichen Charakters. Von dem Ergebniß dieser
Selbsterkenntniß wird beim Aufrichtigen die Welt seiner Gedanken, Gefühle
und Willensrichtungen bestimmt. Es demüthigt ihn oder stimmt ihn zu
Dank und Freude, es weckt ihn zur Buße und treibt ihn zur ernsten
Arbeit fortgesetzter Heiligung, zum Ringen nach der Vollkommenheit, als
dem Ziele der Entwicklung, das ihm von Gott gestellt ist.

Das Gegentheil dieser innern ernsten Aufrichtigkeit ist leichtsinnige
Selbsttäuschung, da der Mensch „von sich nicht wissen will, was er
weiß," da er mit Beschönige» und Entschuldigen sich selbst belügt und
darum innerlich versumpft. Als Aufrichtigkeit kennzeichnet sich

aber die Wahrhaftigkeit auch in ihrer Darstellung nach Außen,
den Mitmenschen gegenüber. Dies, indem wir ihnen ein richtiges Bild
von uns selbst geben, indem wir nnser ganzes Denken und Sein, so

wie es in der That und Wahrheit von uns selbst erkannt ist, rückhaltlos
und ohne Schein zum Ausdruck bringen.

Als besondere Arten dieser Aufrichtigkeit betrachten wir einmal die

Offenheit, das Bestreben, nichts zu verdecken, vielmehr einen offenen
Einblick in unser Sein und Wesen zu gestatten. Man könnte sagen,
Offenheit ist die passive Aufrichtigkeit. Als ihr Gegentheil kennzeichnet
sich die Verschlossenheit, das Bestreben, keinen Einblick in sich zn gestatten,
— Ferner die Geradheit, das Bestreben, sich zur Darstellung zu
bringen, wie man ist, ohne Uebertreibung oder Verminderung seiner

Eigenart. Das Gegentheil wäre Verstellung und Falschheit, jenes die

Art ihrer Darstellung, dieses mehr deren Resultat. — Sodann die

Redlichkeit, welche wir als das aufrichtige Verhalten des Menschen
in seinen Bestrebungen und Absichten bezeichnen können, sofern diese

übereinstimmen mit der Erkenntniß seiner Kräfte und Aufgaben, seines

Wesens und seiner Pflichten. Ihr entgegengesetzt ist Unlauterkeit und
Trug. Das Gemeinsame wohl aller dieser Arten der sittlichen
Bethätigung des Menschen ist die Aufrichtigkeit, wie wir sie oben aufgezeigt
haben. Ihr gemeinsames Widerspiel ist die Heuchelei, das Bestreben
einen andern Eindruck von sich zu erwecken, als der Wirklichkeit entspricht
und zwar immer mit der Tendenz, daß der erweckte Schein das Bessere

darstelle als das thatsächliche Sein. Es ist widersinnig den Schein des

Schlechter» zu erwerben; darum sagt man: „Nur der Schlechte heuchelt,
der Gute kann nicht heucheln." Wie sich die Aufrichtigkeit vollzieht
durch das Bekennen der Wahrheit, durch rückhaltloses Wesen, durch den

ungeminderten und ungetrübten Ausdruck der Eigenart des Individuums,
durch die truglose, lautere Darlegung der vorhandenen Impulse und
Bestrebungen, so vollzieht sich die Heuchelei durch die Lüge als das

Ableugnen, Verhüllen und Verdrehen der Wahrheit, durch Verschließen
und Entstellen des wahren Seins wie durch Erwecken trügerischen Scheines.



108

Beide bedienen sich hiezu der früher geschilderten Darstellungsmittel
in Sprache, Geberde und Handlungen.

Eine zweite Form der Wahrhaftigkeit haben wir in der Treue.
Wir bezeichnen sie als das wahrhaftige, d. h. der Wahrheit, der vor-
handenen Erkenntniß, entsprechende Verhalten hinsichtlich des auf dem

Individuum ruhenden Vertrauens, sei dies nun durch Versprechen,
die zu halten sind, geweckt worden (z. B. eheliche Treue, Amtstreue),
sei es, daß dasselbe aus dem Benehmen oder einzelnen Handlungen des

Menschen oder aus der Natur seiner Verhältnisse zu andern hervorgeht
(Elterntreue, Freundestreue, Bürgertreue, Berufstreue). Auch die Treue
vollzieht sich durch alle Darstellungsmittel. Sie muß sich in der Rede

und dem Benehmen wie durch die That bewähren.

Ein wahrhaftiger Mensch erweckt naturgemäß Vertrauen und ebenso

beruht jedes Vertrauen naturgemäß auf der Voraussetzung der Wahrhaftigkeit.
Eine dritte Form der Wahrhaftigkeit erkennen wir in der

Ehrlichkeit. Wir verstehen darunter das der Wahrheit, der erkannten
sittlichen Pflicht gemäße Verhalten in den auf Arbeit, Erwerb und Besitz
gerichteten Beziehungen des Menschen. Es gibt eine unehrliche Arbeit,
die den Menschen entwürdigt, sofern sie im Widerspruch steht mit seiner
Idee, mit andern Worten, sofern sie der Sünde dient. Jede Arbeit aber,
die dem Wesen des Menschen, als eines sittlichen Individuums
entspricht, fällt hiernach unter den Begriff der Wahrhaftigkeit: es ist eine

Bethätigung des Willens, gemäß der seinem Wesen innewohnenden
Bestimmung. Darum ehrt jede ehrliche Arbeit den Menschen und gibt ihm
das süße Gefühl der Befriedigung. Ebenso fallen auch Erwerb und Besitz
in das Wesen der Wahrhaftigkeit, sofern das Individuum den
naturgemäßen Trieb darnach nicht in Widerspruch setzt mit der sittlichen Wahrheit

in der Liebe.
Das Gegentheil dieser Ehrlichkeit äußert sich als Betrug, Ueber-

vortheilung, Wucher, Diebstahl, Raub u. s. w.

Mit Aufstellung dieser drei Hauptformen der Erscheinungen der

Wahrhaftigkeit in Aufrichtigkeit, Treue und Ehrlichkeit soll nicht gesagt
sein, daß sich nun alle ihre Aeußerungen immer klar und nett darnach
scheiden und ordnen lassen. Das Leben ist so vielgestaltig, daß es sich

wie in einem Kaleidoskop in der Gestalt immer neuer Bilder gefällt.
Aber auch in dieser Fülle von Mannigfaltigkeit bleiben gewisse Grundzüge

und Merkmale dieselben, nach welchen das Einzelne sich ordnen
und verstehen läßt. Scharfe Grenzlinien sind nirgends gezogen; aber
selbst wo eins in's andere übergeht, und verschiedene Formen der
Erscheinung zugleich sich äußern, ist die eine vor die übrigen hervorragend,
leitend und ermöglicht dem denkenden Geiste das Verständniß des Ganzen.

Größere praktische Bedeutung als die Frage nach den Darstellungsmitteln

und Formen der Wahrhaftigkeit hat für uns aber diejenige nach



109

ihrer S te l l u n g u n d B ed e n tu n g i m L eb e n des Individuums
und der Gesellschaft.

Da sagen wir: Die Wahrhaftigkeit ist eine der ersten,
wesentlichsten und höchsten Forderungen des Sitten ge-
setzes, oder der Liebe, insofern wir mit dem Evangelium in dieser
des Gesetzes Erfüllung erkennen. (Rom. 13, 10.)

» Wir haben früher gesehen, daß sie zur Natnranlage und Bestimmung

des Menschen gehört. Ersteres, weil der Mensch nach Gottes
Bild geschaffen ist, in seinem Geiste das Erkenntnißvermögen und den
Trieb zur Wahrheit besitzt. Letzteres weil die Gottähnlichkeit das Ziel
aller menschlichen Entwicklung sein soll, Gott aber die Wahrheit und der
Wahrhaftige ist. So ist die Wahrhaftigkeit eine dem Menschen immanente

Verpflichtung, ein Gebot seines eigenen Wesens. Ebenso verhält
es sich aber mit der Liebe. Der Mensch ist zur Darstellung der Liebe
nach der Anlage und Bestimmung seines Wesens berufen, weil er nach

Gott und zu Gott geschaffen ist. Die Liebe aber schließt in sich die
Summe aller Gebote, auch dasjenige der Wahrhaftigkeit (Math. 22,
37 u. ff.). Diese ist ein Gebot der Liebe zu Gott, zum Nächsten und
zu sich selbst.

Ein Gebot der Liebe zu Gott ist sie nicht nur in dem allgemeinen
Sinne, daß auch sie ein Gebot Gottes ist und die Liebe zu Gott sich

im Halten seiner Gebote bethätigt und bewährt, sondern auch nach dem

Wesen der Liebe. Diese als Richtung und Hingabe des ganzen Wesens
in Denken, Fühlen und Wollen gesaßt, schließt die Liebe zu Gott das
Streben in sich, Ihn zu erkennen, Seiner bewußt zu werden und von
dieser Erkenntniß sich in seinem Personleben bestimmen zu lassen, mit
andern Worten, vor Gott wahrhaft zu sein. Wer Gott liebt, sieht in
allen Geschöpfen und Geschicken das Schaffen und Walten Gottes, fühlt
allenthalben Seine heilige Nähe, weiß nicht nur, daß Er der Allgegenwärtige

und Allwissende ist, sondern will sich auch dem Herzenskündiger
nicht entziehen. Aufrichtigkeit vor Gott, ernste Selbstprüfung ist ihm
Bedürfniß und Alles, was wider die Wahrheit streitet, ist ihm in erster
Linie eine Sünde vor Gott, der als die Liebe zugleich die Wahrheit
und nach seiner Heiligkeit ein Rächer derselben ist. Darum sagt das
Sprüchwort vom Lügner: „Er fürchtet Gott nicht, aber die Menschen",
und die Schrift: „Du bringst die Lügner um; dem Herrn sind ein
Gräuel die Blutgierigen und Falschen." Ps. V, 7. Und Petrus straft
den Ananias: „Du hast nicht Menschen gelogen, sondern Gott." Act. 5, 3.

Ist die Wahrheit das Göttliche, so ist die Lüge das Widergöttliche,
die Unwahrhaftigkeck eine Feindschaft wider Gott. Darum nennt die

h. Schrift den Teufel den Vater der Lüge. Joh. 8, 44: „Der Teufel
besteht nicht in der Wahrheit, denn die Wahrheit ist nicht in ihm. Wenn
er die Lüge redet, so redet er aus seinem Eigenen, denn er ist ein Lügner
und der Vater derselben." Die erste Sünde ans Erden war eine Lüge.



110

Sie schuf und schafft fortwährend Zwiespalt mit Gott und dadurch Angst
und Verderben für den Menschen. Sie ist der Gottes Gebot entgegengestellte

Eigenwille. Die Liebe zu Gott dagegen vollzieht sich in der

freudigen und völligen Einigung des menschlichen Willens mit dem
göttlichen. Dies erkennen wir am Wesen dessen, der uns die vollkommene
Wahrhaftigkeit vorgelebt hat. Er weiß sich eins mit Gott. Seine Speise
ist, daß er thue deu Willen seines himmlischen Vaters. Da ist kein

Zwiespalt, da ist Festigkeit, Klarheit, Friede. Die Wahrhaftigkeit, die

in der Liebe zu Gott ruht, trägt den Muth der Freiheit in der einen
Hand und in der andern den Frieden der Kindschaft. Sie frägt nicht,
ob sie der Welt gefalle und ob's ihr wohl gehe. Sie gibt sich, wie sie

sich aus innerer Nothwendigkeit geben muß; sie kann nicht anders.
Opportunist kennt sie nicht; aber auch Feigheit und Furcht hat sie uicht
in ihrem Wvrterbuche. Sie ist Treue, Treue bis in den Tod. So war
Christus, der „wahrhaftige Zeuge". So erwiesen sich seine Jünger.
Sein Geist hat sie in alle Wahrheit geleitet. Ihre Wahrhaftigkeit hat
ihre Herzen stark und voll Friedens gemacht. Sie erschienen als Aergerniß

und Thorheit und erwiesen sich als eine Kraft Gottes zum Leben,
als die Todten und siehe, sie leben.

Die Liebe zu Gott fordert uud fördert aber auch die
Liebe zum Nächsten und in ihr nicht minder, als in jener findet die

Wahrhaftigkeit ihren Lebensquell und ihr Lebensgebiet.
„Leget ab die Lügen uod redet die Wahrheit, jeder mit seinem

Nächsten, denn wir sind untereinander Glieder;" ermahnt Paulus seine

Epheser (IV. 25). „Wir sind untereinander Glieder," das ist die göttliche

Ordnung, in die jedes Individuum hineingestellt ist. Jeder ist ein
Geschöpf und Erbe derselben göttlichen Liebe, jeder hat dasselbe Anrecht
an die Güter des Lebens. Damit hat aber Jeder Anrecht und Pflicht
auch zur Wahrhaftigkeit. Die Wahrheit ist das gemeinsame Gut Aller;
die Wahrhaftigkeit darum die Pflicht der Gemeinschaft jedes Einzelnen
gegen das Ganze. Sie ist der erste und nächste Ausdruck der Liebe als
des Bandes der Gemeinschaft; ihr Gegentheil die Lüge und Unwahr-
haftigkeit darum die erste und schärfste Sünde wider dieselbe, ja die
Zerstörung und Auflösung dieses Bandes.

Die Wahrhaftigkeit ist das Fundament des
Gesellschaftslebens. Auf ihr baut sich das ganze Gebäude des sozialen
und sittlichen Daseins der menschlichen Gesellschaft auf. All' unser
fortschreitendes Erkennen, die Wohlfahrt von Familie, Staat und Kirche,
die ganze Entwicklung der Kultur, oder sagen wir vielmehr die ganze
Darstellung des Reiches Gottes auf Erden — denn dies ist die der

menschlichen Gesellschaft gestellte Aufgabe — es gründet sich Alles auf
die Bethätigung der Wahrheit der „Glieder untereinander", der
Vorfahren an die Nachkommen, der Eltern an die Kinder, der Erzieher an
die Jugend, des Genossen an den Genossen.



Ill
Darum ist die UnWahrhaftigkeit als ein so schweres, als ein Funda-

mental-Vergehen geachtet und geächtet; ein Vergehen nicht nur gegen
den Einzelnen, gegen welchen es sich zunächst richtet, sondern ein
Verbrechen gegen die Gesellschaft selbst. „Die Lüge ist ein Eingriff in die
persönliche Freiheit des Einzelnen; denn sie hindert seine Erkenntniß der
Wahrheit. Sie zerstört aber damit die Gesellschaft, indem sie den gemeinsamen

Boden zerklüftet. Sie reißt den Einzelwillen los vom allgemeinen
Sittengesetz und setzt an dessen Stelle Subjektivität und Willkür,
mißbraucht das Allgemeingesetz der Wahrheit zu individuellen Zwecken."
(Ritteri Die Lüge nach ihrem Wesen und ihrer pädagogischen Behandlung.)

So ist die Sünde selbst eine Lüge, eine Isolirung des
Einzelwillens. Die Lüge beruht in ihrem letzten Grunde auf dem Streben
des Subjektes, sich als alleiniges Gesetz der persönlichen Thätigkeit geltend
zu machen, also ans dem Egoismus. Die Selbstsucht aber hebt die

Nächstenliebe auf. Sie hebt auch die Liebe zu sich selbst auf.
Die Liebe hat auch als Selbstliebe ihre Berechtigung und innere

Nothwendigkeit und auch in ihr findet die Wahrhaftigkeit Ausgangspunkt

und Gebiet ihrer Darstellung. Die Selbstliebe des Menschen
im Gegensatz zur Selbstsucht, welche daS Allgemeine seinem Sonderinteresse

und Eigenwillen dienstbar zu machen sucht, fühlt und bethätigt
sich nur als Glied des Ganzen und wirkt sich aus in der Darstellung
des Personlebens im Einklang mit der Bestimmung seines Wesens, also
gemäß der Wahrheit und der Liebe.

In der Bethätigung der Gottes- und Menschenliebe vollzieht sich

auch die Selbstliebe, wie umgekehrt in der Bethätigung der Sünde der

Egoismus sich auswirkt. Dieser auch als Unwahrhaftigkeit ist gleich
dem Chronvs, der seine eigenen Kinder verzehrt. Schaffend zerstört er,
gewinnend verliert er. Die Sünde ist der Leute Verderben. Die Lüge
ist ein „fressender Lippenkrebs" (I. P. Richter in der Levana), das
Scheinwesen eines Gebildes, das wachsend den ganzen Organismus
zerstört und endet mit der Selbstzerstörung. Der Unwahrhaftige ist ein
getünchtes Grab, auswendig voll Schein und innen voll Moder und
Verwesung.

In der Wahrhaftigkeit fördert der Mensch wie das Wohl des

Nächsten, so auch sein eigenes und damit das des Ganzen, wie jedes
Blatt und jede Blüthe eines Baumes mit ihrer gesunden Lebenskraft
das Ganze ehrt und fördert. Der Wahrhaftige hat in sich selbst Festigkeit
und Kraft. Nur der Wahrhaftige ist der Charakterstärke. Natürlich,
denn er ist in sich eins, im Einklang von Erkenntniß und Willen.
Der Wahrhaftige hat Muth, denn er weiß sich gehoben und getragen
von der göttlichen Macht der Wahrheit. Der Wahrhaftige hat Einfluß
und Macht, auch wenn er an äußern Gütern arm ist und in
untergeordneter Stellung lebt, denn er hat Vertrauen bei den Menschen, und
Segen bei Gott. Den Redlichen läßt Gott es gelingen. Der Wahr-



112

haftige ehrt sich selbst, denn er bleibt frei im Sonnenlichte der Wahrheit.

Er hat Freude, denn er hat Frieden.
Wie anders dagegen bei der Unwahrhaftigkeit und Lüge. Der

Lügner trägt einen Zwiespalt in sich selbst, darum ist bei ihm weder
Mark noch Saft — er hat sich selbst die Lebensader durchschnitten und
ist nun ein schwankend Rohr im Winde. Er hat keinen Muth, weit
keine sittliche Ueberzeugung. Die Meinungen des Tages reißen ihn hin
und her, und wie der Wind weht, dreht er den Manìel. Er hat keine

Kraft, denn er hat keinen festen Boden unter den Füßen. Er hüpft
in seinen Handlungen über den Moorgrund eigener Grundlosigkeit und
Falschheit, ängstlich darauf bedacht, den Schein zu retten und nicht
selbst in dem trügerischen Schlamme zu versinken. Er verödet und
verarmt innerlich, ist ein Bankerottem, auch wenn er noch mit Tausenden
spielt, lächelnd durch die Salons schleicht, oder polternd das große Wort
zu führen sich bemüht; denn vom Gewissen geplagt, von Gottverlassen,
von den Guten gemieden, muß er sich selbst verachten und verabscheuen,
so oft die Stimme der Wahrheit in ihm ertönt oder von Außen an
ihn herantritt.

Aus Allem erhellt, daß die Wahrhaftigkeit in der Gesellschaft eine

zentrale Stellung und fundamentale Bedeutung einnimmt. Wir müssen
uns hier versagen, ausführlicher auf die Darlegung derselben im Leben
der Völker einzutreten. Wir verweisen hiefür auf Schmidts Geschichte
der Pädagogik und die einschlägigen Encyklopädien. Hier nur soviel.

Gemäß der dem Menschen eigenthümlichen Naturanlage und
Bestimmung für die Wahrheit einerseits, und entsprechend anderseits der

thatsächlich vorhandenen Corruption der sittlichen Natur des Menschen
finden wir Beides: Völker, die ganz in Lüge und Unwahrhaftigkeit
verkommen sind und solche, bei welchen die Wahrhaftigkeit hochgehalten
und ernstlich gepflegt und gefördert wird. Es ist bekannt, wie namentlich
bei den alten Persern dieselbe eine zentrale Stellung in der Erziehung
der männlichen Jugend einnahm. Bei den abendländischen Kulturvölkern

der alten Zeit war die Lüge verpönt, so lange sie noch nicht
in Verfall gerathen waren. Doch wandelten auch ihre Götter nicht
immer im reinen Gewand der Wahrheit einher, und List, Täuschung
und Betrug war nicht nur bei den Spartanern, wenn das Gelingen sie

krönte, entschuldigt und als Beweis der Klugheit belobt. Später kam
es so weit, daß Paulus von den Griechen, speziell von den Kretensern
schreiben konnte: die Kretenser sind immer Lügner (Tit. 1. 12) und
daß romaàars gleichbedeutend mit Lügen war. Höher stand die
Wahrhaftigkeit bei den Germanen, die sie als unerläßliche Mannestugend
achteten. Es ist aber einleuchtend, daß wo die rechte Gotteserkenntniß
fehlt, auch die Wahrhaftigkeit nicht zu ihrem vollen Recht kommen kann.
Erst die Offenbarung Gottes im alten und neuen Bund, die ja nichts
anderes als die Erlösung und Erneuerung des Menschengeschlechtes aus



113

dem Verderbnis? der Sünde zum Ebenbild und zur Kindschaft Gottes
zum Ziele hat, konnte uns beides miedergeben. Es ist nicht nöthig
und nicht möglich, hier die Lehre der hl. Schrift von der Wahrhaftigkeit
und der Lüge des nähern zu entwickeln. Theilweise ist sie in den bis-
herigen Ausführungen zu Wort gekommen und auch im Folgenden wird
fortwährend hierauf Rücksicht genommen werden.

Auch einen speziellen Punkt der Lehre von der Wahrhaftigkeit, der
alle wissenschaftlichen Darstellungen der Ethik beschäftigt, kann ich hier
nur andeuten: die Frage der sog. Nothlüge oder der absoluten
Verpflichtung der Wahrhaftigkeit. Es läßt sich nämlich nicht leugnen, daß
sie mit andern Pflichten — auch mit der Liebe — z. B. gegenüber
Kranken, zur Rettung Verfolgter vor ihren Feinden u. f. w. in eine

gewisse Kollision gerathen kann. Die Moralisten urtheilen hierüber
verschieden. Mir scheint das Richtige: Die absolute Verpflichtung zur
Wahrhaftigkeit ist als ideale Forderung durchaus festzuhalten. Im idealen
Stand der Menschheit sind solche Kollisionen überhaupt undenkbar. Im
thatsächlichen Leben der Menschen aber, das in einem fortwährenden
Kampf mit Irrthum und Sünde sich vollzieht, muß die Entscheidung der
Erkenntniß und dem Gewissen des Einzelnen überlassen bleiben. Dabei
wird aber der im höhern Sinn Wahrhaftige in allen Fällen sich von
der Liebe zu Gott leiten lassen und festhalten, daß die ewige Wahrheit
kein Wohlgefallen an der Lüge haben kann, daß ihr dagegen Macht und
Weisheit eignet, auch das Böse zum Guten zu wenden, also Gefahr und
Schaden, welche die Wahrhaftigkeit nach sich zu ziehen scheint, aufzuheben,

und daß denen, die Gott lieben, alle Dinge zum Guten mit
wirken müssen. Wir stimmen mit der Schlußfolgerung Köhler's (in seiner
Abhandlung über die Wahrhaftigkeit) überein, ohne indessen alle seine

Ausführungen theilen zu können, wenn er sagt: die Wahrhaftigkeit in
jedem einzelnen Falle wird in der Uebereinstimmung des Lebens und
Handelns mit dem durch die Gemeinschaft mit Christo geheiligten innern
Menschen zu suchen sein. Vgl. Schleiermacher: „Christi. Sittenlehre"
Mg. 706. Palmer: „Moral des Christenthums" Mg. 439 ff.
Weitbrecht: „Heilig ist die Jugendzeit" Mg. 245 ff. —

Nachdem wir bisher mehr die theoretische Seite unserer Aufgabe
besprochen haben, das „Was", wenden wir uns nun zum praktischen
Theile derselben, zur Beantwortung des „Wie", zur Darlegung der
Mittel und Wege der Erziehung zur Wahrhaftigkeit.

Wer eine Pflanze ziehen, zu gedeihlichem Wachsthum und zur Fruchtbarkeit

bringen will, hat in erster Linie darauf zu achten, daß sie auch

in die Bedingungen eines gesunden Wachsthums, in den rechten Grund,
in das, was ihr an Luft und Licht nothwendig und gedeihlich ist,
gesetzt werde. Der Grund, auf dem das Kind erwächst, ist die Gemeinschaft,

in die es gestellt ist. Luft und Licht für seine sittliche
Entwicklung entnimmt es zunächst seiner Umgebung. Findet es da Unwahr-

3



114

haftigkeit und unlauteres Wesen, wie dürfen wir erwarten, daß es sich

zur Lauterkeit und Wahrhaftigkeit entfalte?
Wie ist nun der thatsächliche Zustand dieser Grundbedingungen?
Wir gehen ans von dem Satze: „alle Menschen sind Lügner" Ps.

115, 11. Die Verderbtheit des göttlichen Ebenbildes im Menschen
durch die Sünde, die Korruption seines sittlichen Bewußtseins sind

Thatsachen. Die Sünde aber wurzelt, wie wir früher gezeigt haben,
in der Selbstsucht, ist Lüge, ein Zwiespalt zwischen der ewigen Wahrheit

und dem Willen des Menschen. So gilt auch von uns, daß wir,
wenn wir lügen, es nicht aus dem Fremden nehmen, sondern aus dem

Eigenen. Ist unserm Wesen die Wahrhaftigkeit möglich und
nothwendig, als ursprüngliche Anlage und letzte Bestimmung, so ist die Lüge
unserer thatsächlichen Natur zwar nicht nothwendig, aber natürlich, als
Erweisung des in uns vorhandenen Verderbens. Es ist hierin unter
den Menschen kein prinzipieller, sondern nur ein Gradunterschied von
Mehr und Minder. Alle haben gesündigt, alle sind abgewichen, sie

sind zusammen untüchtig geworden und ermangeln des Ruhmes vor Gott.
(Rom. III, 12 u. 23). Das Reich der Finsterniß, das wir unter unS

finden als eine Vergiftung des Grundes der sittlichen Gemeinschaft, auf
welcher unsere Existenz erwächst, als eine Verpestung der Luft, die wir
athmen, mit den Miasmen von Entartung und sittlicher Fäulniß, als
eine Verfinsterung des Lichtes unserer Erkenntniß, da das Böse gut, das

Schwarze weiß, das Schlechte recht genannt wird — es gründet und
entwickelt, regiert und vollendet sich durch die Luge.

Aus sich selbst heraus kann nun der Mensch diesen Zwiespalt seines
Wesens nicht überwinden. Er findet sich von zweierlei Gesetzen regiert
und schwankt zwischen beiden hin und her. Zwei Pole üben ihre Kraft
auf ihn aus, der eine von oben her in der Wahrheit, von unten her
der andere in der Lüge. Aus steh selbst findet der Mensch wohl
Wahrheitsliebe, aber nicht Wahrhaftigkeit. Diese ist immer das Ergebniß
einer Ueberwindung der innern Natur der Sünde. Auch wo wir ihr
beim sogenannten natürlichen Menschen begegnen, ist sie ein
Wiederaufleben der wohl gelähmten, aber nicht getödteten, wohl karrikirten, aber
nicht vernichteten göttlichen Natur, das selbst nur möglich ist, sofern und
soweit die Natur der Sünde zurückgedrängt und überwunden wird
(Zraà xrovsnàs). Volle Wahrhaftigkeit aber wächst nur auf dem
Grunde der innern Erneuerung des Menschen durch die erlösende und
rechtfertigende Gnade Gottes,

Darausfolgt: Erziehung zur Wahrhaftigkeit kann nur
durch Wahrhaftigkeit geschehen. Dies ist das erste und
hauptsächlichste Ertorderniß. Der Erzieher hat seine Arbeit nicht beim Zögling,
sondern bei sich selbst anzufangen. Um Wahrhaftigkeit zu bilden, muß
er selbst wahrhaft sein, muß dafür sorgen, daß die zarte Pflanze des

Kindes in Grund, Luft und Licht der Wahrheit wachsen kann. Es ist



bekannt, daß bei aller Erziehung das persönliche Beispiel von höchster
Bedeutung ist. Die Tugend kann nicht angelehrt, sie muß vorgelebt
werden.

Es ist geradezu unmöglich, daß Menschen, die in den Banden von
UnWahrhaftigkeit und Lüge gefangen liegen, Erzieher zur Wahrhaftigkeit
sein können, so wenig als der Blinde den Blinden leiten, der Lahme
den Lahmen stützen, der Gebundene die Gebundenen befreien kann.
Die Thatsache, daß es doch Kinder verlogener und schlechter Eltern gibt,
die mit Abscheu das Beispiel derselben verlassen, streitet nicht hiegegen.
Denn gewiß ist dies nicht der erzieherischen Thätigkeit dieser zu
verdanken, vielmehr die Frucht des durch die Erfahrung des Lebens, Unterricht

und Beispiel, ans andern Kreisen geweckten Gewissens. Wie wahr
sagt I. P. Richter in seiner Lavana: „Das Kind macht den Anfang
der Erkennung der Sittlichkeit nur am fremden Ich und erkennt nur
die Häßlichkeit einer gehörten Lüge, nicht einer gesagten. Nun
so zeigt ihm den Thron fremder Wahrheit neben dem Abgrund fremden
Trugs, seid, was ihr ihm befehlt, und wiederholt oft, daß ihr auch
das Gleichgültigste blos thut, weil ihr es vorausgesagt."

So wird denn das erste Mittel zur Erziehung für uns die
Darstellung der eigenen Wahrhaftigkeit sein. Da gilt für den Erzieher
zunächst die Vorschrift: „Laß dich heiligen in der Wahrheit."
Das Kind muß es dir anspüren, nicht nur deinen Worten, sondern
deinem ganzen Wesen entnehmen, daß du die Wahrheit und Wahrhaftigkeit

auch für dich selbst über Alles stellst, daß die Unwahrhaftigkeit
und Lüge dich tief betrübt, wo immer sie dir entgegentritt. Du mußt
ihm erscheinen, wie das Auge, das freudig erglänzt dem Strahl des

LichteS entgegen, aber fest sich schließt gegen den wirbelnden Staub
der Straße.

Laß dich heiligen in der Wahrheit, das ist nichts Anderes, als laß
dich zu rechter Selbsterkenntniß und zu ernstlichem Ringen nach
Vollendung treiben, also Wahrhaftigkeit als Aufrichtigkeit gegen sich selbst.

Da gilt es, täglich hinabzusteigen zu dem verborgenen Herd der innersten
Gedanken und Regungen, zu der geheimen Brutstätte der Gefühle von
Liebe und Haß, von Lust und Leid, zu der stillen und doch so unruhigen
Werkstätte der Begierden und Leidenschaften, Wünsche und Entschlüsse.
Da gilt es, täglich aufzuschauen zu dem Antlitze dessen, der die ewige
Wahrheit und die vollkommene Wahrhaftigkeit ist, und ihn zu bitten:
„Erforsche mich, o Gott, und erkenne mein Herz; prüfe mich und erkenne
meine Gedanken. Und siehe, ob ich auf dem Wege des Unglücks bin,
und leite mich auf dem Weg zur Ewigkeit." (Ps. 139. 23 und 4V).
Da gilt es auch immer wieder zu schöpfen aus dem Quell der Lebenswasser,

die so frisch und reich und so einladend und köstlich, so mühlos
„umsonst" in der heiligen Schrift für uns sprudeln, das Herz stark zu
machen, still und freudig zu den Füßen des Wahrheitsmannes, der ver-



116

sucht worden in allen Dingen, wie wir, doch ohne Sünde, in dessen

Mund kein Betrug erfunden worden, der aber verheißen hat: „Selig
die da hungern und dürsten nach der Gerechtigkeit, denn sie sollen
satt werden."

Ein Erzieher, der vor dem Angesichts Gottes gestanden, bevor er
unter die Kinder tritt, dem noch die Stille der Andacht und das Licht
göttlichen Wortes und der Friede von Oben auf dem Antlitz ruhen, ist
wie die Natur am Frühlingsmorgen, wenn Blatt und Blüte im Thaue
baden und der aufgehenden Sonne Strahlen sie mit glitzerndem Perlenglanz

übergießen und ringsum Gottes Friede, Sabbatstille gebreitet
liegt. Da wirkt eine Majestät und Weihe auf uns ein, die lautlos
mächtig ergreift. So gehen auch von der Persönlichkeit eines frommen
Erziehers ihm selbst unbewußt und ohne daß er redet, Kräfte aus,
Lebenseindrücke, die sich tief in die Kinderherzen eingraben und ihnen
still und nachhaltig Zugmittel zur Wahrheit und Wahrhaftigkeit werden.

Durch dieses Vorleben der Wahrhaftigkeit in der Selbsterkenntniß
und Heiligung werden auch die Kinder am leichtesten hiezu angeleitet
werden. Ich bin kein Freund von geistiger Treiberei und hochgeistlichem
Wesen. Es widert mich daraus Unnatur und Unwahrhaftigkeit an.
Ich halte nicht viel auf den Bußkämpfen und Gebetsübungen, die sich

zu öffentlichen Schaustellungen gestalten. Die Erfahrung der Sünde
wird vom Kinde nur nach und nach gemacht, ebenso die Erfahrung der
Gnade. Dabei leugne ich nicht, daß es Naturen gibt, i» welchen
religiöses Leben als besondere Gabe früher und in reicherem Maße als
gewöhnlich sich findet, und weiß aus eigenster Erfahrung, daß der Zug
zur Gnade und der Ruf des Herrn sich an kein Alter und keine Stunde
bindet. Aber ich meine, das muß dem Erzieher vor allen Dingen ein

ernstes Anliegen sein, daß das Kind sich gewöhnt, mit dem zunehmenden
sittlichen Bewußtsein Rechenschaft über sich selbst zu geben und seine kleinen
und großen Thaten, sein Thun und Lassen im Gebete als vor Gott zu
prüfen. Das wird Unwahrheit und Heuchelei nur da, wo daraus viel
Wesens gemacht wird, oder wo es erzwungen werden will, statt es als
das Naturgemäße werden zu lassen. Wir sind überhaupt in diesen

Dingen viel zu ungeduldig und im Wahne befangen, es selbst m a ch e n zu
müssen. Das sind nicht immer die besten Pflanzen, die rasch in's
Kraut schießen. Die Fruchtzweige des Baumes zeigen vielmehr nach

Außen ein gar spärliches Wachsthum. Die schneeige Leinwand brauchte

zum Bleichen nicht nur Wasser, sondern mehr noch Sonnenlicht. Mir
scheint, daß in unserer Erziehung oft viel zu sehr „gewässert" und zu
wenig der stillen Arbeit der Sonne, der Gnade und Wahrheit Gottes
vertraut wird. Vergessen wir nicht, daß der Same auch seine stille
Keimzeit haben muß, bevor er sproßt und daß der Geist der Wahrheit
von oben arbeitet, auch wo wir ihn nicht belauschen und berechnen
können.



117

Zu den Anforderungen an die Wahrhaftigkeit des Erziehers gehört
ferner: „Habe Acht auf dich selbst", auf deine Worte, deine
Geberden, deine Handlungen. Habe Acht, daß du darin vor dem Auge
der Kinder nicht unwahr und unlauter erscheinst. Sie haben ein gar
feines Gefühl für das Aechte und Wahre, wie für das Gemachte und
Scheinbare. Habe Acht auf deine Zunge, daß sie nur rede, was im
Einklang ist mit deinem Willen. Versprich nur, waS du halten willst
und halten kannst. Drohe nur, was du ausrichten wirst. Spiegle dem
Kinde auch nichts vor. Was in ihm irgendwie das Vertrauen zu deiner
Wahrhaftigkeit erschüttern, den Abscheu vor der Lüge abstumpfen, die Lust zur
Unwahrheit und die Fertigkeit darin wecken könnte, das vermeide. Achte
hierin auch das Kleine nicht gering. In unsern Bergen geschieht es,
daß der Tritt eines Vögleins auf den weichen Schnee die stürzende
Lawine weckt, die Schrecken und Verderben bringend zu Thal fährt. Auch
ein Wort von dir kann in der Kindesseele zu einer Lawine werden.
Von diesem Gesichtspunkt aus kann im Scherzen mit den Kindern nicht
genug Vorsicht empfohlen werden. Die Sckerzlügen, zu deren Objekt
sich die Kinder gemacht sehen, werden von ihnen bald mit virtuoser
Subjektivität behandelt. Und dann wundere man sich, wenn im
gegebenen Fall der Scherz eine gar ernste Gestalt annimmt!

Habe Acht auf deine Reden über den Nächsten, daß sie stets der
Ausdruck deiner Aufrichtigkeit in der Liebe seien. Also „hüte deine

Zunge vor dem Bösen und deine Lippen, daß sie nicht Trug reden."
(1. Petr. 3, 19). Halte dich rein von Klatschsucht und Schmähsucht,
höre und rede vom Nächsten lieber das Gute als- das Böse und richte
lieber dich selbst als andere. So wird Lüge und Verleumdung dir selbst

ferne und auch das deiner Erziehung anvertraute Kind von ihrem Pesthauch
verschont bleiben und lernen, was Math. VII, 1—6 geschrieben steht.

Die Aufrichtigkeit muß sich auch in den gesellschaftlichen Beziehungen
kund geben. Heißt da» nicht zur Lüge erziehen, statt zur Wahrhaftigkeit,
wenn man in's Gesicht freundlich thut und hinter dem Rücken Widerwillen

zeigt; wenn man den Besuch hocherfreut bewillkommt und nachher
ärgerlich und ungehalten sich ausläßt; wenn man voll Artigkeit und
Zuvorkommenheit ist und nachher voll Spott und Mißachtung, oder wenn
das Kind von der Mutter den Auftrag erhält, sie bei dem ankommenden
Besuch als abwesend oder unwohl zu melden? Welcher Unterschied ist
denn zwischen dieser Höflichkeitslüge nnd der auf das Mitleid spekulirenden
des Kindes, das von seinen Eltern auftragsgemäß alles mögliche
Mißgeschick und Elend erzählt?

Der Erzieher sei in allen seinen Aeußerungen offen und gerade,
ohne Rückhalt und ohne Täuschung. Er gestehe auch ohne
Bedenken gemachte Fehler ein, selbst dem Kinde gegenüber. Das
wird demselben einen bleibenden Eindruck machen und mehr für dessen

Wahrhaftigkeit wirken, als Dutzende von Verweisen und Strafen. Er



118

zeige seinen Abscheu vor der Verschlossenheit und Falschheit überall und
auf jegliche Weise.

Man rechnet zwar Beides zur Weltklugheit. Man nennt es Ge-
wandtheit im Benehmen, gesellschaftliche Tournure, sicheres Auftreten,
wenn man Uebung hat, seine Gefühle hinter einem aalglatten Aeußern
zu verbergen, Gleichmuth, Freundlichkeit in jeder Lage vorzustellen, für
Alles Entschuldigung zu haben. Diese Weltsitte wird der Erzieher nicht
höher schätzen, als sie es verdient, und höher als diese Weltklugheit wird
er an sich und am Kinde das offene, gerade und redliche Auftreten
werthen, das allezeit erkennen läßt, in welcher Richtung der Zeiger des

innern Lebens weist. Damit ist nicht gesagt, daß man sich und andere
gewöhnen svll, das Herz allzeit auf der Zunge zu tragen und die Perlen
vor die Säue zu werfen. Man kann von Christus dem Wahrhaftigen
auch das Schweigen lernen.

Eine weitere Regel des Erziehers sei: „Bleibe in der Liebe."
Die Liebe ist die treibende Lebenswärme. Spürt das Kind uns die
Liebe ab, so wird es naturgemäß uns wieder lieben. Es ist verkehrt,
zuerst des Kindes Liebe zu verlangen und sich über dessen Kälte und
Herzenshärte zu beklagen, wenn nicht von uns selbst ungefälschte Liebe
auf dasselbe überströmt. Man muß zuerst geben, bevor man nehmen
kann. Der Landmann säet und jätet und wartet lange, bis er ausgeht

nach der Reife der Garben zu schauen. In Gottes Reich heißt es:

Nicht darin besteht die Liebe, daß wir Gott geliebt, sondern daß er uns
geliebt und seinen Sohn für uns dahingegeben hat. Das ist etwas
zum Lernen für die, welche Erzieher der Jugend und Lehrer des Volkes
sein wollen.

Die Liebe gehört zur Wahrhaftigkeit und zwar wird sie sich beim
Erzieher als ein Eingehen auf die Individualität der Zöglinge, als
Milde und Nachsicht und als Vertrauen äußern.

Wir reden hier nicht von der Liebe als Bestimmtheit des Charakters
überhaupt. Wir haben früher nachgewiesen, wie in dieser nach ihrer
dreifachen Richtung als Gottes-, Nächsten- und Selbstliebe die
Wahrhaftigkeit Ausgangspunkt und Gebiet ihrer Darstellung finde. Dieß
gilt natürlich auch von der Wahrhaftigkeit des Erziehers. Und es ist
einleuchtend, daß er auch mit der Bethätigung seines Personlebens in
dieser Weise unmittelbar die Entwicklung des Charakters der Zöglinge
nach derselben Richtung bestimmt und fördert.

Wir wollen hier nur ihre Aeußerung zu diesen selbst in's Auge
fassen.

Da treffen wir als erstes Erfordernis; ein freundliches Eingehen
auf die Individualität des Zöglings. Wir hätten auch sagen können,
zunächst im Allgemeinen auf des Kindes Eigenart. Ohne diese muß
ja jede erzieherische Bemühung ein bloßes Tappen in der Finsterniß,
ein verständnißloses und darum erfolgloses Versuchen, oder dann eine



119

Vergewaltigung und Dressur bleiben. Es ist Thatsache, daß so viele
Mißerfolge in der Erziehung und speziell auch in der Erziehung zur
Wahrhaftigkeit sich auf den Mangel an liebevollem Eingehen auf die
Kindesnatur zurückführen lassen. Da wird angeordnet und regiert,
kommandirt und reglemcntirt, befohlen und verboten, gelobt, getadelt,
gestraft und das Kind steht dem Allem fremd gegenüber und weiß es

nicht zu begreifen und sich zurecht finden. Es wird verwirrt und
verschüchtert, verliert seine Offenheit und Aufrichtigkeit, wird gedrückten
Wesens oder verbittert. Wir kennen sie alle, diese armen verkannten,
verwaisten, verbitterten, diese „verschupften", „verdrückten" und
„verwahrlosten" Wesen, die, was sie sind, zum großen Theil nicht aus
eigener Schuld geworden sind. Ihre Freude schalt man Ausgelassenheit,
ihre Stille Duckmäuserei, ihr Kindesspiel Faulheit, ihre Offenheit Dummheit.

O, sie dürsteten auch in ihren Herzen nach etwas Sonnenschein
von Liebe, aber sie fühlten nur die rohe Hand des Zuchtmeisters, lernten
sich betrachten als überall im Wege, als Hinderniß und Last — was
Wunder's, daß sie schließlich scheu oder stumpf, oder frech und verlogen
wurden! Die Kindesnatur braucht so wenig, um glücklich zu sein, aber
was sie braucht, unerläßlich braucht als Lebens-Odem der Seele, das
ist die Liebe, etwas Verständniß für ihre Kindlichkeit, etwas freundliche
Güte, milde Nachsicht, Geduld und Vertrauen.

Das wird der wahrhafte Erzieher seinen Zöglingen entgegenbringen,
heiße er nun Bater oder Mutter oder Lehrer. Und er wird noch einen
Schritt weiter gehen und dem Kinde seine Individualität, seine
Besonderheit in Beanlagung und Stimmung ablauschen, das Berechtigte
darin anerkennen und achten und au dieselbe seine erzieherischen
Einwirkungen anknüpfen. Da wird dem Kinde wohl; da bleibt eS offen
und zutraulich. Da lernt es, wenn auch nach manchen mißlungenen
Gehversuchen, unter manchem Fehltreten und Straucheln, den aufrechten
sichern Gang durchs Leben.

Die Reden des Kindes sind zuerst, wie I. P. Richter so wahr
bemerkt, nur ein Spielen mit der neuen Kunst des Sprechens. Es kann
nicht müde werden, sein erwachendes Geistes- und Phantasieleben in ihr
und an ihr zu zeigen. Es redet Wahrheit und Dichtung, Sinn und
Unsinn in buntem Gemenge. Da lehrt die Liebe den Erzieher sich dessen

zu freuen, ein Kind zu werden mit dem Kinde, seine geistigen
Gehversuche zu unterstützen, die ersten Schaffens-Versuche freundlich
aufzunehmen. Den Irrthum wird er verzeihen und verbessern, den zu kühnen
Flug der Phantasie mit zarter Hand leiten und zügeln. Wer wollte
in diese stillen Jugendträume hinein mit rohem Unverstand das Wort
„Lüge" werfen?

Das Kind braucht Freiheit und Vertrauen, soll es zur
Wahrhaftigkeit erzogen werden und beides wird ihm ein rechter Erzieher
nicht vorenthalten. Freiheit, freie geistige Bewegung, freie Entfaltung



120

seiner Eigenthümlichkeit, Es gilt auch da: „Dämpfet den Geist nicht."
Es ist nicht gut, die Zwangsjacke der Uniformität der wachsenden Persönlichkeit

anzulegen. Das erzieht keine Charaktere, sondern Karrikaturen
von solchen und Krüppel. Es ist ein Körnlein Wahrheit in der
Behauptung Rousseau's, daß der Charakter sich auf der Gasse bilde. Ich
für meinen Theil will lieber etwas Uebermuth der Gasse, als die Schnellreife,

Naseweisheit und Blasirtheit der Salons, oder die bleichsüchtige
Schwachheit, Verschrobenheit und Eigenheit, wie sie sich in der
Vereinsamung und Abschließung von Seinesgleichen bildet. Der Kiesel
schleift sich am Kiesel im Bach, der Charakter im Messen der Kräfte
mit andern. Ohne Fehler kann es da freilich nicht abgehen und manche
„Weisheit von der Gasse", die der Bube nach Hause bringt, ist mit
Recht der Mutter Schrecken. Aber die Liebe lehrt uns auch da
Vertrauen festhalten. So lange die Kinder die Selbstzucht in Gebet und
die rückhaltlose Offenheit vor den Eltern nicht verloren haben, steht es

auch nicht schlimm mit ihrer innern Wahrhaftigkeit. Wer Vertrauen hat,
muß warten können und hoffen. Der Gärtner, der edlen Samen in's
Erdreich hinausgestreut hat, wo er dem Frost und der Hitze, den Regengüssen

und dem Sonnenbrand ausgesetzt ist, geht auch nicht in thörichter
Ungeduld und Aengstlichkeit hin, den Samen abzudecken und hervorzu-
grübeln, um sich zu überzeugen, ob er noch da sei und ob er in gesundem
Wachsthum erkenne. Er weiß, daß er damit das Wachsthum überhaupt
stören würde. Und wer einen Baum umgepfropft hat, der läßt ihn
ruhig treiben. Auch alle die ausbrcchenden Schosse der alten Art kümmern
ihn zunächst nicht stark. Es kommt die Zeit, wo er sie mit scharfem
Schnitte entfernt. Es ist nicht gut, ohne Noth ein Kind zur
Verantwortung zu ziehen. Ein Blick oder Wort genügt, um ihm Urtheil und
Richtung zu weisen. Argwohn ist ein Schelm; er stiehlt auch in ver
Erziehung das Beste vorweg, das Vertrauen. Er ist gleich dem kleinen
schleichenden Verderber, der im Garten den Boden durchwühlt und die

zarten Wnrzelfäserchen benagt, mit denen die Pflanze sich festhalten und
Wachsthum gewinnen will. Jnquiriren macht hart, wie starke Regengüsse

im Sommer den Boden hart und spröde machen und wie diese
das Gewürme an die Oberfläche locken, so jenes die Lügen. Lernen
wir Erzieher hievon hoffende Geduld und vertrauende Weisheit. Wir
können nur Eines thun, nämlich: Die uns anvertrauten Zöglinge
getreulich überwachen und für sie und mit ihnen beten, daß sie hineingestellt

bleiben in die Lebenslust der Liebe Gottes.
Zur Wahrhaftigkeit gehört aber auch die Treue, und sie wird

dem Erzieher nicht in letzter Linie nothwendig sein zur Förderung der

Wahrhaftigkeit der Zöglinge.
Dazu rechne ich zuerst die Treue am gegebenen Worte: das

unbedingte Festhalten desselben, das Halten gegebener Versprechen, auch wo
das schwer ankommt. Das erfüllt den Zögling mit Achtung und Ver-



121

trauen und gibt uns in seinen Augen das volle Recht, dieselbe Treue
in seinem Wort auch von ihm zu fordern. Und dieß ist unerläßlich,
wenn es dem Zögling zu Kraft und Leben werden soll, daß Worte keine

Spielzeuge sein dürfen, sondern als Bezeichnung und Ausdruck der
Wahrheit ihre ernste Bedeutung haben, und daß es im ganzen Leben
gelte: ein Wort, ein Mann.

Sodann rechne ich zur Treue in der Wahrhaftigkeit auch die B e-

rufs treue. Der Erzieher soll es sich sauer werden lassen und nicht
bequem mit seiner Pflichterfüllung. Eine versäumte Pflicht, eine
Nachlässigkeit oder Gleichgültigkeit wirft einen Nebel auf die Wahrhaftigkeit
des Erziehers, wie auf diejenige des Zöglings. Anderseits ist nichts so

sehr geeignet, dem letztern tiefen Respekt vor ersterem abzugewinnen, als
Selbstverleugnung, Fleiß und Aufopferung in seinem Berufe. Und der
rechte Arbeitsernst ist köstlich auch für die Jugend. So viel
UnWahrhaftigkeit und Lüge ruht in Leichtsinn, Zerstreuung, flatterhaftem Wesen,
das seine Gedanken nickt sammeln, nicht Ernst und Treue aufwenden
mag an irgend eine Aufgabe. Darum ist die Mahnung an den Erzieher
gewiß richtig: daß er von der Jugend ernste Hingebung fordern solle
an das, womit sie sich beschäftigt. Es soll schon der Ernst am Spiel,
die volle Lust und lebhafte Theilnahme daran geweckt werden. In der
eigentlichen Arbeit ist das Maß der geforderten Leistung natürlich nach
den vorhandenen Kräften billig zu bemessen. Ein Zuviel hierin lahmt,
macht aberwillig und veranlaßt zu Lüge, Ausfluckt und Betrug. Aber
innert den Grenzen der Billigkeit ist mit Nachdruck und Eifer auf volle
Leistung und reges Neben der Kräfte zu dringen. Rechte Arbeitsfreudigkeit

zähle ich zu den Haupthebeln der Wahrhaftigkeit, wie umgekehrt
Faulheit und Müssiggang aller Laster, auch der Lüge Anfang ist.

Zur Wahrhaftigkeit in der Berufstreue gehört auch die weise erzieherische

Verwendung des Unterrichtsstoffes durch den Lehrer. Fast jedes
Fach wird in dieser Hinsicht, wenn derselbe nur selbst ein wahrhafter
Charakter ist, Anknüpfungspunkte und mannigfache Beziehungen bieten.
Vor Allem aber ist es der Unterricht in der Religion, Geschichte und
Sprache, welche für die Bildung des sittlichen Urtheils, für Gewinnung
des Wahrheitssinnes und die Festigung des Willens nach dem als Wahr
und Gut Erkannten sich zu richten, von ungemeiner Bedeutung sind.
Ich muß es mir versagen, hier dies weiter auszuführen und verweise
hiefür auf die schon erwähnte Abhandlung von Ritter. Nur so viel:

Es liegt auf der Hand, daß nichts so sehr geeignet ist, den Sinn
für Wahrheit zu wecken, die Gewissen zu schärfen, das Bewußtsein der

eigenen Verantwortlichkeit zu stählen, als die Beschäftigung mit der

göttlichen Wahrheit, der Unterricht im Worte Gottes. Ein Lehrer kann
sich dessen begeben, ein Erzieher niemals. Ich begreife nicht, wie man
da, wo man nicht bloße Kenntnisse und Fertigkeiten hervorrufen, sondern
Erziehung treiben will, die Religion aus den Unterrichtsfächern streichen



122

kann. Wie wird doch gerade da die Empfänglichkeit und die Freudigkeit
für das Geistesleben des innern Menschen geweckt! Der Geist der

Wahrheit, der sich im Worte Gottes manifestirt, zieht zur Wahrheit.
Die Gestalten, die uns die heilige Schrift als ächte Menschen mit Licht
und Schatten zeichnet, sind eine fortlaufende Beweisführung, daß:
„Wer Lügen redet, nicht entrinnen wird," Spr. 19, 5, dagegen
derjenige „wohnen wird in Gottes Hütte und bleiben auf seinem heiligen
Berge, wer ohne Wandel einhergeht und recht thut und redet die Wahrheit

von Herzen." (Ps. 15, 1 und 2). Vor allem aber wird die heilige
Wahrheitsgestalt Jesu Christi auf ein unverhärtetes Kindesgemüth einen
Eindruck des Lebens machen. Gelingt es, dasselbe mit Ehrfurcht und
Liebe zu dem Heiland zu erfüllen, 'so wird es darin auch einen festen

Stab der Wahrhaftigkeit, Schirm und Schild vor der Lüge haben.

Im Geschichtsunterricht sodann soll der Schüler das Walten Gottes
kennen, soll wahre Größe achten, falsche Ehre und Schein verachten
lernen. Das erfordert aber, daß der Lehrer bei der Darlegung dieses

Stoffes auch immer sein Gewissen mitsprechen lasse. Auch der Unterricht

in der Sprache, der Muttersprache vor Allein kann von großem
Werth sein für die Erziehung zur Wahrhaftigkeit, sofern er lehrt die
Worte als Ausdruck der Gedanken und Gefühle gebrauchen, sie wägen
vor ihrer Anwendung.

So wird durch Heiligung seiner selbst, Achtsamkeit auf sich selbst,

Bewährung in der Liebe und Treue der Erzieher dem Kinde zur
Autorität werden, zum Vertreter des Sittengesetzes, zum Anwalt und
Protektor von dessen besserem Selbst gegenüber Sünde und Schwäche.
Mit Liebe und Achtung, auch mit Furcht wird das Kind zu dem
aufschauen, dessen Ueberlegenheit und Wahrhaftigkeit es anerkennt und
darin mächtige Impulse haben, dem Vorbild des Erziehers nachzueifern,
aber auch zu meiden, was dessen Mißfallen erregen müßte.

Es muß aber auch die übrige Umgebung des Kindes im Einklang
mit der Tüchtigkeit des Erziehers stehen; da müssen Vater und Mutter,
Hausvater und Hausmutter, Lehrer und Gehilfe Eines Sinnes sein;
da muß auch auf das Gesinde, Knecht und Mägde, und Taglöhner ein
ernstes wachsames Auge gerichtet werden. Unlautere Elemente sind so

rasch und entschieden als möglich zu verbannen. Der Acker trägt von
selbst Unkraut die Fülle, der Weizen aber muß mit Sorgfalt gesäet und
gepflegt werden. So ist das Kind gar empfänglich, durch Ohr und Aug
Unkrautsnmen in's Herz zu fassen, der dann rm Verborgenen wuchert
und alle Bemühungen, guten Samen hinein zu bringen, zu Schanden
machen kann. Wo aber das ganze Haus getragen ist vom Geiste der
Wahrheit, die ganze Umgebung eines Kinde's in Thun und Lassen den

Stempel der Wahrhaftigkeit an sich trägt, da sind auch die allgemeinen
Bedingungen für dessen Erziehung zur Wahrhaftigkeit vorhanden.



123

Aber doch wird es nie gelingen, ein Kind zu tcidel- und lückenloser
Wahrhaftigkeit zu erziehen. Wenn man Eltern sagen hört: Unser
Kind hat noch nie gelogen, so muß man daraus schließen, daß die
Eltern sich selbst und ihr Kind nicht kennen. Die Wahrheit ist auch
hier: „Alle Menschen sind Lügner." Zu den ersten Sünden des Lebens
zählt die Lüge, wie sie die erste ans Erden war. Sie ist die
Erbkrankheit des Menschengeschlechtes und das Erbübel der Kinderwelt.
Wir gebrauchen den Ausdruck Lüge im Gegensatz zur Wahrhaftigkeit, so

daß gemäß unsern frühern Ausführungen auch Unaufrichtigkeit,
Verschlossenheit, Heuchelei, Unlauterkeit und Unredlichlichkeit, Untreue und
Unehrlichkeit unter diesen Begriff fällt. Man darf das auch nach der
sittlichen Bedeutung der Wortlüge; sie wächst auf dem Grunde innerer
Unwahrhaftigkeit in ihren verschiedenen Beziehungen und reift aus in
Treulosigkeit und Unehrlichkeit. Die Erfahrung lehrt: Wer lügt,
stiehlt auch.

Wie können wir diesem Erdübel der Kinderwelt
wirksam begegnen? Die Hygieine als Wissenschaft von der
Gesundheit kennt ein dreifaches Verfahren: die Diätetik, die Prophylaxis
und das direkte Heilverfahren des Arztes. So ist's auch mit der Gesundheit

des innern Menschen.
Das diätetische Verfahren haben wir bereits kennen gelernt: es ist

vie Stärkung des sittlichen Bewußtseins am Beispiel des Erziehers,
durch die Lebensluft der Wahrheit, die das Kindesgemüth einathmet, in
Gebet und Wort Gottes, in Haus und Schule. Damit ist der sittliche
Organismus seuchenfester gemacht. Aber die Seuche ist deswegen doch

da. Gegen sie selbst hat sich nun das weitere Verfahren zu richten als
Bewahrung und Heilung. Verhüten ist besser als Heilen, Bewahren
besser als Wiedergewinnen. Wir haben schon mit den bisherigen
Ausführungen verbunden Andeutungen über das Verhüten der Lüge gemacht;
treten wir nun noch näher darauf ein.

Man unterscheidet in der Lüge mancherlei Arten der Aeußerung
und der Ursachen. Jene können wir nach Niemeyer bezeichnen als
Verstellung, Ausweichen, Verbergen, Nichteingestehenwollen der Wahrheit,
das Sinnen auf Betrügereien, das Behaupten der Unwahrheit mit dem

Hintergrunde theils einer äußern Veranlassung, theils einer beabsichtigten
Wirkung, eines Zweckes und Interesses. Nach ihrer innern Ursache
können wir unterscheiden:

1) Scherzlügen und solche aus lebhafter Phantasie.

2) Lügen aus Charakterschwäche: Zerstreutheit, Unüberlegtheit,
Leichtsinn, Trägheit und Furcht.

3) Lügen aus Eigennutz und Ehrgeiz.

4) Lügen aus Bosheit (vgl. Schäfer: Ueber das Lügen und die

Erziehung zur Wahrhaftigkeit).



124

Wir können hier nicht auf die psychologische Untersuchung dieser
Verhältnisse näher eintreten, sondern haben nur die Frage zu erörtern:
Wie hat sich der Erzieher zu denselben zu verhalten? Naturgemäß wird
er die Ursache zu verhüten suchen, wenn er die Wirkung vermeiden will.
Dies ist eben das prophylaktische, das vorbeugende und verhütende
Verfahren. Das Grundlegende hiezu ist schon in unsern frühern Aus-
führungen enthalten. Erziehe das Kind durch die Wahrheit für die

Wahrheit und Du hast ihm die Hauptquelle der Lüge verstopft. Bilde
seine Sinnesart zu ernstem Streben, zu Selbstachtung, Treue im Kleinen,
Festigkeit des Willens und Du wirst finden, daß es von selbst die Lüge
als gemein und niedrig verabscheut, daß es sich als zu gut dafür hält.
Lehre es Selbstverleugnung und Liebe und es wird sich hüten, in den

Schlingen des Eigennutzes und Ehrgeizes sich zu verstricken. Oeffne sein

Herz frühe der Gnade Gottes und die Bosheit wird keine Brutstätte
für ihre Anschläge darin finden können.

Im Einzelnen möchte ich auf Folgendes aufmerksam machen:

Das rege Phantasieleben der Kinder darf uns nicht erschrecken. Sie
kommen noch frühe genug in die poesielose Wirklichkeit hinein. Lassen
wir sie „Mutteris" und „Vateris," „Lehreris" und „Räuberis" machen.
Stören wir nicht ihre Reiterlust auf dem feurigen Steckenpferd, ihre
Freuden und Leiden im Puppenhaushalt, ihre Würde und Gehobenheit
als „Prinzessin" oder „König." Lassen wir sie einander ihre wunderbaren

Geschichten erzählen. Können wir denn das Gefühl von Sünde
haben, wenn wir in ihre glückstrahlenden Augen sehen? Beschleicht
uns nicht vielmehr ein Heimweh nach dem Verlornen Paradies dieser

Kindeslust?
Und wird das Spiel zu toll, wird die Freude daran eine krankhafte,

so genügen wenige Worte, um die Aufmerksamkeit abzulenken und
auf einen andern Gegenstand zu richten, so genügt irgend eine kleine
Beschäftigung, die dem regen Geiste Arbeit und Interesse gibt. Die
Ablenkung des Geistes von dem, was dem Kinde gefährlich werden könnte,
und seine Hinleitung auf Objekte, die seine geistige und sittliche wie
körperliche Entwicklung fördern können, ist ja eines der ersten und
unentbehrlichsten Mittel der Erziehung.

Wo aber das Phantasieleben droht überreizt zu werden, die Spiellust
in Spielsucht und Komödienhaftigkeit ausartet, da wird man sich nicht nur
zu hüten haben, demselben neue Nahrung z. B. durch Märchen oder gar
durch Hoffmann'scke Kindergeschichten zuzuführen, man wird vielmehr mit
wenig Aufsehen, aber mit ruhiger Nachhaltigkeit den jungen Geist für
einige Zeit zu einfacher Diät, zu theilweiser bis völliger Enthaltung
vom Spiel und von aller die Phantasie erregender Lektüre, die den

Geist verderbt nzie Zuckerzeug den Magen, dagegen zur Landkost von
allerlei Handtierung in Haus und Hof w. verurtheilen.



M '
^

^

125

Aehnlich verhält es sich mit dem Scherz, soweit er sich iiLs Kleid
der Unwahrheit steckt. Die Gabe deS Scherzes, die Gabe und Freude
an Humor, Ironie und Satyre ist auch eine Gottesgabe und meines
Erachtens keine geringe. Hüten wir uns doch vor dem falschen Pietismus,

der einst auch Lachen und Spazierengehen zur Sünde stempeln
wollte. Solche Unnatur kommt sicherlich selber nicht aus der Wahrheit.
Wehe der Jugend, die nicht mehr fröhlich sein, die nicht mehr scherzen

und lachen kann, sie verdient den Namen Jugend nicht mehr. Heiterkeit
und Frohsinn wachsen eigentlich nur auf dem Grund eines zufriednen,
dankbaren Gemüthes. Der Neidische, Mürrische. Unzufriedne und
Undankbare wird nicht scherzen und lachen; er flieht fröhliche Gesellschaft.
Sein Geistesauge ist krank; es sieht selbst Alles nur im Nebel des

Aergers und Verdrusses, und kann das helle Sonnenlicht der Freude
nicht vertragen. Der geistig Gesunde dagegen ist fröhlich. Die Freude
ist ihm, was der Blume das Sonnenlicht: ein Lebenselement, dem er
sich verlangend entgegenstreckt und das er als schönsten Schmuck seines
Wesens in Zufriedenheit, Dankbarkeit, Freundlichkeit und Fröhlichkeit
wieder Vvn sich ausstrahlt. Die Fröhlichkeit ist dem denkenden Erzieher
ein Gradmesser der innern Lauterkeit und Gesundheit der Zöglinge.

Darauf weist uns auch das Wort der Wahrheit hin, das eine

„Freudenbotschaft" ist, das so oft uns mahnt: „Fürchtet euch nicht,"
dagegen: „Freuet euch, abermnl sage ich, freuet euch," das uns eine
Freuden-Ernte verheißt und das Reich Gottes darstellt als nicht bestehend
in „Essen und Trinken," aber auch nicht in Trauer und Klage, sondern
in „Gerechtigkeit, Friede und Freude im heiligen Geiste." Ja, „im
heiligen Geiste" I Das ist der Punkt, auf den es ankommt. Und dieser
Geist ist ein Geist der Wahrheit. Ich habe darum früher schon
gewarnt vor dem Lügenscherz, den Erwachsene, doch mehr zu ihrer eigenen
Belustigung, mit den Kindern treiben. Ich glaube nicht, daß das Zum-
bestenhalten gute Früchte zeitigen wird. Wenn nichts Schlimmes daraus
hervorgeht, ist das wohl nicht das Verdienst der Unwahrhaftigkeit. Ich
kann deswegen auch die Sitte des in den Aprilschickens nicht loben.
Das Kind wächst dabei sicherlich nicht in der Wahrhaftigkeit. Es gibt
eine Fröhlichkeit, die zu scherzen und zu lachen versteht, ohne daß es

auf Unkosten eines Dritten geschieht, ohne Verletzung der Liebe und der
Wahrheit.

Zwar möchte ich hierin auch nicht rigoristisch und splitterrichtend
verfahren; es ist ja gewiß ein Unterschied zwischen der Scherzlüge, die
die Unwahrheit, und ist es auch die bewußte Unwahrheit, nicht im
Dienste der Selbstsucht gebraucht und der Lüge, von der es heißt: „Wer
einmal lügt, dem glaubt man nicht, und wenn er gleich die Wahrheit
spricht." Wohl nicht mit Unrecht bemerkt I. P. Richter: „Der ächte

Lügner scherzt wenig und der ächte Scherztreiber lügt nicht." Aber es

läßt sich nicht leugnen: eine Gefahr liegt darin, die Gefahr der Ge-



wöhnung an die Unwahrheit und der Entwöhnung von der Wahrheit,
namentlich bei der Jugend, deren sittliche Urtheilskraft noch nicht
geläutert und deren Wahrhaftigkeit noch nicht mit ihrem Selbst verwachsen
ist. Es kann auch im geistigen Auge des Menschen eine Art
Farbenblindheit entstehen. Darum möchte ich ernste Wachsamkeit und Vorsicht
anempfehlen. Es braucht bei solchen Scherzlügen eines Kindes wahrlich
keine lange Auseinandersetzung; es braucht nur etwa eine verweisende
Bemerkung, welche auf dem Boden der Wahrheit fußend im grellen
Kontrast steht mit der vorgebrachten Unwahrheit, ein kurzes: „Laß das",
oder „ohne Uebertreibung," oder „bleib bei der Wahrheit" oder „mach
keinen Spaß" u. s. w.

Ernstere Gefahren aber drohen von Seiten der Charakterschwäche,
unter welchem Namen ich Zerstreutheit, Unüberlegtheit, Leichtsinn, Trägheit

und Furchtsamkeit zusammenfasse. Es ist durchaus nicht alle
Unwahrheit des Kindes eine bewußte, absichtliche. Ich glaube sogar nicht
zu irren, wenn ich behaupte, daß die allermeisten Lügen in obiger
Charakterschwäche ihren Grund haben, und von selbst verschwinden,
wenn es gelingt, diesen zu festigen. Ich berufe mich hiefür auf die
Thatsache, daß auch wir Eltern und Erzieher nicht frei waren von dieser
Kindersünde. Damit soll sie keineswegs entschuldigt sein. Im Gegentheil,

je mehr wir nun in der Wahrheit wurzeln, um so mehr werden
uns auch diese Jugendsünden leid thun.

Aber ich meine, wie vor Unterschätzung so haben wir uns auch vor
Ueberschätzung derselben zu hüten. Vergessen wir nicht, daß die Natur
des Kindes zur Lüge geneigt ist, daß es erst eine werdende, noch keine

fertige sittliche Persönlichkeit ist. Irrthum ist menschlich. Wie leicht
erregt ein Mißverständuiß oder eine unrichtig verstandene Frage eine

unwahre Antwort. Wie schwer hält es, daß das zerstreute Kind sich

sammeln, das leichtsinnige seine Worte wägen lernt, und wie ist namentlich

der Schwätzer in einer steten großen Gefahr des Entstellens,
Uebertreibens, Erfindens, der Langsame und Träge dagegen in steter
Versuchung des Ausweichens, d. h. Ablehnens aufgetragener Pflichten, und
damit auch in steter Versuchung des Beschönigens und Entschuldigens
seiner Versäumnisse, des Borgens fremder Tüchtigkeit (z. B. in der

Schule)! Immer und immer wieder hat darum der Erzieher der raschen

Jugend einerseits sein ernstes: „Besinne Dich!" entgegenzuhalten und
anderseits mit allem Nachdruck zu rascher und ausdauernder Arbeit
anzufeuern, die rechte Arbeitsfreudigkeit zu wecken. Ich glaube, daß die

erzieherische Bedeutung der Arbeit im Allgemeinen viel zu wenig erkannt
wird und zu ihrem Rechte kommt. — Man hat die Lüge eine Ausgeburt

der Furcht, eine Feigheit genannt. Und gewiß ist ein gut Theil
der Kinderlüge, namentlich die „Ablüge", das Leugnen einen Vergehens,
der Furcht auf den Conto zu setzen. Zunächst der innern Furcht des

Erschrockenseins über den begangenen Fehler, dann aber auch der Furcht



127

vor der zu erwartenden Strafe. Wollen wir also der Lüge aus dieser
Charakterschwäche vorbeugen, so müssen wir unser Benehmen durch die
Liebe leiten lassen: „Sie läßt sich nicht zum Zorn reizen; sie deutet
Nichts zum Argen. Sie erträgt Alles; sie erduldet Alles;" I. Cor. XIII, 5
und 7. Wir müssen die Offenheit und Zutraulichkeit des Kindes uns möglichst
zu gewinnen und zu erhalten suchen. Wie köstlich, wenn des Kindes Seele
wie ein aufgeschlagenes Buch vor uns liegt; wenn es sich ganz gibt,
wie es ist, auch sein verborgenes Gemüthsleben nicht zurückhält, auch
seine Fehltritte uns nicht verschweigt! Und bewegt uns nicht bei unserm
Zürnen und Dräuen über der Lüge oft weit mehr noch als der Schmerz
über die Sünde der Aerger, daß das Kind gewagt hat, uns, die Klugen,
die sich dem Kinde gegenüber gar so gut und tüchtig dünken, zu belügen
— also verletzte Eigenliebe? O, seien wir mehr unserer eigenen Untüch-
tigkeit uns bewußt, denken wir weniger an uns und mehr an des

Kindes Wohlfahrt und wir werden zwar jede vorkommende Unwahrheit
desselben rügen und strafen, aber wir werden es mit dem Schmerz der
Liebe thun. Das Brausen und Schnauben des Zornes treibt die Furcht
nicht aus, sondern facht sie an, so daß eine Lüge die andere gebiert und
das Kind zuletzt in ein ganzes Netz von Lüge, ohne recht zu wissen wie,
hineinkommt. Aber der ernste, tiefe Blick in die Augen, die stille, freundliche

Frage wird bei einem nicht verdorbenen Kinde die Wahrheit meist
ohne Mühe zu Tage fördern. Dabei soll allerdings die Liebe nachhaltigen

Ernstes und gewissenhafter Treue nicht entbehren, wie wir früher
gezeigt haben, damit das Kind es uns abfühle, wie wir die Lüge
verachten und verabscheuen.

Die Lüge aus Ehrsucht, um einem Tadel zu entgehen, ein Lob zu
gewinnen, sich in besserem Lichte als Andere zu sehen, oft verbunden mit
Ohrenbläserei und Zutragerei, mit dem Anschwärzen und Verleumden
Anderer hängt enge mit der Lüge aus Eigennutzen zusammen, und ist
wie diese die nackte Aeußerung des Egoismus, hier angewendet aus
Lohn- und Gewinnsucht, dort aus Hochmuth und Eitelkeit. Diese beiden
sind es, die in unserer Zeit im häuslichen und öffentlichen Leben wuchern,
da ja ein großer Theil der Bildungsziele auf Ehrgeiz und Lohnsucht
gerichtet ist. Die unruhige Hast unseres Lebens, die fieberhafte Gewerbs-
thätigkeit, die das Verdienen und Genießen in den Brennpunkt der

Lebensauffassung stellt, das auf höchst mögliche intellektuelle Bilduug
gerichtete Streben, hinter der die Werthung des ethischen Charakters so

sehr zurücktritt, sie rufen jene Lohnsucht und Ehrsucht hervor, denen
leider auch die Kinder schon zur Beute fallen.

Es ist ja die Weckung und Benutzung des Ehrgefühls in der
Erziehung von großem Werth. Aber diese Waffe ist ein zweischneidend
Schwert. Wie leicht wird, was man hier an Eifer gewinnt, dort an
Wahrheit, Bescheidenheit und Demuth verloren. Auch die Lust am
Erwerb ist ja der Menschennatur angeboren und an und für sich von sitt-



128^

lichem Werth, enge zusammenhängend mit dem Trieb, Etwas zn schaffen,

thätig zu sein und ein Werk, eine Frucht seiner Thätigkeit zu sehen.

Aber es ist eine Verirrung und Unnatur, diese Lust am Erwerb schon

im Kinde zum leitenden Gesichtspunkt zu machen, zu Maßstab und Wage,
womit es wägt und mißt, gewogen und gemessen wird. Wundern wir
uns da, wenn Lug und Betrug ihm nicht ferne bleiben?

Dagegen hat der Erzieher die redliche Treue, die Einfalt' und
Bescheidenheit, die Sorglosigkeit und Arglosigkeit des Kindes hochzuhalten,
Frömmigkeit höher zu stellen als Klugheit und Vielwissen, Lauterkeit
und Güte hoher als Körperstärke und Geschicklichkeit. Namentlich hat er
sich gegen das Verklagen, Zutragen und Anschwärzen der Zöglinge
entschieden ablehnend zu verhalten; den Anschwärzer entweder mit Abscheu
ab- und zur Ruhe zu weisen, oder den Ankläger sofort dem Beklagten
gegenüber zu stellen, um Wahrhaftigkeit und sittlichen Muth zu fördern.
Eine offene Anklage verletzt weniger und äußert eine gewisse Würde.
Der geheime Ankläger aber gilt als Feigling und Verleumder und fällt
nicht ohne Grund der Verachtung anheim. Wo Eltern oder Erzieher sich

auf das Angeben der Fehler und Vergehen der Zöglinge gegen einander
stützen wollten, müßten sie bald die traurige Erfahrung machen, wie alle
Bande des Vertrauens und der Liebe sich lockern und die Sünde erst
recht mit voll geschwelltem Segel einherfährt.

Der Lüge aus Bosheit endlich, dem schwersten Grade dieses

sittlichen Verderbens, da die Lust am Bösen selbst, am Schädigen,
Erzürnen, Beleidigen vorhanden ist, kann nur auf dem Wege der Erziehung
zu Gottesfurcht und Nächstenliebe vorgebeugt werden. Man kann nicht
ernstlich genug der Jugend einprägen, daß Gott auch in's Verborgene
sieht, sie gewöhnen zu wandeln als vor ihm und sich zu halten nach
der Regel: Alles, was ihr wollet, das euch die Leute thun sollen, das

thut auch ihr ihnen.
Welches sind nun aber die Mittel und Wege, der

vorhandenen Lüge erzieherisch zu begegnen, ihre Heilung
zu betreiben?

Da ist zuerst hervorzuheben, daß es kein Universal- und Radikal-
Mittel gegen die Lüge gibt und daß es verkehrt ist, für alle Lüge,
gleichviel welcher Art sie sei und unter welchen Umständen sie vorkam,
dieselbe Strafe zu diktiren. Der Arzt muß von Fall zu Fall handeln
unter Beobachtung allgemeiner Grundsätze; der Erzieher nicht minder.
Der leitende Grundsatz wird hier sein, die Lüge sich durch sich
selbst strafen zu lassen, z. B. Lüge in Verbindung mit andern
Vergehen immer als Erschwerungsgrund bei der Strafe besonders
hervorzuheben, sodann nach Möglichkeit zu verhüten, daß die Lüge nicht
ihre Absicht erreiche, z. B. versäumte Pflichten strenge nachthun lassen,
die Erfüllung nicht gehaltener Versprechen nachträglich erzwingen u. s. w.
Der Erzieher muß so die Einsicht wecken, daß Untreue immer den eignen



129

Herrn schlägt, daß die Lüge dem Steine gleicht, der auf's Haupt des

Werfenden zurückfällt, daß sie mit einem Worte eine „Dummheit" ist.
Damit sie diesen Eindruck erwecke und verhindert werden könne, ihre
Absicht zu erreichen, muß sie freilich entdeckt und bestraft werden. Eine
gelungene, unentdeckt gebliebene Lüge ist die Brutstätte einer unabsehbaren

Reihe von folgenden. Der erste Eindruck des Gelingens wird
auch bei mehreren spätern Mißerfolgen nicht so leicht wieder verschwinden
und immer wieder durch die Vorspiegelung neuen Gelingens eine Vor-
suchung zur Lüge werden. Darum ist es so unendlich wichtig, die Brut
im Keime zu ersticken durch die Vereitlung und unnachsichtliche
Bestrafung der ersten Lüge. Auch hieraus geht hervor, wie nothwendig
ernste Wachsamkeit ist, doch ohne argwöhnisches Jnquiriren und Spioniren.
Frage nie ein Kind ohne zwingende Gründe auf eine Lüge hin aus;
Du fragst sonst leicht die Lüge in dasselbe Hienein, und der Triumph,
den es über Dich feiert, wird Dir und ihm schweren Schaden bringen.
Warte in der Stille, sammle die Fäden und erst, wenn Du hinlänglich
sicher bist, entlarve den Lügner. Frage überhaupt möglichst wenig und
schon in der Form so behutsam, vorsichtig und klar, daß Mißverstehen,
Zweideutigkeit, Umgehen der Sache ausgeschlossen ist. Noch besser, Du
fragest gar nicht, sondern überzeugest Dich zuvor gewissenhaft von den

Indizien der Schuld, und tretest, wenn sie Dir genügend sind, gleich mit dem

Schuldbeweis hervor.
Eine Frage in's Allgemeine: „Wer hat das gethan"? endet

gewöhnlich mit einer peinlichen Niederlage des Fragers. Es ist zwar
nicht gut, wenn das Böse im Verborgenen bleibt, und darum muß man
für jede Sünde, die offenbar wird, Gott danken, weil sie nun nicht
mehr im Verborgenen schleichen kann wie eine Blutvergiftung, sondern
als offene Wunde behandelt zu werden vermag. Darum gilt es für
alle Eltern und Erzieher, hörende Ohren und sehende Augen zu haben.
Aber es gibt auch Fälle, wo es besser ist, wie Spurgeon sagt, ein
blindes Auge und ein taubes Ohr zu haben. Wir müssen nicht meinen,
Alles selber machen zu wollen; die Lüge hat Gott Lob auch ihr Selbstgericht.

Sie hat, wie das Sprichwort sagt, „von Natur kurze Füße."
„Die Sonne bringt es an den Tag!" Wir müssen manches Geschwür,
von dessen Vorhandensein wir Anzeichen haben, erst reif werden lassen.

Zu früh geschnitten tritt es in's Blut zurück und fängt an drei, vier
Orten auf's Neue an. Vor Allem habe ein blindes Auge und ein

taubes Ohr bei Vergehen gegen Dich selbst, Deine Eigenliebe, Deine
Schwachheiten, auch gegen Schmeichelei und Zuträgerei. Die Unwahrheit
wird müde und lebt' sich selbst aus, wenn sie ihren Zweck nicht erreicht.

Triffst Du den Lügner aber auf der That, so beweise ihm sofort,
„daß er nicht entrinnen wird". (Spr. 19, 5). Ich scheue mich keineswegs

zu sagen, vaß in solchen Fällen eine tüchtige Ohrfeige oft das

einzig Richtige ist. Ueberhaupt schließe ich körperliche Strafen von den

9



130

Heilmitteln der Lüge keineswegs aus, gebe ihnen z. B. vor der Ge^
fangenschaft vielmehr den Vorzug. Der Lügner entehrt sich selbst und
darf, ja soll auch mit einer entehrenden Strafe belegt werden. Ich
würde dabei immer besonders hinzusetzen: „Dies für's Lügen". Die
Gefangenschaft allein wird selten ein Kind zu Erkenntniß und Reue

bringen; die Lüge, der Geist, der wider die Wahrheit streitet, arbeitet
auch da in ihm. Es braucht aber Anregung, Zucht und Stärkung von
Außen. Darum soll auch der Gefangene in seiner Einsamkeit besucht
und zurecht gewiesen werden, soll er sich zurecht finden. Speziell bei
der Lüge aber ist es nicht gut, sich auf lange Erörterungen einzulassen.
Kurze kräftige Ermahnung, getragen von Ernst und Wahrheit genügt.
Viel Worte fressen sich selber auf und geben der Lüge Anlaß, wieder
Raum zu gewinnen. Im Allgemeinen wird an die Kinder namentlich
von den lieben Müttern viel zu viel gepredigt und zu wenig von Vätern
und Müttern für sie gebetet. Selbstverständlich wird die körperliche
Strafe nur bei bewußter absichtlicher Lüge ihre Anwendung finden und
mit der zunehmenden Selbstständigkeit des Zöglings zurücktreten müssen.
Manchem ist sie für sein ganzes Leben eine heilsame Arznei gewesen,
namentlich wenn sie ihn zu rechter Zeit, das heißt Anfangs und in der
rechten Weise, das heißt mit Nachdruck und Liebe applizirt wurde.

Der Erlaß der Strafe sei nicht der Reiz und Preis der Wahrheit.
Das bringt die Gefahr, daß auf Straflosigkeit hin gesündigt wird und
schädigt, an und für sich das sittliche Bewußtsein, das Suhnung der
Sünde verlangt durch irgend eine wenn auch leichte Buße. Zum
Wenigsten soll der Straferlaß nicht zum Voraus zugesichert werden.
Aber ein schwer wägender Milderungsgrund der Strafe sei das freie
Geständniß allerdings.

Nach der Strafe aber soll man den Gestraften nicht noch in Acht
und Bann thun, und ihm das Vertrauen nicht für immer entziehen.
Man soll es ihn fühlen lassen, daß er schwer gefehlt hat, ihm aber die

Umkehr und Besserung nicht durch Nachtragen und immer wieder
Vorhalten des Fehlers, durch Argwohn und Entzug der Liebe erschweren.
Man kann ja eine Zeit lang dies als Zeichen der innern Entfremdung
und Trauer ihn fühlen lassen; aber auf längere Dauer entfremdet und
tödtet es das bessere Ich des Kindes, macht es stumpf und gleichgültig
oder frech. Ich habe das Wort Strafe und Strafen angewendet, obgleich
manche Erzieher verlangen, daß dasselbe, weil es Gericht und Urtheil
in sich schließe, aus der Pädagogik zu' verbannen sei. Dafür soll nur
von Zucht und Züchtigung gesprochen werden. In meinen Augen ein
Wortkrieg: Unwahrheit, wenn die Sache fehlt, und Thorheit, wenn
sie da ist.

Ein Hauptmittel aber zur Heilung eines Lügners wird immer sein,
wenn Du ihn die Trauer und den Schmerz Deiner Seele um ihn und
sein Verderben mitfühlen lässest. Die Thränen einer Mutter, eines



Vaters oder Erziehers um das Bergehen ihres Kindes sind Feuertropfen,
die sich in die Seele desselben brennen, Sie weihen auch die Strafe,
mit welcher es gezüchtigt wird; denn der sie ausübt, leidet sie mit. Und
wenn sich nun Dein Schmerz ausspricht im Aufschrei zu dem ewigen
Erbarmer, wenn Du nun für Dein Kind und vor demselben betest um
Gnade und ein neues Herz und einen neuen gewissen Geist, so wird
die Wahrheit neue Lebenskraft in ihm gewinnen.

Einen Gewohnheitslügner heilen ist schwer, fast unmöglich, (vgl.
Weitbrecht: „Heilig ist die Jugendzeit" S. 239.) Es ist als ob die

ganze sittliche Natur nach der Seite dieser Sünde hin bei ihm entarte.
Er kann soweit kommen, daß er Lüge und Wahrheit bei sich selbst nicht
mehr zu unterscheiden vermag. Man kann das Uebel eindämmen, die

Ueppigkeit seiner Gebilde verhindern, sein Heraustreten an die Oberfläche
verwehren, also in gewissem Sinne eine Besserung, ein zeitweiliges
besseres Verhalten erzielen, ja die Hoffnung auf Genesung wecken. Es
braucht freilich schon hiezu das anhaltende Zusammenwirken der bisher
besprochenen Erziehungsmittel in Wachsamkeit, Vorsicht, Liebe, Ernst;
es braucht die Arbeit unermüdlicher Treue. Aber nach meinen
Erfahrungen ist diese Besserung keine Heilung. Die Triebe des Unkrautes
sind abgerissen, vielleicht ist sogar die Wurzel geschwächt worden. Aber
sie ist doch noch da und wird unter ihrem Wesen günstigen Verhältnissen
von Neuem kräftig in's Kraut schießen. Daher so manche Enttäuschung
unter uns Armenerziehern über ausgetretene Zöglinge. Darum auch die

entscheidende Bedeutung der Verhältnisse, in welche sie nach ihrer
Entlassung aus unserer Pflege versetzt werden. Da gibt's nur Eine Rettung:
die von Goltes Geist erweckte andere Geburt, (Joh. III.)
Damit stimmt auch Kant überein, wenn er sagt: „Die moralische Besserung

des Menschen hat nicht von der Besserung der Sitten, sondern
von der Umwandlung der Denkungsart und von der Gründung des

Charakters anzufangen, ob man zwar gewohnlicher Weise anders
verfährt und wider Laster einzeln kämpft, die allgemeine Wurzel derselben
aber unberührt läßt." (Streit der Fakultäten I, 260.) Ferner: „daß
Jemand nicht bloß ein gesetzlich, sondern ein moralisch guter Mensch
werde, — das kann nicht durch eine allmälige Reform, sondern muß
durch eine Revolution in der Gesinnung bewirkt werden und er kann
ein neuer Mensch nur durch eine Art von Wiedergeburt, gleich als durch
eine neue Schöpfung und Aenderung des Herzens werden." (Tugend-
lehre Werke V, 209).

Diese Wiedergeburt aber ist keines Menschen Werk. Wir können
den Boden ebnen durch Beispiel und Mahnung, durch Fürbitte und
Wort Gottes. Wir können säen und begießen, Wachsthum und
Gedeihen des neuen Wesens aber liegt nicht in unserer Hand. Da können
wir Erzieher und insonderheit wir Armenerzieher nur Eines thun: Von
unserer eigenen Ohnmacht und Schwachheit aufblicken zu der Kraft und



132

Herrlichkeit unseres Gottes, der da ein Vater und darum auch der wahre
Erzieher ist über Alles, was Kinder heißt. Und Gott Lob, daß wir
zu Ihm aufblicken dürfen mit dem Vertrauen, daß wo unsere Kraft
und Weisheit zu Ende ist, Seine Hilfe erst recht beginnt und daß, was
bei den Menschen unmöglich ist, möglich ist bei Gott.

Verehrte Versammlung! Ich bin am Schlüsse meines Referates
angelangt. Ich wollte mich Eingangs nicht entschuldigen und muß es nun am
Ende mit um so mehr Eifer thun, da ich Ihre Geduld so lange in Anspruch
genommen habe. Ich weiß, daß ich Ihnen wenig Neues bot, wenig,
was Sie nicht sich selbst wohl auch schon gesagt haben, und ich hoffe,
daß Korreferat und Diskussion noch in reicher Weise mich ergänzen und
berichtigen mögen. Das aber habe ich bei der Ausarbeitung meiner
Aufgabe neuerdings lebhaft erfahren und das wünsche ich, möchte der

nachhaltige Segen unserer heutigen Versammlung sein: die Gewißheit,
es ist Gottes Werk, das wir in der Erziehung der armen Jugend treiben;
es ist ein köstlich Amt, das uns anvertraut ist, und es ist Gottes Gnade,
die uns allein hiezu geschickt macht.

Vergleiche:
Schmidt's Realencyclopädie der Pädagogik: Wahrhaftigkeit.
I. P. Richter: Levana oder Erstehungslehre.
Palmer: Moral des Christenthums.
H. Köhler: Ueber die Wahrhaftigkeit. Brandenburg a/H. 1866.
C. Otto Schäfer: Ueber das Lägen und die Erziehung zur Wahrhaftigkeit. Frankfurt

a/M. 1876.
Dr. Jul. Ritter: Die Lüge nach ihrem Wefen und ihrer pädagogischen Behandlung.

Leer 1363.
Weber: Die Lüge der Kinder und deren Behandlung in Schule und Haus. Berlin 1869.

Thesen:
I.

Die Möglichkeit der Erziehung zur Wahrhaftigkeit liegt in der
sittlichen Natur des Menschen „als Bild Gottes"; die Nothwendigkeit
davon nach ihrer negativen Seite in dem Verderbniß der menschlichen

Natur, nach ihrer positiven Seite in der Idee des Menschen.
II.

Die Wahrhaftigkeit ist die Bestimmtheit des menschlichen Willens,
sich gemäß der erkannten Wahrheit darzustellen, sowohl sich selbst als der

äußern Welt gegenüber.
III.

Die Erscheinungsformen der Wahrhaftigkeit sind:
a. Die Aufrichtigkeit, die sich nach Innen offenbart als

Selbsterkenntniß und Gewissenhaftigkeit, nach Außen als Offenheit,
Geradheit, Redlichkeit;

k. die Treue;
e. die Ehrlichkeit.



133

IV.
Die Erziehung zur Wahrhaftigkeit hat auszugehen von der

Wahrhaftigkeit des Erziehers, als diätetisches Verfahren. Dieses fordert:
Innere Heiligung, Achtsamkeit auf sich selbst, Beharren in der Liebe,
Bewähren der Treue.

V.
Das vorbeugende oder prophylaktische Verfahren sucht die Quellen

der Unwahrhaftigkeit zu verstopfen oder einzudämmen. Als solche

erweisen sich: Scherzlust und Phantasie in irregeleitetem oder überreiztem
Auftreten; Charakterschwäche in Leichtsinn, Schlaffheit oder Furcht sich

äußernd; Ehrgeiz und Eigennutz; endlich Bosheit.

VI.
Das direkte Heilverfahren gegen die vorhandene Unwahrhaftigkeit

richtet sich nach dem Grundsatze, die Sünde sich durch sich selbst strafen
zu lassen, erfordert Wachsamkeit ohne Argwohn, Vorsicht mit Vertrauen,
Strenge mit Liebe, vor Allem aber die Kraft des Geistes Gottes zur
Erneuerung des Gemüthes.


	Referat des Herrn H. Walder-Appenzeller, Pfarrer in Zürich über das Thema : "die Erziehung zur Wahrhaftigkeit"

