
Zeitschrift: Verhandlungen des Schweizerischen Armenerziehervereins

Herausgeber: Schweizerischer Armenerzieherverein

Band: 4 (1874-1878)

Artikel: Referat des Herrn Joh. Meier in Freienstein an der Versammlung der
ostschweizerischen Sektion den 27. Mai 1878 in Wädensweil über das
Thema : die Erziehung zum Gehorsam

Autor: Meier, Joh.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-805629

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 20.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-805629
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Mcfcmt des Kerrn Joß. Meier in Ireienjlein
an der

Versammlung der Ostschweizerischen Sektion

den 27. Mai 1878 in Wädensweil

über das Thema:

Die Erziehung zum Gehorsam.

Zu den rührendsten und ergreifendsten Geschichtserzählungen des

Alterthums gehört Wohl jene Geschichte, die uns erzählt, wie Gott nach

dem Regierungsantritt des weisesten Königs diesem im Traum des Nachts
erschienen sei und gesprochen habe: „Bitte, was ich dir geben soll," worauf
der etwa zwanzigjährige Mann geantwortet: „Herr, mein Gott, Du hast
Deinen Knecht zum Könige gemacht, und ich bin ein kleiner Knabe, weiß
nicht weder meinen Ausgang noch Eingang. Und Dein Knecht ist unter
dem Volk, das Du erwählet hast, welches so groß ist, daß es Niemand
zählen noch beschreiben kann vor der Menge. So wollest Du Deinem Knechte
geben ein gehorsames Herz, daß er Dein Volk richten möge, und
verstehen, was gut und böse ist. Denn wer vermag dies Dein mächtiges
Volk zu richten?" Das gefiel dem Herrn Wohl, daß Salomo um ein

solches bat. Und Gott sprach zu ihm: „Weil du solches bittest, und bittest
nicht uni langes Leben, noch um Reichthum, noch um deiner Feinde Seele,
sondern um Verstand, Gericht zu hören; siehe, so habe ich gethan nach
deinen Worten. Siehe, ich habe dir ein weises und verständiges Herz
gegeben, daß deinesgleichen vor dir nicht gewesen ist und nach dir nicht
aufkommen wird. Dazu, das du nicht gebeten hast, habe ich dir auch

gegeben, nämlich Reichthum und Ehre, daß deinesgleichen keiner unter den

Königen ist zu deinen Zeiten. Und so du wirst in meinen Wegen wandeln,
daß du hältst meine Sitten und Gebote, so will ich dir geben langes Leben."

Hieraus erkennen wir, welches Wohlgefallen Gott an einem gehorsamen
Menschenherzen habe und wie ein solches dem Reichthum, der Ehre und
langem Leben weit vorzuziehen sei, indem ersteres durch letztere wohl nie,
diese aber durch jenes erworben werden können. Und wenn wir bedenken,

daß durch eines Menschen Ungehorsam Sünde, Elend und Tod in die

Welt gekommen ist, durch eines andern Menschen Gehorsam aber Gerechtigkeit,

Heil und Leben, so werden wir dieser Tugend vor allen andern den

Preis zuerkennen und mit Heinrich Thiersch übereinstimmen, wenn er



— 96 —

in seiner Schrift: „Ueber christliches Familienleben" sagt: „Gehorsam, und-

zwar der willige Gehorsam, auf einen innern Grund, nämlich auf die

Ehrfurcht gegründet, ist nicht eine Tugend, er ist die Tugend des Kindes,
der Inbegriff alles Guten, das vom Kinde zu fordern und zu erwarten
ist." Jeder Erzieher wird darum dieser Tugend die höchste und erste

Aufmerksamkeit schenken, und wir Armenerzieher insbesondere werden es unserm
Vorstande nur Dank wissen, daß er neben dem soeben behandelten speziellen

Thema dieses mehr allgemeine als Verhandlungs-Gegenstand für unsere

heutige Versammlung bestimmt hat. Mangel an Zeit, Vermögen und
Hülfsmitteln verhinderten mich nun freilich, meine Aufgabe so ausführlich und
gediegen zu lösen, wie ich es gewünscht hätte und Sie es wohl erwarten
werden. Mein Bestreben geht deßwegen nur dahin, durch kurz hingeworfene
Skizzen die Geister zu erregen und Ihre Gedanken zu wecken, und wenn
es mir gelingt, Sie zu veranlassen, als kluge Hausväter aus Ihrem Schatze

hervorzunehmen Neues und Altes, so ist meine Absicht erreicht.
Bevor wir aber an die eigentliche Lösung unserer Aufgabe: „Erziehung

zum Gehorsam" gehen, müssen wir einen Blick in das Wesen des Gehorsams
thun, was derselbe sei und wie er sich zeige. Gehorsam kommt her von
hören und heißt so viel, als auf den Willen eines Andern hören und
demselben folgen. Dies setzt voraus, daß der eigene Wille sich einem

berechtigten andern Willen unterordne. Diese Anerkennung eines berechtigten
höhern Willens und das sich Beugen unter denselben und sich Ziehenlassen
durch denselben ist zugleich die Anerkennung einer Autorität, ohne welche
kein Gehorsam zu denken ist. Hierüber sagt Thiersch a. a. O. : „Autorität
und Gehorsam sind sittliche Begriffe, welche schon vor dem Christenthum
da waren und durch dieses nur eine höhere Weihe empfangen. Selbst im
Bewußtsein der Heidenwelt erhielten sich diese Grundlagen der Erziehung
durch alle Zeiten. Die väterliche Gewalt bei allen Völkern der alten Welt
ist das großartige Zeugniß von dem allen Menschen in's Herz geschriebenen
Gesetz und einer Tradition göttlicher Grundsätze und Ordnungen aus der

Urzeit des menschlichen Geschlechts. Noch steht die väterliche Gewalt in
China so fest, daß jene Heiden gegen die christlichen Völker der Gegenwart
auftreten und sie verurtheilen können. Doch hatte sie im Heidenthum mehr
von der Eigenschaft des Herrn und Richters als von der des Vaters im
edleren Sinne. An Härte litt, wie das Verhältniß des Mannes zur Frau,,
so auch das des Vaters zu den Kindern. Wie in allen menschlichen Verhältnissen,

so ist auch hierin das Harte und Drückende im Christenthum gemildert
und dadurch dem gehemmten göttlichen Segen Bahn gemacht worden. Alle
Autorität ist von Gott, alle aber ist zum Besten der Untergebenen verliehen.
Seit Christus gekommen ist, nicht um sich dienen zu lassen, sondern um zu
dienen, ist der Charakter der Herrschaft in allen, die auf seinen Sinn
eingehen, ein anderer als zuvor. — Niemand darf sich selbst mit Autorität
bekleiden. Wer aber von Gott mit Autorität begabt ist, muß sie festhalten p

er muß selbst daran glauben und muß sie behaupten, nicht aus Selbstsucht^



»7

sondern nus Treue, nicht weil er sich darin gefallt, sondern weil sie ihm
von Gott, um damit zu wirken, verliehen ist. Der Gehorsam der Kinder
zeigt sich von Vorneherein schlechthin nur als Gehorsam gegen den Willen
eines Menschen, des Vaters oder der Mutter, und ist doch schon Gehorsam

gegen Gott. Denn in der Unterwerfung unter unsern Willen lernen die

Kinder Unterwerfung unter einen höhern Willen überhaupt, und der Gehorsam

gegen uns ist die einzig mögliche Vorschule für einen unmittelbaren und
selbständigen Gehorsam gegen Gott, den sie leisten sollen, wenn sie einst
uns nicht mehr haben. Dafür werden sie erzogen, damit sie zu seiner Zeit
nicht aus äußerem Zwang, fondern aus innerem Antrieb, aus Gewissenhaftigkeit

dem Willen Gottes und der Leitung durch seinen Geist folgen.
Ehrfurcht und Selbstbeherrschung, Abscheu auch vor der heimlichen Schlechtigkeit,

Festigkeit gegen die schädlichen Eindrücke der Welt — dies sollen die

Grundzüge ihres Charakters werden."
Daß dieses Ziel der Erziehung nicht ohne den sich der Autorität

unterwerfenden Gehorsam erreicht werde, ist ein gegenwärtig nicht allgemein
anerkannter Fundamentalsatz. Eine im eigentlichen SinN des Wortes gottlose,

d. h. von Gott losgelöste Pädagogik verwirft seit Rousseau alle
Autorität in der Erziehung als der Entwicklung der persönlichen
Eigenthümlichkeit feindselig entgegenstehend und den Gehorsam als inhuman und
freiheitgefährdend. Daß Rousseau zu solcher Verirrung gelangte, begreifen
wir aus der fürchterlichen Verzerrung und Verlotterung des Autoritätsprinzips

zu seiner Zeit unter Ludwig XV. und aus der der Schrift und
Erfahrung widersprechenden Leugnung des angebornen Sinnlichen und Bösen
im Menschenkinde. Bekanntlich hatte Rousseau keine Lust, durch Erfahrung
seine Paradoxa zu erproben und nöthigenfalls korrigiren zu lassen, und
übergab seine Kinder dem Findelhaus. Daß aber Lehrer und Erzieher, die

im Kampf gegen das angeborne, nicht blos das angewöhnte und anerzogene
Böse sich täglich von der Haltlosigkeit eines absolut schuldlosen Zustandes des

Zöglings überzeugen können, sich zu jener irrthümlichen und verderblichen
Pädagogik bekennen, einem Regiment zujauchzen, das als Devise: „Nieder
mit dem Respekt!" auf seine Fahne geschrieben hat, und mit Ostentation
zu der Sorte von Staatsbürgern gezählt werden wollen, deren Aufgabe
und Zielpunkt ihr Organ: „Der sozial-demokratische Volksstaat" in Leipzig,
mit den Worten bezeichnet: „Ist erst einmal die himmlische Autorität
untergraben, dann hört natürlich auch die irdische Autorität sehr bald

auf, und die Folge wird sein, daß auf politischem Gebiet der Republikanismus,
auf ökonomischem der Sozialismus, und auf dem Gebiet, das wir jetzt das

religiöse nennen, der Atheismus seine volle Wirksamkeit ausübt." Daß es

solche Lehrer und Erzieher gibt, das begreife, wer kann, ich nicht. Unwillkürlich

kommt mir dabei immer das Bild jenes einfältigen Bauern vor die

Augen, der außen auf einem Baumast sitzt, den er am Stamm zu absägt.

Obschon das Gros der Lehrer des Kantons, dessen Gastfreundschaft unser
Verein heute genießt, ausgesprochenermaßen zu dieser Art von Pädagogen

7



— 98 -
gehört, die auch au der Spitze der schweizerischen Erziehuugskünstler zu
marschiren vorgeben, so glaube ich doch, wir Armenerzieher stimmen dem

von Herzen bei, was H a u ber in Schmid's pädagogischem Handbuch sagt:
„Wer die Zucht fremder Autorität lähmt und vernichtet, der verkennt zugleich
das objektive Gesetz, daß das Werden sich an und nach dem Gewordenen
bildet, das im Fluß Befindliche sich an dem Festen gestaltet und darum
Festigkeit, Autorität der Regel, des Gesetzes, des Lehrers unbedingte
Nothwendigkeit ist, wenn der Fluß des kindlichen Gemüthslebens in einen Guß,
zu Gestaltung und zuverlässigem Wesen gelangen soll. — Unterordnung
des Willens ist Uebung des Willens mittelst Leitung und Beugung. Der
Gehorsam thut, was geheißen, unterläßt, was verboten wird; in beiden

Fällen wird der Wille geübt. Scheinbar fremder Gewalt sich hingebend
bekommt aber der Gehorchende in der That den Willen in die eigene Gewalt;
das Kind fängt an frei zu werden, indem es den Eltern und Lehrern gehorcht.

Indem um den Willen des Kindes Schranken gezogen werden, dienen diese

ihm als Schutzwehr gegen den Reiz der sinnlichen Gegenstände von Außen
und gegen die sinnlichen Triebe von Innen, und je mehr es diese Schranken
achtet, desto unabhängiger wird es von der Macht des Sinnlichen. Dem
angebornen Bösen, der Sünde, die auch des Kindes Verderben ist, tritt
verbietende und gebietende Zucht entgegen, Gehorsam verlangend und im
Gehorsam übend, und indem der Zögling diesen leistet, wird er in der That
freier, denn er bekämpft dabei die sündhaften Triebe, schwächt ihre Naturgewalt

und durch das Zurückdrängen des sinnlichen, egoistischen Willens
wird dem vernünftigen, sittlichen Willen Bahn gemacht. Weit entfernt daher,
daß die den Gehorsam heischende Zucht (wie die falsche Humanität eines

Rousseau predigte) etwas Inhumanes, Freiheitgeführdendes wäre, dient sie

vielmehr dazu, das Thierische im Menschen zu besiegen, die Herrschaft des

Fleisches über den Geist zu brechen und also den Menschen in der That
human, d. h. menschlich und frei zu machen. — Der Gehorsam hat für
jede Lebenszeit den unmittelbaren Gewinn, daß durch ihn Sünde und Böses,
also Verderben, bekämpft wird, und er trägt die ob zwar langsam, aber

doch von Anfang an reifende Frucht der Einordnung in das Vernünftige
und Rechte. Somit ist innere Befreiung, geistige Erleuchtung, Kräftigung
des Willens und zugleich eine vorausnehmende Betheiligung an dem Leben
des sittlichen Gemeinwesens immer mit dem Gehorsam verbunden. Was
das folgsame Kind zu opfern hat, ist in der That nichts anderes, als was
jeder Erwachsene fort und fort um seiner selbst willen und jeder Mensch
auf Erden um des ewigen Lebens willen opfern muß, nämlich mit Einem
Wort sich selbst, und trifft hier das Wort Christi zu: „Wer sein Leben

findet, d. h. wer es nicht opfern will, der wird es verlieren, und wer sein
Leben verliert um meinetwillen, der wird es finden."

Indem wir nun zur eigentlichen Behandlung unseres Themas
übergehen: „Die Erziehung zum Gehorsam" oder: „Wie können die Unmündigen



— 99 —

zum mündigen Gehorsam herangezogen werden?", stellen wir nach dem bereits
Gesagten obenan:

1. Lehre den Zögling jede Autorität achten. Wir
haben oben gesehen, daß alle Autorität von Gott kommt, und es ist darum
die Furcht Gottes wie aller Weisheit, so auch des Gehorsams Anfang,
Fortgang und Vollendung. Wie aber die Liebe zu Gott durch die Liebe

zu dem Nächsten gefunden und geübt wird nach dem apostolischen Ausspruch:
„Wer seinen Bruder nicht liebet, den er steht, wie kann er Gott lieben, den

er nicht sieht," also wird das Kind durch Gehorsam gegen die Menschen zum
Gehorsam gegen Gott gebracht. „Du sollst deinen Vater und deine Mutter
ehren, daß es dir wohl gehe und du lange lebest im Lande, das dir der Herr,
dein Gott, gibt." Von diesem fünften Gebot sagt der Apostel Paulus: „Es ist
das erste Gebot, das Verheißung hat, daß es dir Wohl gehe und du lange lebest

auf Erden," und Prof. Weitbrecht sagt in seinem schönen Buche für
Jünglinge: „Heilig ist die Jugendzeit" folgende schöne Worte: „Bedeutsam
ist die Stellung, welche Gott diesem Gebot in der Reihe der übrigen angewiesen
hat. Es bildet den Uebergang von der ersten Tafel zur zweiten, von den

Pflichten gegen Gott zu den Pflichten gegen den Nächsten; es bezieht sich

auf den Nächsten, sofern Vater und Mutter Menschen sind; es bezieht sich

auf Gott, sofern sie an Gottes Statt über ihren Kindern stehen und Träger
einer Autorität sind, welche, wie alle andere Autorität in der Welt, ihren
letzten Grund und Halt hat in der allerhöchsten göttlichen Autorität. So
ist das fünfte Gebot die Klammer, durch welche die erste Tafel zusammengehalten

wird mit der zweiten, der Knoten, in welchem Gottes- und
Nächstenliebe sich in einander schlingt. Bedeutsam ist aber auch die
Verheißung, durch welche Gott dieses Gebot, und dieses allein, ausgezeichnet
hat. Warum ist das geschehen? Eben weil es im Herzpunkt der zehn
Gebote steht, weil hier die Linien zusammenlaufen, weil, was gegen dieses
Gebot gesündigt wird, gleichermaßen Gott und Menschen in's Angesicht
schlägt, weil dieses Gebot das Fundament ist, auf dein alle Zucht, alle
Sitte und Ordnung in der Welt ruht, weil also so viel darauf ankommt,
daß dieses Gebot gehalten werde treulich und gewissenhaft. Darum hat
Gott hier noch eine Verheißung hinzugethan, und will den Menschenkindern
dies Gebot ganz besonders süß eingeben. Aber der hohe Ernst des Gebots
wird dadurch keineswegs abgeschwächt: Du sollst! — das bleibt stehen.

Kurz, kraftvoll, majestätisch schreitet dieses „Du sollst" einher. Es duldet
keine Ausreden, keine Nebenwege, keine Wenn und Aber. Wie ein Naturgesetz

tritt es auf; wehe dem, der dagegen sündigt! Denn hinter dem „Du
sollst!" steht die Majestät eines heiligen, allwissenden und allmächtigen
Gottes, der seinen Grundordnungen immer wieder Geltung verschafft, auch

wenn die Menschen sie abthun wollen, und der sie immer wieder empfinden
läßt, daß Uebertretung seiner Grundordnungen der sichere Ruin ist.
Ehrerbietung gegen die Eltern, das ist also nicht etwas, was man beobachten
kann oder auch nicht, so daß es etwa wohl gut wäre, wenn man es



— 100 —

beobachtet, aber auch kein besonderer Schaden, wenn man es unterläßt.
Sondern das „Du sollst" heißt mit andern Worten: Thue es, so lieb Dir
Dein Leben ist, es handelt sich dabei um Sein oder Nichtsein, Gedeihen
oder Ruin.

„Mit gewaltigem Posaunenton erläutert die ganze Weltgeschichte dieses

„Du sollst!" von Kain an, der als Brudermörder trotzig den Vater verließ
und dann unstät und flüchtig in der Welt umherzog, und von Absalom an,
der an der Terebinthe dem Fluch erlag, den die Empörung gegen den Vater
auf ihn gelegt hatte, bis in die spätere Geschichte herein und bis auf die

Gegenwart."
Dieses Gebot gilt aber nicht nur Vater und Mutter, sondern Allen,

die ihre Stelle einnehmen, „Allen, die mir vorgesetzt sind, weil uns Gott
durch ihre Hand regieren will." Wie deutlich und klar legt der alte Zürcher
Katechismus mit Zeugnissen aus Gottes Wort ans Herz^ daß wir der

Obrigkeit, den Lehr- und Schulmeistern und insgemein allen Vorgesetzten,
insonderheit die Jungen den Alten, die Weiber den Männern, die Dienstboten

ihren Herren und Frauen Liebe, Ehre und Gehorsam erzeigen sollen.
Ich bin kein unbedingter Lobredner der guten alten Zeit und weiß sehr

Vieles, was unsere Zeit vor der alten auszeichnet. Doch fürchte ich kein

Dementi zu erhalten, wenn ich behaupte, daß unsere Zeit in diesem Punkte
weit hinter der frühern zurücksteht. Wie wäre es anders möglich, da jedes
Kind auf der Gasse und zu Hause, durch Wort und Schrift, in Zeitungen
und Büchern, ja oft sogar in Kirche und Schule jede Autorität kritisiren,
heruntermachen, verhöhnen und verspotten sieht und hört. Wenn Lichten-
b erg vor hundert Jahren gesagt hat: „Wir lernen eher die Nase rümpfen,
als putzen," was würde er jetzt sagen, wenn er sähe, wie unsere
Dorfjungen, Gymnasiasten, unbärtigen Seminaristen und Studentlein gelehrt
und angehalten werden, über Dinge zu Gericht zu sitzen und zu kritisiren,
die weit über ihr Verständniß gehen, und so auch an Autoritäten sich zu
vergreifen. Als man früher die zehn Gebote in Schule und Kirche
auswendig lernte und der Jugend als Norm zu einem Gott und Menschen
wohlgefälligen Leben einprägte, da wurden dieselben von unserm Volke das

„Gottredet" genannt, weil im Katechismus darüber stand: „Gott redet alle
diese Worte!" Jüngst kommt ein ungezogener Junge aus der Unterweisung
nach Hause und sagt, nun wisse er, daß er seinen Eltern nichts mehr
nachzufragen habe; das Gebot „Du sollst Vater und Mutter ehren" sei wie die

übrigen der zehn Gebote von Moses den Juden gegeben worden und das
gehe uns nichts mehr an. Als vor Annahme der neuen Bundesverfassung
in unsern zürcherischen Primärschulen von den Lehrern zum Leidwesen Vieler
noch Religionsunterricht gegeben werden mußte, da berieth man sich in den

Kapiteln über ein neues Lehrmittel. Man wollte sich herbeilassen, in
dasselbe nebst vielem Andern auch Stellen aus den jüdischen Propheten
aufzunehmen, um der erhabenen Sprache willen, mit dem ausdrücklichen
Begehren jedoch, überall die einleitenden Worte: „So spricht der Herr"



wegzulassen, damit Niemand getäuscht werde. Wir könnten noch manche

Beispiele anführen, wie von Schule und Erziehung aus gegen die Autorität
als gegen die Veste, die ihnen allein Schutz und Sicherheit bieten könnte
und sollte, Sturm gelaufen wird und Diejenigen, die sie vertheidigen, mit
Verachtung, Spott und Hohn Übergossen werden vom papierenen Papst an
bis zu den Orthodoxen — Ochsen. Doch es sei genug. Wir kvundern
uns nur, daß man sich wundert, wie unter unserer Jugend Ungehorsam,
Zuchilosigkeit und Frivolität llberhand nehmen. Wahren wir, werthe Freunde
und Kollegen, so viel in unsern Kräften steht, unsern Zöglingen gegenüber
sowohl die höchste Autorität, als unsere eigene und derer, die uns als
Gehülfen, Hülfslehrer, Aufseher, Knechte und Mägde unsere Aufgabe lösen
helfen. Und wenn wir, was in unsern Verhältnissen nicht selten
vorkommt, unsere Zöglinge vor den verderblichen Einflüssen gottloser Eltern
warnen müssen, so geschehe es stets mit Vorsicht und Weisheit, so daß die

elterliche Autorität darunter nicht leidet.
2. Gib wenig Gesetze und Verordnungen! Es wird

nicht unnöthig sein, in unserer Zeit der maßlosesten Gesetzesfabrikation diese

Regel besonders zu betonen. Thiersch sagt a. a. O.: „Viel Gesetze, viel
Uebertretungen. Aber leider, wie es eine Art zu regieren gibt, welche
alles unter Vormundschaft zieht und mit der Menge der Verordnungen die

Untergebenen systematisch zu steter Unselbständigkeit ausbildet, so gibt es

auch eine pädagogische Vielregiererei und Vielbefehlerei von gleich
nachtheiligen Folgen. Denn es ist die Frucht beider Mißgriffe, daß, je mehr
Gesetze gegeben, desto weniger gehalten werden, und ein schlimmeres Resultat
der Regierung und der Erziehung kann man sich doch kaum denken, als
abnehmenden Respekt vor dem Gesetze überhaupt. Wer uns dahin brächte,
unter wenigen Gesetzen zu leben, diese aber von oben streng gehandhabt,
von unten um des Gewissens willen gehalten zu sehen, der wäre der

größte Wohlthäter für das Staats- und Hauswesen."
3. Das Wenige aber, das verlangt wird, sei das Rechte und

geschehe auf die rechte Weise. „Hier liegen die Wurzeln wie die

Schranken des Gebietens und Verbietens," sagt Ha über a. a. O.
„Ungerechtes fordern empört und macht widerspenstig; unnöthiges pedantisches
Wesen wirkt Abneigung, die sofort auch dem Richtigen und Wichtigen sich

entgegensetzt, und wer, was klein ist, für groß angesehen haben will, der

stumpft das sittliche Urtheil ab wie den Respekt, und er reizt selbst dazu,
daß nun das Große für klein gehalten wird. Hat der Erzieher dagegen

zu kämpfen, daß nicht Andere durch falsches Mitleid ihm sein Amt am
Zögling erschweren und daß nicht diesem von den Hausgenossen, wie man
sagt, der Kopf gehalten werde, so muß er desto mehr sich hüten, solche

Befehle zu ertheilen, durch welche er selbst ein begründetes Mitleid wider
sich in die Schranken ruft und wodurch Diejenigen, die seine Erziehungsgehülfen

sein sollen, zu Bundesgenossen des ZSglings im offenen oder heimlichen

Krieg wider ihn werden." In rechter Weise verlange der Erzieher



— 102 —

Gehorsam und übe seine Macht aus durch ernsten Blick, entschiedenes Wort,
eventuell mittelst physischen Zwangs nicht leidenschaftlich, sondern vernünftig,
nicht im Zorn; denn des Menschen Zorn thut nicht, was vor Gott recht ist.

Wie Luther in seinem Katechismus bei der Erklärung der zehn Gebote die

höchste Autorität einführt mit den Worten: „Wir sollen Gott fürchten
und lieben," so müssen in der Erziehung überhaupt diese beiden Faktoren
zusammenwirken; eines für sich allein reicht nicht. „Furcht ohne Liebe

verbittert und macht scheu (Col. 3, 21), versteckt, zum Schein gehorsam;
unter einer Schreckensherrschaft zittert das Kind daheim als klein, draußen
und später bricht der eigene Wille desto wilder hervor. Dagegen wo Liebe

ohne Beisein der Furcht wirkt, fehlt das den Willen beugende Element;
die Zuneigung wird überwuchert von Ungestüm und Trotz, es entgeht der

Respekt; der Zögling, der erst in reifen Jahren des Erziehers Freund
werden soll, fühlt sich jetzt schon als dessen Kameraden. Wo es dahin
gekommen ist, wagt man in der That oft nicht mehr zu befehlen, um nicht
neuen Anlaß zu Widerspenstigkeit zu geben. Ja es ist nichts allzu
Seltenes, Eltern zu sehen, die ihren Kindern gehorchen."

Beini Strafen gelte stets das Sprüchlein: Strafe soll sein wie Salat,
der mehr Oel als Essig hat. Und wenn der Zögling beim Gehorchen

durchaus nicht immer nach dem Warum fragen darf, denn Gottes Wille
hat auch kein Warum, so soll er doch fühlen, daß man sein Bestes im
Auge Hai.

4. Feste Ordnung ist ferner ein unerläßliches Mittel, zum
Gehorsam zu erziehen. „Es ist schwer für ein Kind", sagt Thiersch a. a. O..
„sich solchen Forderungen zu fügen, welche wie Einfälle unserer Laune
aussehen; es ist nicht schwer, sich einem Gesetze zu beugen, das von den
Eltern selbst geachtet wird. Darum ist es ein treffliches Wort von Herbart:
Je mehr feste Ordnung das Kind um sich sieht, desto leichter fügt es sich.

Schwanken, Unsicherheit, unnöthige Veränderungen erschweren uns selbst

den Umgang mit den Kindern. Feste. Regelmäßigkeit und daraus
entspringender geräuschloser Gang des Hauswesens bilden die größte Erleichterung

für alle Betheiligten. Aber nicht nur dieß, sondern von entschieden

moralischem Einfluß ist dieser Unterschied, störend oder fördernd. Einigen
Individuen, einigen Nationalitäten ist hiefür durch Natur und Herkommen
ein weit höheres Geschick eigen als andern, denen aller Takt dafür zu
mangeln scheint. Aber darnach zu streben ist auch für diese eine sittliche
Pflicht. Dienstboten und Kinder sollten ein jedes so genau wissen, was
es zu thun hat, wie die Mannschaft eines Schiffes. Es ist nicht zufällig,
daß das zur See geübteste Volk auch im häuslichen Leben ein Muster der

richtigen Vertheilung und Ordnung aller Geschäfte ist. In England gründet
sich diese löbliche Eigenthümlichkeit in der That zugleich auf ein
wohlverstandenes Interesse, auf ein nationales Herkommen und auf ein religiöses
Motiv. Nelson's Tagesbefehl: „England erwartet, daß Jedermann seine



- 103 —

Pflicht thun wird," ist eigentlich ein Zitat ans dein anglikanischen Katechismus."

Auch Luther schließt den seinigen mit dem Wort: „Ein Jeder lern'
sein' Lektion, so wird es wohl im Hanse stoh'n." Die korrumpirteste Zeit
in Israels Geschichte wird mit den Worten charakterisirt: „Ein Jeder that,
was ihm Recht däuchte," und Schiller bezeichnet die traurigste Zeit in
der deutschen Geschichte: „Die kaiserlose, die schreckliche Zeit."

5. Die erste und letzte Bedingung aber, den gewünschten Gehorsam
beim Zögling zuwege zu bringen, ist, wie bei allem Erziehen, das
vorleuchtende Beispiel des Erziehers selbst. „Gradans!" so spricht
beim Unterricht ein alter Krebs zum Jungen. „Ist dir," versetzt der Schüler
jetzt, „das schwere Stück gelungen, so geh' voran! Ich folge dann," — sagt
Rücke rt. Und in der That, was hilft alles Gebieten und Verbieten,
Kommandiren und Räsonniren und Anderen Predigen, wenn wir selbst

verwerflich sind? Nur wer selbst gehorchen gelernt hat, der kann auch Andern
mit gutem Erfolg befehlen. Deßwegen schließe ich mit Ha über's
beherzigenswertsten Worten, womit er den Artikel „Gehorsam" in Schmid's
pädagogischem Handbuch geschlossen hat: „Was ist also die Grundbedingung
einer ersprießlichen Gehorsamspflege anders, als daß der zum Befehlen
Berechtigte selbst ein rechter Mensch sei, der eben darum das Rechte in
rechter Weise befehlen kann, weil er es als sein eigenes Gesetz achtet und
befolgt. Aus der Vorbildlichkeit des eigenen Lebens nehmen gegenüber den

Heranreisenden die Anforderungen des Erziehers ihre stärkste Einwirkungsfähigkeit,

und das Gebot: Du sollst ehren, erfüllt sich desto leichter und
lieber gegenüber von Solchen, die selbst ehrenwerth sind. So lange der

Erzieher hinter seiner eigenen Pflicht zurückbleibt, mangelt seinem Willen
und Befehl die Energie, Andere zu ihrer Pflicht anzuhalten; nur so viel
als er selbst in sich die Triebe des sinnlichen Egoismus bezwungen hat, so

viel ist er vermögend, in Andern sie zu bezwingen; auf dem Gehorsam,
den er selber leistet, fußt seine Macht, den Gehorsam, welchen man ihm
schuldet, herbeizuführen. Der Wille aber, sich selbst fort und fort erziehen

zu lasten und in der Leistung des Gehorsams vorbildlich zu werden, ist da

vorhanden, wo der Erzieher sich unter die Zucht des göttlichen Willens
stellt. In der Beugung des eigenen Willens wächst dessen Macht über
den des Zöglings. Ehrfurcht erzeigend gegen Gott, wird er selbst

ehrwürdig, seine Gebote gewinnen einen heiligen Rückhalt und eine im
Gewissen verbindende Macht."

Wir fassen das Gesagte in folgende Thesen zusammen:

1. Gehorsam heißt auf den berechtigten Willen eines Andern hören
und demselben folgen.

2. Ohne Anerkennung der Autorität ist kein Gehorsam möglich.
3. Ohne Gehorsam kann kein sittlicher Charakter zu Stande kommen.



— 104

Daß cille Autorität in der Erziehung der Entwicklung der persönlichen

Eigenthümlichkeit entgegenstehe, und dnß die Forderung des

Gehorsams inhuman und freiheitgefährdend sei, ist ein seit Rousseau
in die Pädagogik eingedrungener verderblicher Irrthum.
n) Um zum Gehorsam zu erziehen, lehre den Zögling jede Autorität

achten. Du sollst Vater und Mutter und deren Stellvertreter
ehren, ist das Fundament, auf dem alle Zucht, alle Sitte und

Ordnung in der Welt ruht.
d) Gib wenig Gesetze und Verordnungen.
e) Das Wenige aber, das Du verlangst, sei das Rechte und geschehe

auf die rechte Weise.
à) Halte in Allem auf eine- feste Ordnung,
e) Leuchte selbst mit einem guten Beispiel voran.


	Referat des Herrn Joh. Meier in Freienstein an der Versammlung der ostschweizerischen Sektion den 27. Mai 1878 in Wädensweil über das Thema : die Erziehung zum Gehorsam

