
Zeitschrift: Verhandlungen des Schweizerischen Armenerziehervereins

Herausgeber: Schweizerischer Armenerzieherverein

Band: 3 (1870-1873)

Artikel: Für das Leben und nicht für die Schule soll erzogen werden : Referat

Autor: Schneider, Joh. Jacob

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-805585

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 18.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-805585
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


— 126 —

Lehrverhältnisse, und die Knaben widmen sich in der Regel dem

Handwerks- und Kaufsmannsstande, womit aber durchaus nicht
gesagt ist, daß für das Talent und Geschick nicht das Möglichste
gethan werde, um es zu seiner vollen Ausbildung und Entfaltung

gelangen zu lassen. Auch ist dem Waisenhause in letzter
Zeit ein schönes Vermächtniß zugefallen, dessen Zinsen nach

testatorischer Bestimmung für die Ausbildung besonders begabter
und wohlgesitteter Waisen verwendet werden soll. Wir
wünschen, dasselbe möge die Grundlage zu einem besondern Fond
bilden, für dessen gute Verwendungen sich Anläße genug finden
dürften. — Die Kosten der Berufsbildung übernimmt die

Anstalt. Sie würde gerne, angesichts des Mangels an guten Kost-
Häusern, für die fernere Verpflegung der Ausgetretenen, sowie
für deren Weiterbildung, Erziehung und Bewahrung mehr thun,
wenn es in ihrem Vermögen läge Was ihr möglich ist, thut
sie: sie unterhält mit Allen, Nahen und Fernen, eine stete
Verbindung. Jene versammeln sich allmonatlich im Waisenhause
um ihren Pflegevater, wo Erlebnisse und Belehrungen in
ungezwungenster Weise sich austauschen; Diese stehen mit ihm in
lebendigem, brieflichem Verkehr. Vor allem aber empfiehlt sie

ihre Kinder, ob in der Fremde oder daheim, der treuen Obhut
und Vorsorge unseres Gottes und Heilandes, denn sie im Hause
kennen und lieben gelernt haben, und der allein der rechte Vater
der Waisen ist!

Für das Leben und nicht für die Schule soll erzogen

werden.

Weferat
von Joh. Jacob Schneider, Erzieher in Bächtelen.

Herr Präsident, verehrte Herren und Freunde!
Das Comite der westschweizerischen Sektion hat mich zum

Referenten für diese Versammlung bestimmt. Ich unterziehe
mich dem Auftrage mit der Bitte, Siy möchten meine Arbeit
als erstes Votum ansehen> das auf keine Vollständigkeit Anspruch
macht, sondern nur aus den Stoff zu einer einläßlichen
Diskussion darlegen will. —



— 127 —

Unser Thema lautet :

„Für das Leben und nicht für die Schule soll er¬
zogen werden."

Noch ist kein Jahr verflossen, seit in dieser Stadt des

christlichen Schul- und Erziehungswesens sich gegen anderthalb
Tausend Schulmänner unseres lieben Vaterlandes versammelt
hatten. Wäre uns aus der Geschichte der Pädagogik unserer
Tage nichts als diese Thatsache bekannt, wir hätten an ihr schon

einen laut sprechenden Beleg eines erfreulichen Fortschrittes,
eines Regens und Strebens nach einheitlichem Schaffen im Felde
der Erziehung und Bildung. Glück dem Lande und der
Generation, welche mit solch allgemeinem Interesse für die Jugend
einsteht, daß jedes begabte, strebsame Kind zur Aneignung der

höchsten Güter Gelegenheit findet. Und, Gott sei Dank! auch

das verwahrloste Kind, das mit lasterhaftem Trotz sich den

gewöhnlichen Erziehungsmitteln widersetzt, wird nicht preisgegeben.
Das Flehen der sterbenden Eltern für die trostlosen Waisen,
die bittern Thränen der Mütter für verirrte Kinder, die drückenden

Sorgen der Väter von Blinden und Taubstummen sie

alle finden ein offenes Herz bei unserm Gott und eine

opferfreudige Bereitwilligkeit beim christlichen Schweizervolke. Nicht
blos jeder Kanton, wir dürfen bald sagen jeder Bezirk unseres
Landes zeigt eine wohleingerichtete Stätte, wo an einer Schaar
von Kindern das Wort des Herrn verherrlicht wird: „Ich will
Euch nicht Waisen lassen", oder jenes andere: „Er nimmt das

Verirrte auf die Achsel und trägt's der Heerde zu." Bei
zweihundert wissenschaftlich dafür gebildete Männer und Frauen
machen sich's zur Lebensaufgabe, die Noth der armen Jugend
zu lindern. Millionen von Franken legt die christliche Liebe auf
den Altar erzieherischer Wohlthätigkeit. So verfügt der liebe

Gott über Kraft und Geld zu seinem Werke. Wenn es auch

hinlänglich bekannt ist, in welch''saurem Kampfe die meisten

Anstalten um die äußern Mittel stehen, so zeigt die Erfahrung
doch, daß es dem Herrn ein. Leichtes ist, einen rüstigen Arbeiter

für diesen Beruf zu gewinnen, oder das Herz eines Begüterten
mit seiner Liebe zu erwärmen, daß er freudig eine Gabe spendet.

Beides steht in des Herren Hand; uns bleibt die Sorge,
daß wir die gestellte Aufgabe richtig erfassen, die rechten Mittel
zur Ausführung kennen und ohne auf Jedermann's Wind und

Lehre zu achten, an der Hand der Erfahrung schlicht und recht

aus das von Gott gestellte Ziel hinarbeiten. Gleichwohl dürfen



— 128 —

wir uns gegen keine Angriffe gleichgültig Verhalten, auch sie

können zur Klarheit in den Stand und Gang unserer erzieherischen

Wirksamkeit beitragen.
Man bat den Armen-Erziehungs-Anstalten oft vorgeworfen,

daß sie hinter den Volksschulen zurückstehen, und doch kann den

Armen-Anstalts-Zöglingen die praktische Tüchtigkeit nicht
abgesprochen werden Sie treten, wie in frühern Erzieher-Versammlungen

bewiesen worden ist, ans der Anstalt ohne weitere

Präparation in's Seminar, sind von Industriellen und
Lehrmeistern gesucht und als Dienstboten begehrt. Es scheint dieses

offenbar ein Widerspruch zu sein, allein es ist wirklich beides
neben einander möglich, sobald man die Schule nach äußerm
Schein und praktische Bildung nur nach schulmäßigem Wissen
beurtheilt. Zu Vielem, das sich in den Schulbänken schön

anhören und im Leben leicht vergessen läßt, haben die Armen-
Anstalten weder Zeit noch Geld. Wir können im buchstäblichen
Sinne sagen, weil wir leben wollen, müssen wir uns in der

Schule auf das beschränken, was das Leben fordert und es im
Leben wieder möglichst schnell verwerthen.

Es kann bei aller Anerkennung der Schule und ihrer
Leistung nicht in Abrede gestellt werden, daß sie sich oft auf Kosten

von Erziehungs- und Lebenszweck breit macht. Die Armen-
Erziehungs-Anstalten, welche die Familie und Schule re^

präsentiren, würden den Uebelstand einer einseitigen, zweckwidrigen

Schule doppelt empfinden. Darum führt uns unser Thema
den alten, gesunden Grundsatz vor die Seele: „Für das Leben

und nicht für die Schule soll erzogen werden."
Fragen wir uns:

I. Worin besteht die fehlerhaste Ersiehung stir die Schule?

Schule und Leben sind nicht Gegensätze, sondern die Schule
ist, wie Graser sagt, die Gesellschaft, in welcher der Grund zum
allgemeinen Leben in Staat und Kirche gelegt werden soll. Sie
verhält sich folglich zum Leben wie Mittel zum Zweck, und für
die Schule erziehen heißt also Mittel mit Zweck verwechseln,

was offenbar verwerflich ist. Unsere Zeit legt die Möglichkeit
einer solchen Verwechslung sehr nahe. Das Leben verlangt
Schulen, denn die Intelligenz ist eine siegreiche Macht geworden,

und in der Würdigung dieser Erfahrung, und geleitet von
der Humanität unserer Zeit, die in der geistigen Bildung den

Stern des Glückes erkennt, steht das gesammte Volk mit solcher

Begeisterung für das Schulwesen ein, daß es in demselben nicht



— 129 —

selten das ganze Erziehungswesen sieht. Alles nach der Schule
abwägen ist ein Bischen Mode geworden; was Wunder, wenn
man auch anfangen möchte, die Leistungen der Armen-Erziehungs-
Anstalten an der Elle der Schule zu messen. Und wenn dieses
geschieht, wozu wird man dann erziehen?

Zugegeben, daß jede gute Anstalt eine gute Schule habe
und ebenso jede mangelhafte Schule ans eine mangelhafte
Erziehung weist, so ist damit ganz und gar nicht gesagt, daß eine

Schule, welche den Anforderungen der Zeit entspricht, schon auf
eine gute Gesammt-Erziehnng schließen lasse. Denken wir uns
eine Anstalt, die in einem glänzenden Schulexamen die größte
Satisfaktion findet, sie kann um Hans und Hof eine bedenkliche

Unordnung, die Saaten voll Unkraut, die Felder verliederlicht
haben — ans lauter Eifer für die Schule.

Wo die Schule übermäßig Kraft und Zeit absorbirt, da
wird die häusliche Erziehung vernachläßigt, der wir
als der ersten und tiefgreifendsten die größte Aufmerksamkeit
schulden.

Der Grund der Verwahrlosung unserer Zöglinge liegt
meistens in der sittlichen Verkommenheit ihrer Familien. Hätte
die Schule die Kraft, dieses Verderben zu heben, so wären keine

Anstalten nothwendig geworden; denn Schulen gibt es überall;
allein diese sind ohnmächtig, sobald das Familienleben kränkelt,
darum hat man für solch unglückliche Kinder neue Familienkreise

geschaffen, in denen sie wieder gesunden möchten.
Gestatten Sie mir, verehrte Berufsgenossen, mich an Ihre

Erfahrung zu wenden. Wo haben Sie der Unordnung, der

Faulheit, der Verschwendung, der Unzufriedenheit, dem Leichtsinn,
dem Undank Ihrer Zöglinge am wirksamsten entgegengearbeitet,
wo haben Sie die Zöglinge gewonnen, kennen gelernt und wo
haben diese zu Ihnen Vertrauen gefaßt? Und wenn Sie sagen

müssen, es geschah im häuslichen Leben, bei den einfachsten
kindlichen Beschäftigungen, in den traulichen, natürlichen Abendsitzen,

im Gärtchen, bei den Belustigungen auf dem Spielplatz,
wollen Sie dann' alle diese Stunden durch Schule und
Schulaufgaben ausgefüllt sehen? Und dazu wird es kommen, sobald
man alles Heil von der Schule erwartet; dann erzieht man für
die Schule und das Leben ist ein wissenschaftlicher Begriff.
Seminardirektor Boll hat am Abend seines thatenreichen Lebens,
in welchem er das Schul- und Erziehnngswesen gründlich kennen

lernte, die Nachwelt mit einem Schriftchen beschenkt, in welchem
er mit Wehmuth klagt: „Während eine Unzahl von Schriften

s



— 130 —

die Schule, ihre Aufgabe und deren Lösung behandelt, geschieht
so viel als nichts, um der häuslichen Erziehung warnend,
belehrend und ermuthigend an die Seite zu treten", und doch hält
auch er dafür, daß in der Erziehung der Familie die erste Stelle
gehöre, und bekennt: „Hätte ich je an dieser unumstößlichen
Wahrheit zweifeln können, so würde mich eine mehr als vierzigjährige

Erfahrung, welche ich in sehr verschiedener amtlicher
Stellung gemacht habe, mitunter schmerzlich genug davon
überzeugt haben."

Sollte es je, was Gott verhüten mag, dazu kommen, daß

man an den Armen-Erziehungs-Anstalten nur noch die Schule
sehen sollte, so müßte'sich sofort auch das traurige Mißverhältnis

von Wissen und Können einstellen, das im Leben oft genug
ärgert. Es gibt Leute, welche viel zu sprechen wissen über alte
Zeiten, fremde Länder, geheim^îraste, die klassischen Schriften
perfekt kritisiren — aber einen Schuh so schmieren, daß man
sich seiner nicht zu schämen hat, sind sie nicht im Stande; sie

benehmen sich bei jeder Handthieruug so tölpelhaft als möglich.
Da hat man für die Schule erzogen, hat Leute gebildet, die

eher die Nase rümpfen, als putzen lernen. Was soll das Leben

mit einem solchen Menschen machen, der sich sein Lebtag nur
mit der Schule befaßte l Sie lehrt den Knaben nicht, was ihn
dereinst zum guten Gatten und Vater macht, oder was zur
Führung eines Hauswesens von nöthen ist, lehrt den Armen
nicht die nothwendige Genügsamkeit und die Gewöhnung an
ausdauernde Thätigkeit, Rührigkeit, Gewandtheit; sie lehrt das
Mädchen nicht, aus was es bei einer guten Hausfrau ankommt,
übt kein Abtheilen und Sparen. Denn die allgemeine Bildung,
in der der Theoretiker den Schlüssel zu all diesen häuslichen
Tugenden zu haben glaubt, berührt sie nur oberflächlich. Und
wenn das Wissen ohne das nothwendige Können ist, was kann
denn das praktische Leben ernten?

Hier gilt der Satz : Man soll das Eine thun und das Andere
nicht lassen. Wenn aber etwas versäumt werden soll, so straft
sich ein Mangel an theoretischem Wissen weniger, als ein solcher

an praktischem Können; denn die Erfahrung lehrt, daß Leute,
die in einfachen aber naturgemäßen, Geist und Gemüth stärkenden

Bildungsverhältuissen aufgewachsen, das an ihnen theoretisch
Versäumte bald nachgeholt haben, während ein theoretisch
Vielgeschulter seine Unbeholfenheit in praktischen Dingen sehr schwer
verliert.



131

Die Schule kann sich auch am physischen Leben
versündigen. Kinder, die in ihrer ersten Jugend verwahrlost
wurden, sind anch körperlich zurück. Wollen wir nun diese
ausgehungerten, abgehärmten, blassen, serbcligen Kleinen möglichst

viel innert vier Waià einsperren und ihr Siechthum zu
größerer Last ausbilden? Nein, das menschliche Gefühl stemmt
sich dagegen. Zuerst muß ein Körper da sein, bevor man eine
Seele bilden kann. Wenn Kinder den ganzen Tag in der Fabrik
beschäftigt werden, erscheint's als ein Unrecht, und doch ist es
nicht viel mehr, als wenn sie von Morgens bis Abends ruhig
auf der Schulbank sitzen müssen.

Cnrtmanu sagt in der Reform der Volksschule: „Woher
kommt die Abneigung gegen alle mechanischen Anstrengungen, die
Liebe zum Einsitzen im Hanse, die unkindliche Unfrische unserer
Jünglinge und Jungfrauen, als von dem übermäßigen Sitzen
in und für die Schule?" — „Viele werden das Angelernte wie
Staub von ihren Füßen schütteln, theils im Gefühl des
Unrechts, das man ihnen gethan, theils in der Erkenntniß der
Nichtigkeit eines solchen Schultreibens." Eine andere gründlich
abgefaßte ^Schrift über „Naturfordernngen an Erziehung und
Unterricht" spricht sich also ans: „Jeden Tag sechs Stunden
öffentlichen Unterrichts, der, wenn er nur zur Hälfte fruchtbar
werden soll, die angestrengteste Thätigkeit des Geistes beansprucht,
darauf noch ein Pensum für einige Stunden häuslicher Beschäftigung

— was Wunder, daß man über geistige Abschwächung,
Blasirtheit, Verbildnng der Jugend klagt! Viele Zeitklagen
mögen ihren Grund in der geistigen Entmannung haben, welche
unsere Generation in ihrer Jugend erfahren hat."

Selbst ein Dr. Scherr, welcher bekanntlich hinlänglich für
die Schule eingestanden ist, wünscht die Jahre der Kindheit
freier, wenn er sagt: „Was bei einem Unterrichte erlernt wird,
der gegen die Entwicklungsstufe des Menschenwesens verfahren
muß, geht meistens wieder verloren, sobald die regelmäßige
Schulübung aushört."

Aus allem Dem ist ersichtlich, daß man es mit dem Schuleifer
anch übertreiben kann. Jedes Erziehungsmittel hat nur insofern
Werth, als es dem wahren Erziehungszwecke auf die Befähigung

im bürgerlichen und religiösen Leben hinzielt, weßhalb wir
uns klar bewußt sein müssen:

Wenn der Zögling aus der Anstalt in's Leben -übertritt,
frägt man, was kann er und wie ist er.

II. Was fordert das Leben?



— 132 —

Die erste Frage prüft den Menschen nach seiner intellektuellen

Befähigung und fordert Tüchtigkeit, die zweite richtet
sich an die übrigen zwei Grundthätigkeiten des menschlichen Geistes,

sie erkundigt sich nach der Realität des innern Seins, die

sich nach der Seite des Wollens als Charakter, nach der

Seite des Fühlens als Liebe äußert.

Das Leben fordert also

1. Tüchtigkeit. Kein Mensch ist als ein überflüssiges
Glied des Lebens geschaffen worden; einem Jeden hat die

Vorsehung eine Stellung angewiesen, in der er sich und der Menschheit

nützen soll. Auf die Art der Beschäftigung kommt es nicht

an. Die wahre Auffassung des Lebens kennt keine hohen und
niedern Stände und Berufsthätigkeiten; sie sind alle gleich

berechtigt, alle geheiligt durch den Geist, der sie zu größter
Vollkommenheit führt. Darum steht es der Erziehung auch nicht

zu, den Zögling für diesen oder jenen Beruf zu bestimmen.
Unsere Aufgabe ist, Menschen zu bilden, die ihren frei gewählten

Beruf mit ganzer Seele erfassen und mit Geschick und Blick,
Lust und Freudigkeit betreiben. Es versteht sich von selber, daß

diese Berufstüchtigkeit nicht in der Anstalt vollendet werden

kann; allein sie wird es zu keinen Zeiten, wenn die Erziehung
die Grundlegung dazu versäumt. Wir müssen deßhalb in die

Zukunft blicken, um den Pflichten der Gegenwart zu genügen.

Das Wesen der anzustrebenden Berufstüchtigkeit ist

Arbeitsfähigkeit, die sich in ebensoviel Klarheit in der

Auffassung als Geschicklichkeit in der Ausführung der Arbeit erweist.
Wissen und Können sind, hier in ihrer völligen Durchdringung
und Förderung nebeneinander. Weil nun das Sprichwort sagt,

„bei Zeiten brennt, was eine Nessel werden will", wollen wir
unsere Anvertrauten auch bei Zeiten in einem verständigen
Arbeiten üben.

Den Armen-Erziehungs-Anstalten bleibt noch ein ganz

spezieller Grund für die Erziehung zur Arbeit. Die britische

Bibelgesellschaft hält als Grundsatz fest, das theure Gotteswort
nie zu verschenken. Auch der Aermste muß Etwas daran
bezahlen, damit er erkennt, daß er in den Besitz eines köstlichen

Schatzes gekommen ist. So wollen's wir auch mit der Wohlthat

der Erziehung haben. Der Zögling soll sich nicht in süßer

Behaglichkeit bessern lassen, soweit die Gaben der Liebe reichen,

sondern im Schweiße seines Angesichtes einen Beitrag leisten,
damit er erkennt, was Andere für ihn thun.



— 133 —

Zwar könnte der Zögling durch die Arbeit leicht ein Raub
der Selbstsucht werden, wenn sie als einziges Erziehungsmittel
benutzt würde. Wir verlangen deßhalb neben ihr auch Charakterbildung

und jenen göttlichen Strahl, welcher Gemeinschaft mit
Gott durch den Sohn herstellt, die Liebe; die beide, richtig
gepflegt, mächtig genug sind, um das Selbstgefühl nach der guten
Seite hin zu verwerthen.

Die Arbeitsfähigkeit ist noch keine Berusstüchtigkeit, sie
könnte noch völlig brach liegen, wenn sie nicht durch das feurige
Motiv der Arbeitsfreudigkeit in Thätigkeit gesetzt wird.
„Lust und Lieb zu einem Ding macht alle Müh und Arbeit
ring." Das ist Erziehung für's Leben, welche den Zögling dahin

bringt, daß er nicht blos unter den Augen der Vorgesetzten
knechtisch arbeitet, sondern aus innerm Antrieb schafft, weil ihm
die Arbeit Bedürfniß, zur sittlichen Nothwendigkeit geworden ist.
Auch Curtmann sagt in „Schule und Leben" : „Die Anstelligkeit
zu mechanischen Arbeiten und die Lust dazu ist eine" gar schätzens-
werthe Eigenschaft für Jedermann, aber ganz besonders sich

Leute, welche in beschränkte Verhältnisse' tretet! und Manche
willkommene Ersparniß machen können, wenn sie nicht zu jeder
kleinen Verrichtung einen Handwerker brauchen. Es ist abet
zugleich der sicherste Schutz vor Langeweile, welche in die Schenke
treibt, wie vor der geschnürten Vornehmheit, die immer in
Galahandschuhen erscheinen möchte."

Arbeitsfähigkeit und Arbeitsfreudigkeit sichern dem Menschen
schon einen Erwerb, aber noch keine Existenz, denn diese frägt /
nicht blos nach den Einnahmen, sondern wirft einen eben so

prüfenden Blick auf die Ausgaben. Sie kann Nur bestehen, wo l
sich ein ehrlicher Erwerb mit häuslicher Sparsamkeit ver- —
mählt. Diese häusliche Tugend sollte aber unserer Natur durchaus

früh angewöhnt werden, sonst bleibt sie unverdaulich.
Arbeitsamkeit und Sparsamkeit fordert auch der Apostet>

wenn er sagt! „Arbeitet, daß ihr zu geben habt dem Dürftigen."

In diesen Worten gipfelt sich die verlangte Tüchtigkeit.
Sie gelangt zu einer Existenz, die eine Grundbedingung des
physischen, wie auch des geistigen, sittlichen und politischen
Lebens ist.

Wer will den hohen Werth praktischer Tüchtigkeit für's
Leben läugnen. Und doch was ist sie, sobald der Mensch an
seinem innern Gehalte kränkelt! Was hilft dem Meister seine
Geschicklichkeit, wenn er vom Werke absteht, bevor er's recht
begonnen, wenn er sich heute in diesem, morgen in etwas Anderem



versucht, wenn er unentschieden und unschlüssig die Zeit verpaßt,
in Zerrissenheit und Zerfahrenheit des Gemüthes seine Kraft
verzehrt, wenn er in Mißachtung der höchsten Güter dem
Niedern und Gemeinen nachgeht,

Schiller hat in seinem Wallenstein den Brennpunkt unseres
Thuns und Treibens bezeichnet mit den Worten:

„Hab ich des Menschen Kern erst untersucht.
So weiß ich auch sein Wollen nnd sein Handeln."

Die Erziehung sür's Leben fordert somit
2. Charakter. Er hat seinen Sitz im Wollen, aber

nicht in den wandelbaren Wünschen und Launen, sondern in
dem Gleichförmigen, Uebereinstimmenden und Festen des

gesummten Wollens. Er ist, wie Herbart sagt, „die Art der
Entschiedenheit nnd Entschlossenheit", und setzt für unsere
Geistesthätigkeiten die Geltung einer höchsten gesetzgebenden Instanz
voraus, das sind unsere Grundsätze. Sie bilden das
vermittelnde und ausgleichende Element, wo es sich um Widersprüche

des Denkens und Wollens handelt. Je nach diesen
Grundsätzen ist der Charakter ein anderer. Stimmen sie mit
dem Sittengesetz zusammen, so ist er ein sittlicher, während das
beständige Handeln aus unsittlichen Motiven den Lasterhaften
und Bösewicht charakterisirt.

Aus dieser Entwicklung geht hervor, daß alle Charakterbildung

auf sittliches Leben fußen soll. Das Evangelium zeigt
uns dieses klar, wenn es sich zunächst immer an den „Sinn des

Herzens" richtet, unter welchem Begriff die heil. Schrift die

/sittliche Grundbeschaffenheit des Menschen versteht. „Aendert
' euern Sinn", ruft uns Christus zu. Lernen wir von unserm

höchsten Meister, daß ein frommer Sinn des Herzens erstes
i Moment wahrer Charakterbildung ist. Durch ihn wird die

: richtige Werthschätzung der Dinge eingeleitet, weil er Gott zum
Mittelpunkt alles« Lebens und Strebens setzt.

Der rechte Sinn des Menschen genießt die Güter im Aufblick

zum Geber aller Gaben und flieht die Uebel aus Gehorsam

gegen Gott. Er ruft einem sittlichen Ernst und einer
sittlichen Zucht und aus dieser nüchternen Erkenntniß des Guten
und Bösen erwächst die Grundsäule alles Lebens, die Gewissen-
hastigkeit.

Daß der Zögling bei der frommen Gesinnung nicht stehen
bleiben darf, sondern erst Frucht bringt, wenn sie in lebendige,
tief eingreifende, andauernde Wirksamkeit übergeht, zeigt Christus

mit dem Samen, der auf steiniges Ackerland fiel.



— 135 —

Schiller schrieb: „Wer etwas Rechtes werden will, muß
tief eingreifen, scharf unterscheiden und standhaft beharren."

Diese innere, standhaft beharrende Kraft ist die Energie.
Denke man sich einen Jüngling, dem diese Eigenschaft abgeht,
der unentschlossen, lax und lahm sein Talent vergräbt, sich zu
keiner That ermannen kann, feig vor jedem Hinderniß
zurückschreckt, und man wird fühlen, was es auf sich hat, einen
Knaben zur Energie zu erziehen.

Man mag die Leistungen eines reichbegabten Geistes
bewundern, was aber ein energischer Charakter im Kampfe mit
feindseligen Mächten errungen hat, verdient größere Bewunderung.

Darum sagt Göthe so schön:

„Wenn einen Menschen die Natur erhoben,
Ist es kein Wunder, wenn ihm viel gelingt,
Man muh in ihn: die Macht des Schöpfers loben.
Der schwachen Thon zu solcher Ehre bringt;
Doch wenn ein Mann von allen Lebensproben
Die sauerste besteht, sich selbst bezwingt.
Dann kann man ihn mit Freuden Andern zeigen
Und sagen: Das ist er, das ist sein eigen,"

Die im Charakter geforderte Festigkeit hat zwei Seiten;
eine äußere, das ist die Energie und eine innere, das ist

die Treue. Gibt es im praktischen Leben wohl eine edlere

Eigenschaft als diese? Nein, lesen wir in der heiligen Schrift:
„Man suchet an einem Haushalter nicht mehr, denn daß er
treu erfunden werde."

Treue fordert Gott von einem Jeden, aber nicht bloß Treue,
wo es sich um Tausende handelt, sondern Treue im Kleinen.
Denn wer im Geringsten treu ist, der ist auch im Großen treu
und wer im Geringsten unrecht ist, der ist auch im Großen
unrecht. Wer den geringsten Dienst mit aller Aufmerksamkeit
und voller Hingebung ausübt, ist ein würdiges Glied für dieses
und das zukünftige Leben, Solch frommer und getreuer Knecht,
der über Wenig treu gewesen, erhält die Verheißung, daß ihm
Vieles übertragen werde.

Das oberste Princip aller Erziehung, die auf wahres Leben

vorbereitet, ist

3. die Liebe. Denn hätte ich alle Erkenntniß und die

Energie des Glaubens, daß ich Berge versetzte, und hätte der
Liebe nicht, so wäre ich nichts. Der frömmste Sinn, die reinste
Treue, sie bringen an und für sich den menschlichen Willen nicht

in Einklang mit dem göttlichen, überbrücken höchstens mit Ge-



— 136 —

horsam. Die Liebe aber bringt Harmonie, denn sie ist des

Gesetzes Erfüllung.
Darum fordert Grase in seiner anerkannten Pädagogik:

„Die Erziehung soll den Zögling befähigen, daß er sich in der

Familie, in seinem Beruf und in seinem Verhältniß als Bürger
des Staates durch Liebe bethätigt." Lassen wir aber lieber das

Evangelium sprechen: „Die Liebe ist langmüthig und freundlich.
Die Liebe neidet nicht. Die Liebe treibet nicht Muthwillen, sie

blähet sich nicht auf, fie stellet sich nicht ungeziemend, sie suchet

nicht das Ihre, sie lässet sich nicht erbittern, sie trachtet nicht
nach Schaden, sie freuet sich nicht der Ungerechtigkeit, sie freuet
sich aber der Wahrheit, sie verträgt Alles, glaubet Alles, hoffet
Alles, duldet Alles."

Gibt es, verehrte Herren, Eigenschaften, welche mehr zum
Leben befähigen, als die uns vom Apostel vorgeführten? Die
Schrift ist die Pädagogik des Lebens. Für alle erzieherischen
Fragen gilt der göttliche Wink :

„Wir haben ein festes, prophetisches Wort und

Ihr thut wohl, wenn Ihr darauf achtet!"
Es sind in diesem Abschnitt in kurzen Umrissen die speziellen

Zwecke und Ziele einer praktischen Erziehung festgestellt worden.

Wir wenden uns nun zu den erforderlichen Erziehungsmitteln,

müssen aber zum Voraus bemerken, daß nicht für jede

erzieherische Absicht ein Recept vorgeschrieben werden kann, das
dann, ohne die andere Geistesrichtung zu berühren, blos auf
die Eine einwirkt, daß mau somit nicht Erziehungsmittel
praktischer Tüchtigkeit, des Charakters, der Liebe unterscheiden kann.
Der menschliche Geist ist ein einheitliches Wesen, weßhalb auch

jeder erzieheliche Einfluß seine Wirkung mehr oder weniger auf
alle Systeme des physischen Lebens ausübt. — Also:

III. Mie können die gestellten Korderungen in der Ersiehung
erreicht werden?

„Kommt, laßt uns den Kindern leben, so wird uns unsrer
Kinder Leben Friede und Freude bringen, so werden wir
anfangen weiser zu werden, weiser zu sein." Mit diesen begeisterten

Worten begann der genialste Schüler Pestalozzi's die

Verwirklichung einer Idee, welche sein großer Meister im Buch
der Mütter niedergelegt; ein Erziehuugswerk, das mit aller
Sorgfalt gepflegt sein will. Es ist die Sinnesbildung.

Pestalozzi wollte diese Quelle der intellektuellen Entwicklung
nicht in der Schule beginnen lassen. „Lehre das Kind," so



— 137 —

wendet er sich an die Mutter, „an jedem Gegenstand, den Du
ihm im Haus, im Feld und im Garten zeigest, seinen Namen,
seine Eigenschaften, seine Form, sein Thun :c. bestimmt benennen
und fahre dann fort, es auch auf die Nähe und Ferne, die Anzahl
und Größe der Gegenstände aufmerksam zu machen und ihm auch

für diese Verhältnisse und Beziehungen Raum zu geben und
benutze zu diesem Endzweck die Anschanungslehre der Zahl- und
Maßverhältnisse, deren Ausübung Dir so leicht ist als das Zählen
Deiner fünf Fmger. Durch diese vereinigten Maßregeln wird
es Dir nicht fehlen. Du wirst das Kind mit Sicherheit dahin
bringen, sich über alle Arten sinnlicher Gegenstände mit der
größten Bestimmtheit ausdrücken zu können." »

Was Pestalozzi für die erste Erziehung angeregt, hat Fröbel
praktisch und zeitgemäß ausgeführt. Nicht innert vier Wänden,
sondern in dem Garten, in der Natur, in der Umgebung, welche
der zarten Jugend init vollen Händen Lust und Freude
austheilt, wollte Fröbel die Kinder körperlich und geistig starken
sehen, ihnen Aufmerksamkeit, Beobachtung, Thätigkeit und Stetigkeit

angewöhnen. Da ist ein beachtenswerthes Vorbild für uns.
Asierken wir auf die Stupidität, mit welcher unsere Kinder
gewöhnlich in die Anstalt eintreten. Sie haben Augen und sehen

nicht, haben Ohren und hören nicht, vermögen einen Gegenstand

kaum einen Augenblick geistig zu halten. Da ist ein

anregender Umgang mit Gottes freier Natur, welcher
das erste Licht in die dunkle Seele bringt. Und achten wir auf
den düstern Blick, auf die gerunzelte Stirn, auf die Verschlossenheit

und den Mißmuth, auf das ganze Gepräge des Verwahrlosten,

so führen wir ihn wieder in die freie Natur. Da lernt
sich so leicht jener frohe Sinn, der mit jeder Lage des Lebens

zufrieden ist.
Wie glücklich erachten wir ein Gemüth, das mit Geliert

singt:
„Mich, ruft der Baum in seiner Pracht,
Mich, ruft die Saat, hat Gott gemacht,
Bringt unserm Schöpfer Ehre!"

Diese Gottesverehrung lernt sich aber nicht in der Schule,
sondern in der Natur, wo sie zur lebendigen Empfindung wird.
Jedes Blümchen, jeder Wurm im Grase ist ein Weg zum lieben
Gott. Wittre man nicht gleich Naturalismus hinter einer
Auffassung der Schöpfung, welche zum Schöpfer führt. Sie ist

besser als die, welche empfindungslos und verächtlich sein Werk
ignorirt. Sagt doch ein Luther: „Wir beginnen von Gottes



— 138 —

Gnaden seine herrlichen Werke auch aus den Blümchen zu
erkennen. In Gottes Creature» erkennen wir die Macht seines
Wortes."

Diese Art des Erziehens in und an der Natur ist
göttlichen Ursprungs; denn der Schöpfer hat sie nicht nur in die
menschliche Natur als Gesetz ihrer Entwicklung gelegt, sondern
sie an den ersten Menschen sogar selbst geübt: „Als Gott der
Herr gemacht hatte von der Erde allerlei Thiere auf dem Felde
und allerlei Vögel unter dem Himmel, brachte er sie zu dem
Menschen, daß er sähe, wie er sie nennete."

An den Umgang mit der Natur schließt sich der Umgang
überhaupt, dem ich in den Armen-Erziehungs-Anstalten
besondere Beachtung zugewendet wissen möchte.

Der bekannte Philosoph und Pädagog Herbart sagt: „Wer
möchte den Umgang bei der Erziehung entbehren? Es ist, als
ob man des Tages entbehren und sich mit Kerzenlicht begnügen
wollte." Und in der That, wer an Erziehungs-Anstalten nur
die absichtliche Einwirkung des Erziehers auf den Zögling in
Rechnung bringt und nicht auch des Umgangs der Zöglinge
unter einander gedenkt, erhält kein richtiges Resultat. Wie
einseitig, unbeholfen, ungelenkig, selbstsüchtig und altklug benimmt
sich ein Knabe von einem entlegenen Hofe. Das Leben in
Armen-Erziehungs-Anstalten bewegt sich auch in einem mehr
oder weniger abgeschlossenen Kreis, was aus bekannten
pädagogischen Tendenzen durchaus zu billigen und anzustreben ist.
Damit der Zögling dabei aber nicht in die genannten Beschränktheiten

verfalle, ist der Umgang in der Anstalt selber nach Kräften

zu pflegen.
„Umgang erzengt Wärme und mit der Wärme Leben und

zwar ein Für-einauder-Leben, ein Leben der Theilnahme, das
die schönsten Blüthen des Mcnschcnherzens reift, nämlich
Anhänglichkeit, Pietät, Freundschaft, Brudersinn, Gemeinnützigkeit
und Liebe." Soll der Umgang diese herrlichen Früchte tragen,
so muß er ein freier, ungehemmter sein. Man möge mich recht
verstehen, ich begreife darunter nicht jene Freiheit, wo ein Jeder
nach Belieben herumstreichen kann, sondern das Gegentheil des

klösterlichen Zwanges, der jeden jugendlichen Sprung, jede freie
Meinung verdammt. Der Knabe soll an seinem Erzieher nicht
einen äußerlichen Zuchtmcister, sondern einen väterlichen Freund
finden, dem gegenüber er sich unverholen ausspricht, und das

Verhältniß der Zöglinge unter sich kenne keinerlei jesuitische
Spionage. Ein Jeder soll sich geben können, so wie er ist.



— 139 —

Der Erzieher trachte darnach, daß er die ältern Zöglinge
als Gehülfen gewinne. Bespreche unter ihnen die Angelegenheiten

der Anstalt, ihre Aufgabe, ihren gedeihlichen Fortgang und
wecke damit die moralische Verpflichtung gegenüber ihren jüngern
Mitzöglingen. Denn Kinder erziehen auch, ja gar Manches
macht sich durch Kinder wirksamer als durch uns selbst. Direktor
Barth sagt in einem Beitrag zur Schulpädagogik: „Man
beachte, wie genau, wie sicher sich die Kinder nicht nur gegenseitig
abwägen, — denn das thun die Erwachsenen auch — sondern
sich dies auch sagen. Das Alberne wird albern, das Unrecht
wird Unrecht genannt. Der Faule, der Langllhläfer, der Schlemmer,

der Schleicher, der Rechthaberische, der Eitle wird als
solcher ziemlich bald erkannt, entlarvt, zurechtgewiesen, wie denn
auch der Fleißige, der Gutmüthige, der Unverdrossene, wenn
auch kein Lob, so doch sicher stille Anerkennung und im gegebenen
Falle rückhaltslose Vertheidigung findet."

Der Umgang ist somit recht eigentlich ein Erziehungsmittel
aus dem Leben für das Leben. Freilich kann er auch so schädlich

als nützlich sein, es kommt nur auf den Geist an, von dem

er getragen ist und dieser ist von der Art des Familienlebens
abhängig. So lernen wir das christliche Familienleben
als ein nothwendiges Erziehungsmittel kennen.

Dasselbe äußert sich als ein Leben der Ordnung.
Man möchte zwar glauben, Ordnung könnte wohl jede Familie
aufrecht halten, es soll dieses hier nicht weiter untersucht werden,

so viel ist unbestritten, daß die christliche Familie mit ihrem
sittlichen Ernst, ihrer pünktlichen Gewissenhaftigkeit und ihrer
gegenseitigen Bereitwilligkeit zum Dienen am meisten Befähigung

dazu hat, was gewiß auch die Erfahrung beweist.
Wenn uns also Zöglinge zugeführt werden, die an den

Schmutz ihres Leibes, an den Schmutz und die Lumpen ihrer
Kleider gewöhnt sind, die Nichts an den gehörigen Ort bringen
können, die alles Geschirr schonungslos zu Schanden schlagen,
was ist da zu thun? Das Beispiel des Hauses zum Bewußtsein

bringen und mit eiserner Konsequenz nicht die geringste
Unordnung dulden. Diese Angewöhnung geht von außen nach

innen, wird aber nach und nach auch ein Abnehmen des Schmutzes

in Sinnen und Gedanken, Worten und Handlungen zur
Folge haben. Gleichzeitig mit dieser Uebung findet eine Ein-'
Wirkung von innen nach außen statt. Das christliche Familienleben

mit seinen unabänderlich festen Grundsätzen, mit seinem

Frieden, seiner Freundlichkeit bringt Harmonie in die Seele des



— 14V —

Kindes, welche sich auch als Harmonie in äußern Gestaltungen
und Formen ausspricht. Nicht minder halte man Ordnung mit
der Zeit, sie ist neben der Kraft das wichtigste Kapital unserer
Zöglinge, das sie als werthvolles Gut früh schätzen lernen sollen.
Arbeiten, Essen, Schlafengehen wechseln mit pünktlicher
Regelmäßigkeit. Es gehört dies zu einer richtigen physischen
Entwicklung und insbesondere ist Präcision für die Charakterbildung
von Nöthen.

Die christliche Familie kommt ihrer Aufgabe ferner nach
durch den Geist der Häuslichkeit, jene innere, still
wirkende Tugend, die den soliden Haushaltungen recht eigen ist.

Wie könnte ein christliches Haus in Verschwendung
gerathen? Jede Gabe wird als Geschenk Gottes erachtet und
sorgfältig zu Rathe gezogen. Unmäßigkeit, wie ein anf's Aeußere
gerichteter Aufwand sind auf diesem Boden unbekannt. Da ist
die Stätte, wo ohne viele Worte die rechte Sparsamkeit in Fleisch
und Blut übergeht. Die Häuslichkeit hat noch eine andere,
nicht minder wichtige Seite. Man versteht darunter wohl auch
das stille Glück, welches Familienglieder im Kreise der Ihrigen
suchen und finden. Wie vielen Versuchungen entgeht der Zögling

in seinem spätern Leben, wenn ihm diese herrliche Tugend
angewöhnt ist.

Das christliche Familienleben ist ferner eine Zucht und
Vermahnung zum Herrn.

Schule und Kirche haben zwar diese Pflicht auch, allein sie

beide können nur weiterführen, nicht Grund legen. Zucht geht

auf Gewöhnung zum Guten und ist der Inbegriff aller der

erzieherischen Einwirkungen, durch die das Angestrebte erreicht
wird. Die Vermähnung sorgt dafür, daß das Gute nicht zur
äußern Gewohnheit verflacht, sondern aus dem Schatze eines

guten Herzens von selber hervorwächst. Neben dem strengen
Ernst, der auch den kleinsten Fehler nicht unbeachtet läßt, setzt

der Apostel die milde, freundlich-aufhelfende Ermunterung.
Aeußere Zucht kann wohl auch ein sittliches Leben erzielen,

aber zu Christum führet sie nicht; das vermag allein die Zucht
des Geistes Gottes, in welcher Erzieher und Zögling sich täglich

einmüthig der heiligen Schrift unterordnen; diese Zucht
wirkt so lebendig und kräftig, daß der Zögling mehr und mehr
aus eigenem Antrieb Gottes Wort hält, Liebe übt und demüthig
ist vor unserm Gotte. Er sieht sich nicht unter dem Joch äußern
Zwanges, sondern im Besitz höchster Freiheit; wie geschrieben

steht, „der Geist der Wahrheit wird euch frei machen."



— 141 -
Ich will die Tragweite der christlichen Zucht, wie sie in

jedem Hause, insbesondere in jeder Armen-Erziehungs-Anstalt
herrschen sollte, nicht weiter auseinander setzen; nur daran sei

noch erinnert, daß wenn die Anstalt am Zögling nichts durchsetzt

als diese Zucht, sie schon Vieles geleistet hat.
Wenn ich bis dahin die häusliche Erziehung als das

Fundament aller Erziehung zum Leben bezeichnet habe, so darf
darin keine Hintansetzung des Unterrichtes gesucht werden.
Bildung des Geistes gehört zu den hohen Vorzügen, welche den

Menschen über alle Geschöpfe erheben. Sie ist der wirksame
Hebel des Gewerbslebens und der leuchtende Stern, der zur
höchsten Erkenntniß führt. Darum sage ich mit Herbart: „Ich
gestehe, keinen Begriff von Erziehung gehabt zu haben, ohne
Unterricht."

Der liebe Gott hat uns Anlagen und Kräfte gegeben,
damit wir sie entwickeln und benutzen, soweit es ohne Beeinträchtigung

der übrigen Erziehungsaufgaben möglich ist.

Insofern nun der Unterricht eine Entwicklung der
individuellen geistigen Vermögen zu realen, lebendigen Kräften ist,
mittelst denen der Zögling selbstthätig die für sein bürgerliches
und religiöses Leben nothwendige Bildung erreichen kann, ist er
ein unentbehrliches Mittel ächter Erziehung.

Darin ist vorausgesetzt:

1. Der Unterricht sei individuell.
Jeder Mensch hat geistige Vermögen, aber nicht im gleichen

Maße und gleicher Zusammenstellung. Diese Verschiedenheit
gibt dem Menschen wie nach außen, so auch nach innen ein

eigenthümliches Gepräge, das wir seine Individualität nennen.
Ein Unterricht, der die Individualität berücksichtigt und respek-

tirt, ist ein individueller. Dieses Attribut follte jedem Unterricht

zukommen, demjenigen in Armen-Erziehungs-Anstalten in
erster Linie, weil sich da ungewöhnlich große Verschiedenheit in
Alter, Begabung und sittlicher Kraft zeigt, wozu noch die

störende Unregelmäßigkeit im Eintritt der Zöglinge kommt, so

daß fast so viele Fähigkeitsklassen als Schüler zu unterscheiden
sind. Was könnte unter gegebenen Umständen von einem
Klassenunterrichte, dem der Einzelne in der Masse aufgeht, erwartet
werden

Nehmen wir auch hierin Vater Pestalozzi in Stanz zum
Vorbilde, beachten wir, wie er den Unterricht so eingerichtet,
daß er auch dem Schwächsten verständlich war, wie er sich eines



— 142 —

Jeden angenommen, den Zurückgebliebenen ermuntert ,dem
Vorgerückter!: Gelegenheit gab, das Erworbene an seinen
Mitschülern zu verwerthen.

Die Individualität spricht sich ferner im Charakter aus.
Stutze man nicht, wenn ich beim Knaben von Charakter spreche.
Es ist freilich kein fertiger, wohl aber ein werdender, ja, daß
die Grundzüge schon ziemlich sicher da sind, nimmt auch Jean
Paul au, wenn er sagt: Mit dem vierten Jahr ist der Charakter

des Kindes bestimmt. Man beobachte einen Zögling, wie er
für diese oder jene Thätigkeit schon stark hervortretende Neigungen

hat. Es wäre eine Versündigung, wollte man diese natürliche

Aeußerung des Geistes ignoriren. Sie kann ja gerade das
Mittel sein, womit der liebe Gott ihn nützlich machen will. Am
Ende hat jeder Unterricht an vorhandene Vermögen anzuschließen,
denn neue zu schaffen ist kein Lehrer im Stande.

Indem wir den natürlichen Neigungen des Kindes gerecht
werden, schließen wir an die Forderung Graser's an, daß man
neben der allgemeinen Bildung auf den zukünftigen Stand und
Beruf des Schülers Rücksicht nehme.

Man lernt zwar oft angehende Jünglinge kennen, welche
noch nicht wissen, was sie werden wollen. Ich halte das immer
für ein Unglück und glaube, es liege in der Aufgabe des
Erziehers, frühzeitig zu erforschen, wozu die Vorsehung das Kind
bestimmt haben möchte und darauf hinzuwirken, daß das Kind
selber diese Berufung begreift, und freudig alle Kräfte darauf
hin conzentrirt. Dann hat das Lernen auch in seinen Augen
ein des Strebens würdiges Ziel, während es den rein formellen
und materiellen Bildungszweck nicht einsieht.

Zu dieser Ansicht steht oben citirte Autorität in folgender
Weise: „Wenn allgemeine und harmonische Entwicklung aller
Anlagen und Fähigkeiten das Hauptaugenmerk des Erziehers
sein muß, so sind alle Uebungen der allgemeinen Ausbildung
doch ein Dreschen von leerem Stroh, wenn sie nicht zugleich in
Beziehung zu einem praktischen Lebenszweck stehen."

2. ist gefordert: Aller Unterricht gehe vom
Leben aus und auf das Leben zurück.

Mit dieser didaktischen Grundregel kommen wir auf den

Unterrichtsstoff zu sprechen. Wenn es nicht Hauptsache ist, an
was der Geist gebildet werde, sondern daß er gebildet werde,
so gewährt eine zweckmäßige Auswahl des Stoffes doch den doppel-



- 143 —

ten Vortheil, daß sich zum formellen Prinzip noch das materielle
und praktische gesellt.

Eben gerade der Unterrichtsstoff hat zu schneidenden
Vorwürfen gegen die «schule Veranlassung gegeben, weil die geringe
Nachhaltigkeit des Erlernten und der auffallende Mangel an
Anwendung im Leben oft sehr hervortritt.

Was gelernt wird, soll als bleibender geistiger Besitz zu
jeder Stunde gegenwärtig sein. Diese Eigenschaft können nur
die Unterrichtsgegenstände haben, welche nicht isolirt im Geiste
stehen, sondern im Leben des Kindes mannigfaltige Anknüpfungspunkte

finden. Der Unterricht sei deßhalb anschaulich und wähle
das Explikationsmaterial ans Natur und Leben. Am
Naheliegenden, Einfachen, Konkreten entwickle man die ersten Begriffe
und zwar mit einer Gründlichkeit, die die entwickelnde
Vorstellung völlig erleben läßt, dann können wir für das „Jm-
Gedächtniß-Behalten" unbesorgt sein.

Welch ganz anderes Bild führt uns aber Salzmann vor
die Seele, wenn er klagt:

„Man bewundert alles Merkwürdige, was Rom, Sparta
und Athen in sich faßten, die bürgerliche Einrichtung, die
Kriegskunst, die Ban- und Bildhauerkunst, ja sogar die Märchen

von der Venus u. dgl., und bringt damit die Kinder, die
noch nicht wissen, was ein Regierungsrath ist, dahin, daß sie

von Consuln, Tribunen, Aedilen, Dictatoren n. dgl. plaudern.
Man führt die in das Capitolinm und den Areopagus, die das
Innere ihres Rathhauses noch nie mit Augen sahen. Man geht

zur Geographie fort und schmeißt die Kinder von Lissabon bis
nach Petersburg und von da bis nach Batavia. Das Kind,
welches die Qnadratmeilen von Rußland angeben kann, weiß
nicht, wie groß seine Heimat ist. Es erzählt uns von der
Theepflanze und kennt den Kümmel nicht, von der Palme und hat
die Kiefer noch nicht gesehen."

Wie in der Qualität, kann auch in der Quantität des

Unterrichtsstoffes gefehlt werden. Glaube man nie, daß
Vielwissern Bildung sei. Wie leicht kommt man dazu, daß das
Wissen die Köpfe und nicht die Köpfe das Wissen beherrschen,
und wie Viele wurden schon durch ihren Wiffenskram den natürlichen

Verhältnissen entfremdet, unzufrieden und gegen Andere
ungerecht, insbesondere wenn die Eitelkeit dazu gekommen, deren
Terrain eben das hohle Wissen ist. Der Unterricht braucht nicht
hoch und braucht nicht breit zu sein, genug, wenn er in die Tiefe
geht. „In der Beschränkung zeigt sich der Meister," sagt Göthe.



— 144 —

So viel gegen das Vielwissen, ganz anders verhält es sich

mit dem Rechtwissen, das kann und darf dem Menschen nicht
in bestimmter Portion zugewogen werden." Wenn schon das
Sonnenlicht über Reiche und Arme scheint, wie sollte denn das
geistige Licht ein Privilegium Einzelner sein.

Die rechte Aneignung des Stoffes verlangt Selbstthätigkeit
des Schülers. Niemand kann einen Begriff in eine Seele legen,
wenn diese nicht zuvor die Grundauffassung dazu vollzogen hat.
Der Lehrer kann in aller Geistesentwicklung nur leiten, helfen.
Das Meiste und Beste muß das Kind selber thun, wo nicht,
ist aller Unterricht vergebens. Das hat schon dem weisen So-
krates vorgeschwebt, darum nannte er seine Lehrkunst eine geistige
Geburtshülfe. Wo aber der Lehrer den lieben langen Tag
seinen redeseligen Geist zur Schau trägt, da kann von keiner
geistigen Geburt der Kinder die Rede sein; da ist wieder
„auswendiggelernte Prahlerei für den feilen Dienst ruhmredneriger
Prüfungen", eine Bildung für die Schule, von der Alex, von
Humboldt rühmt: „Man könnte sie, wenn man ein unedles
Vild gebrauchen wollte, mit dem Nudeln der Gänse vergleichen.
Es setzt sich blos Fett an, aber kein gutes, gesundes Fleisch.
Eine mit sich abgeschlossene Selbstzufriedenheit, ein naseweises
Aburtheilen über Alles, das sind in Folge davon Hauptzüge
unserer Jugend."

Fordert das Leben selbstständige Anwendung der Kräfte,
so ziehen wir uns Schritt um Schritt zurück, damit sich der
Schüler zu eigenem Denken und Handeln ermanne.

3. Aller Unterricht wirke sittlich-religiös.
Der intellektuelle Unterricht, ein so schätzbares Licht er auch

schaffen mag, bietet für ein glückliches Leben doch noch geringe
Bürgschaft. Erst wenn die Bildung sittlich-religiös wirkt, dann
ist sie eine wahres Leben fördernde, wie auch Mors so schön

sagt: „Wenn der Unterricht den Menschen nicht sittlich hebt,
nicht eine feste, auf's Gute gerichtete Gesinnung in ihm erzeugt,
so hat er seinen Hauptzweck verfehlt, denn das Wissen, bei dem
der Mensch zuchtlos bleibt, ist ohne Werth." „Die Furcht
Gottes ist aller Weisheit Anfang." Von dieser Wahrheit
ausgehend, muß mit Dr. Luther verlangt werden, „daß vor allen
Dingen in hohen und niedern Schulen die h. Schrift die für-
nehmste und gemeinste Lection sei." „Wo die h. Schrift nicht
regieret, da rathe ich fürwahr Niemandem, daß er sein Kind
hinthue." So spricht der hochgelehrte Gottesmann, der am



- 145 —

Schul- und Erziehungswesen mehr geleistet, als tausend
Philanthropien Und ihre Nachtreter unserer Zeit.

Jeder Unterricht ohne Ausnahme sei ein Suchen von Wahrheit,

das ein allgemeines Wahrheitsgefühl und damit die Liebe

zur höchsten Wahrheit anregt. Hüte man sich dabei nur vor
Künstelei und unnatürlichem Haschen nach sittlicher Anwendung.
Die Sache muß sich frei und ungezwungen geben, und wird
sich gewiß geben, wenn der Lehrer sichtbar von wahrer Gottesfurcht

durchdrungen ist. Ist das der Fall, dann erhebt sich die

Schule zu einer Kirche für die Kinder, zu einer Bildungsstätte,
wo das innerste Glück begründet wird. „Drei Wünsche haben ì

wir für unsere Kinder," schreibt Tischer: „Wir wollen sie glücklich

sehen, durch sie selbst glücklich werden, durch sie das Vaterland
beglücken. Aber zur Erfüllung eines jeden gehört — religiöse
Bildung."

Mit dieser didaktischen Entwicklung glaube ich einer Schule
das Wort gesprochen zu haben, die frei von allem unnöthigen
Schwulst Das wird, was schon der große pädagogische Seher
Pestalozzi als ihre wahre Bestimmung erkannt: „eine praktische
Anleitung zum Feldbau, zur Industrie und zur häuslichen
Wirthschaft," und dazu ist nothwendig, daß sie mit

der Arbeit
im eigentlichsten Sinne Hand in Hand gehe.

Die Arbeit ist ein von der Natur gefordertes Erziehungsmittel,

davon überzeugt sich jeder Beobachter der Kinderwelt.
Mit welcher Freude stehen die Kleinen zu Diensten bereit und
mit welcher Präcision verrichten sie ihre Aufträge, wie können
sie Stunden lang im Sand arbeiten, Wasser abdämmen, Häuser
bauen. Ueberall greift das Kind in die Materien, bildet um,
reißt ab, um wieder aufrichten zu können. An der Neugestaltung

des Stosses will es seinen Geist bilden, eine bloße
Betrachtung der Umgebung genügt ihm nicht. Auch der liebe Gott
hält die Arbeit für ein Erziehungsmittel, l. Buch Mos., 2. 15

berichtet die heilige Geschichte: „Gott der Herr nahm den Menschen

und setzte ihn in den Garten Eden, damit er ihn bauete."

In normalen Verhältnissen arbeitet der Mensch, wie
bewiesen, gerne, haben aber die Willenstriebe im Allgemeinen eine
dem Guten abgewendete Richtung angenommen, wie es bei der

verwahrlosten Jugend eben der Fall ist, dann tritt gegen jede
Arbeit Abneigung ein und unsere erzieherische Thätigkeit muß
folglich auf Gewöhnung zur Arbeit ausgehen.

10



— 146 -
Ein Blick in die Anmeldnngsschreiben der Zöglinge an

Armen- und Rettungs-Anstalten zeigt in grellem Lichte, wie
man es da mit Leuten zu thun hat, die ihre Zeit zum Brüten
über jegliche Lumpenstreiche benutzt haben; denen ist's gut, wenn
das Stillesitzen mit einer ermüdenden, alle Kräfte sammelnden
Bewegung wechselt. Auffallender Weise spricht die ländliche
Arbeit solche als Faullenzer verschrieene Schulknaben bald an.
Wenn in besagten Fällen die günstige Umstimmung des Zöglings
nicht einzig von der Arbeit, sondern vom einheitlichen Zusammenwirken

aller Erziehungsmittel des Hauses abzuleiten ist, so bleibt
doch so viel sicher, daß eine Thätigkeit, welche der kindlichen
Natur überhaupt, der eines luftigen Wildfangs besonders
entspricht, leichter erziehend durchgeführt werden kann, als der

Unterricht, an dem er sich schon Jahre lang gelangweilt.
Wie der Zögling mit seinem Eintritt in die Anstalt im

Ganzen und Allgemeinen Kind werden muß, so muß es auch in
seiner Bildung geschehen. Er trete in einen Verkehr mit den

Gegenständen der Natur, lerne seine Hände, sein Auge an

ihrer Veränderung, Bildung und Veredlung üben, d. h. er lerne
arbeiten.

Hier ist ein Wort der Amalie Marschner aus der Schrift:
„Die erziehlichen Einflüsse des Lebens ans die Armen" zu
beachten: „Außer der Bildung des Herzens und Geistes versäume

man nicht, auch der Hand die Aufmerksamkeit zu schenken, die

ihr gebührt. Eine frühe allmälige Entwicklung der Hand zur
Geschicklichkeit und Kraft wird das Leben am sichersten vor den

Wechselsällen des Schicksals bewahren, es nicht so leicht in
Armuth, Elend und sittliche Versunkenheit verfallen lassen. Man sei

darauf bedacht, die Hand solche Thätigkeiten ausüben zu lassen,

wodurch die Kräftigung des ganzen Körpers erzielt wird."
In der Arbeit bildet sich der Charakter, denn wie der

Müssiggang aller Laster Anfang ist, so quillt aus der Arbeit die

bürgerliche und gesellschaftliche Tugend. Im Gefühl der Pflicht
conzentrirt der Arbeiter alle Aufmerksamkeit auf den Gegenstand

seiner Thätigkeit und gelangt durch diese andauernde Hingebung
zu einem sittlichen Ernst des Denkens und Handelns, der

bekanntlich der Boden ist, auf dem Charakterbildung ersteht.

Diese Ansicht theilt auch der französische Staatsmann vs-
Asramào, wenn er sagt: „Die Arbeit ist von der Vorsehung

bestimmt, dem Menschen während seiner Pilgrimschaft auf
Erden zur sittlichen Erziehung zu dienen. Sie lehrt den Menschen

die große Kunst, sich selbst zu überwinden; sie übt die



- 147 -
Geduld, den ruhigen und ausdauernden Muth; sie gibt den
unsteten Neigungen unserer Natur eine feste Richtung und eine
geregelte Bahn; sie unterhält einen gerechten Stolz; sie wendet
den Geist von sinnlichen Lüsten ab und schützt davor; sie lehrt
die Achtung vor dem Eigenthum; sogar die Anstrengungen und
Entbehrungen, die sie auferlegt, stärken und reinigen die Seele,
und wenn sie mit dem Gefühl der Pflicht geübt wird, erhebt
sie sich zur Tugend."

Die Arbeit an sich erreicht den Zweck noch nicht, erst die
denkende Arbeit ist bildend. Durch sie lernt das Kind,
bass^aü der Hand praktischer Kenntnisse Manches besser, schneller
und vortheilhafter ausgeführt werden kann; es fühlt das
Bedürfniß nach geistiger Bildung, von da an ist ihm die Schule
eine willkommene Wohlthat. Diesen Entwicklungsgang ist die
Menschheit gegangen, darum ist die Methode, welche Theorie
und Praxis, Schule und Leben verbindet, die natürlichste. Sie
schafft eine Bildungsstätte, welcher der Schüler Jahr aus Jahr
ein mit täglich neuem Interesse angehört. Jedes denkende
Arbeiten ist Unterricht. Glaube man nicht, diesen nur da suchen
zu müssen, wo es tüchtig zu schreiben und auswendig zu lernen
gibt, sondern da ist Unterricht, wo ein tüchtiger Lehrer steht,
gleichviel ob er mit seinen Schülern jäte oder conjugire. Wehrli
lehrte beim Beete-Abtheilen Geometrie, Fellenberg kam auf dem
Acker auf chemische und physikalische Prozesse zu sprechen, Blasche
entwickelte an der Drehbank die Eigenschaften der Metalle. Alle
diese Vorkämpfer strebten ein denkendes Arbeiten an, weil sie
in ihr, wie sich der einsichtigste und erfahrenste Armenerzieher
Wehrli ausdrückt, „ein Radikalmittel zur Hebung der Armennoth

und nicht minder die Grundlage unserer allgemeinen
Volksbildung" erkannten.

Zu dieser Ueberzeugung ist auch Seminardirektor vr. Curt-
mann gekommen, welcher sein Leben lang mit seltener Begabung
für die Schule gestritten, wenn er bekennt: „Das Kind ist in
tausend Fällen auf dem Acker besser aufgehoben als in der
Schule."

Kann ein Zögling denkend arbeiten, so handelt es sich nur
noch um die Hauptsache, nämlich, daß er auch gerne arbeite
und wie kann diese Lust wohl angefacht werden?

Niemeyer sagt: „Das wichtigste Hülfsmittel in der Erziehung

ist das Beispiel." Hier trifft der Satz schlagend zu. Ist
der Erzieher ein treuer, fleißiger Arbeiter, der zuerst auf dem
Felde, zuletzt es verläßt, dem keine Arbeit zu anstrengend, kein



— 148 -
Schweiß zu sauer, so werden auch seine Knaben bald mit
Freudigkeit eingreifen.

Möge Vater Wehrli uns Allen heute noch als Vorbild
dienen. Er hat die wahre Methode, an und durch die Arbeit
zu erziehen, musterhaft vorgelebt und ist selbst durch diesen

praktischen Bildungsgang geworden, was er hinter den Büchern
nicht hätte werden könpen. Vernehmen wir darüber einen kurzen

Charakterzug nach vr. Birnbaum: „Wehrli war in der

That ein ganzer Mann, in der vollsten Kraft seiner geistigen
und körperlichen Ausbildung und in der erfolgreichsten Liebe für
seine Pädagogik. Die Gesichtsfarbe war ihm durch Sonne,
Wind und Wetter stark gebräunt und trug überhaupt das

Frische, Klare und Abgehärtete in sich, welches das beständige
Leben und Wirken in der freien Natur zur Folge zu haben

pflegt. Man sah ihn selten anders als in kurzer Arbeitsjacke
von zwanzig, dreißig eben so einfach gekleideten Wehrliknabeu
umgeben, landwirthschaftliche Arbeiten verrichten. Munter und

lustig, wie die Jugend selbst, brachte er eine heitere beglückende

Stimmung in alle seine Umgebungen. Er ordnete an, er
belehrte, er erzählte mit solch einer Liebe und unbefangenen
Natürlichkeit, daß er überall nur Freude bereitete, wo er sich sehen

und hören ließ."
Gebe Gott den schweizerischen Armen-Anstalten solche

Erzieher, damit allen das ehrende Zeugniß ertheilt werden kann,
welches die bernische Regierung der Wehrlischule im Jahr l813
nachrühmte, „daß sie alle Erwartungen übertreffe, daß durch sie

der Beweis geliefert sei, wie unter einem tüchtigen Lehrer und

Führer auf solche Weise die so bedauernswürdige Klasse armer,
vörnachläßigter Kinder mit geringen Kosten zu thätigen und

wohlgesinnten Bürgern überall erzogen werden könne, wo eine

ausgebreitete verbesserte Landwirthschaft den Kleinen zweckmäßige

Beschäftigung gebe".
So ausgezeichnet der Erzieher und die anstaltlichen

Einrichtungen auch sein mögen, so ist uns Allen doch gesagt: „Ohne
mich könnt Ihr Nichts thun". Diese göttliche Weisung führt
uns auf das Gebet.

Dasselbe ist freilich in einem christlichen Familienleben,
von dem oben gesprochen worden, inbegrissen, gehört aber eben

so sehr der Schule und der Arbeit an, weßhalb noch im
Besondern davon die Rede sein soll.

Wollen wir für's Leben erziehen, so ist der geradeste Weg

der, daß wir den Zögling alle Tage an die Brust dessen legen,



— 149 —

der von sich sagen konnte: „Ich bin das Leben." Wie glücklich
sind wir im Bewußtsein eines solchen Helfers. Wenn alle unsere
Bemühungen vergebens scheinen, wenn uns im Kampfe mit
Armuth, Verwahrlosung, Laster und Sünde der Muth wanken
möchte — da ist es das Gebet, welches uns wieder Glauben
schenkt. Luther sagte: Fleißig gebetet, ist halber studirt; der
christliche Armenerzieher kann sich «im Danke gegen Gott sagen:
Fleißig gebetet ist auch halber erzogen.

„O selig Haus, wo man die lieben Kleinen
Mit Händen des Gebets an's Herz dir legt."

Im Gebet gelangen wir zur höchsten Wahrheit. Man
spricht von Sinnesentwicklung, von Verstandesbildung als vom
Wege zum Licht der Wahrheit. Aber zur höchsten Wahrheit
dringt diese Aufklärung nicht. Was kein Auge gesehen und kein

Ohr gehöret und was in keines Menschen Herz gedrungen, das
hat Gott geoffenbaret denen, die ihn lieb haben. Dem Menschen
ist auch ein Sinn des Geistes gegeben, den er im Gebet übt,
das ist der Glaube, wie der Dichter singt:

Der Glaube ist ein Aug weit über die fünf Sinnen,
Das schaut, vor Zweifel frei, was in dem Himmel drinnen.

Das Gebet gibt wahre Festigkeit des Herzens. Wir wünschen

eine Erziehung, die Charakter bildet, denn der Charakter
ist der Anker, welcher unserm Lebensschiffe sichörn Halt verleiht.
Was hilft aber ein Anker, wenn der Boden fehlt; was helfen
Grundsätze, wenn sie nicht einem festen, in allen Wechseln des

Lebens sich gleichbleibenden Principe entnommen sind, auf das
wir trauen und bauen dürfen? Ein solches finden wir in Jesus
Christus gestern und heute und derselbige in Ewigkeit. Ist dieser

im Herzen eingezogen, dann kann der Zögling getrost denk

Leben übergeben werden. Er hat eine Macht in sich, vor der
die Brandung stärkster Leidenschaft bricht. Ja es ist ein köstlich

Ding, daß das Herz fest werde, welches geschieht durch Gnade;
also nicht nehmen läßt sich's Gott, es muß erbeten sein.

Wie auf das Erkenntnißvermögen und den Willen, wirkt das
Gebet auch auf das Gemüth. Friede kehrt in die Seele des

Betenden, gottinniger Seelenfriede, den die Welt weder geben
noch nehmen kann, und aus demselben sprossen als fruchtbare
Reben Zufriedenheit und Heiterkeit, von der Jean Paul sagt:
„Sie ist der Himmel, unter welchem Alles gedeiht. Gift
ausgenommen."

Vergebens ist jeder Kampf gegen den mürrischen, trotzigen
und vertagten Sinn, gegen die Bitterkeit, diese Grundwurzel



— 150 -
aller Bosheit, so lange der Erzieher mit seiner Heerde nicht
aufrichtig betet. Mit dem Gebet aber öffnen sich die Herzen,
daß die Engel aus- und einziehen können.

Beten wir zum Urquell aller Liebe, denn sie ist ja, wie
Zeller aus Erfahrung spricht, „das einzige Mittel, die Armen,
deren wir immer bei uns haben werden, vor steigender
Verwilderung zu bewahren. Sie, diese göttliche Liebe, die
freiwillig niedrig, arm und klein geworden ist, kann allein in den

Herzen ein Streben bewirken, die Noth der armen Brüder zu
theilen, sich zu ihnen zu erniedrigen, mit ihnen zu entbehren
und zu verleugnen und in solcher Genügsamkeit auch auf einem

armen Plätzchen im Namen Jesu zu wirken, ohne vorher mit dem

Herrn des Weinbergs zu markten und erst um einen bestimmten
Taglohn eins zu werden." Schauen wir auf A. H. Franke, der
sagen konnte: „Ein einzig Tröpfleiu wahrer Liebe ist mehr als ein

ganzes Meer der Wissenschaft aller Geheimnisse" ; wo nahm er
die Liebe her, mit der er der staunenden Welt ein Riesenwerk
christlicher Humanität vor die Augen gestellt? So oft er in
Verlegenheit war, eilte er in den Garten und rief zum Himmel
empor: „Herr, sei mein Gott, ich will dein Knecht sein." Und
die Geschichte kann beifügen, es war nie vergebens.

„Gott ist die Liebe, und wer in der Liebe bleibet, der
bleibet in Gott und Gott in ihm."

In dieser Kernstelle der heiligen Schrift gipfelt sich unser
Thema. Gott lieben heißt leben und für das Leben erziehen
heißt folglich zu Gott hinführen. Wie aber der Apostel keine

Liebe mit bloßen Worten, sondern mit der That verlangt, so

ist auch die Erziehung für das Leben nicht ein bloßes Beten,
sondern ein Beten und Arbeiten, durch Unterrichten
gefördert.


	Für das Leben und nicht für die Schule soll erzogen werden : Referat

