
Zeitschrift: Verhandlungen des Schweizerischen Armenerziehervereins

Herausgeber: Schweizerischer Armenerzieherverein

Band: 2 (1867-1869)

Artikel: Von dem Werth einer tüchtigen Schulbildung in
Armenerziehungsanstalten und was zur Erreichung derselben durchaus
nothwendig ist : Referat

Autor: Morf, H.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-805603

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 15.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-805603
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


— 155 —

unser Steinchen einzufügen zum Baue der großen sittlichen
Weltordnung. „Dein Reich komme!"

Gottfried Rnßi, Waisenvater.

Von dem Werth einer tüchtigen Schulbildung in
Armenerziehungsanstalten und was zur Erreichung

derselben durchaus nothwendig ist.

U e f e r a t
von H. Morf, Waisenvater in Winterthur.

Sie haben aus dem Protokoll der vorjährigen Versammlung
in Kreuzlingen gehört, daß ich es gewesen bin, der gewünscht hat,
es möchte die Vorsteherschaft, — einerseits zur Erleichterung ihrer
eigenen Last, anderseits im Interesse des Vereines selbst, — die

Referate mehr von sich ab- und auf die Schultern der übrigen
Mitglieder laden. Ich fügte jedoch ausdrücklich bei, daß ich die

jüngern unter uns im Auge habe, die noch so recht aus der
ungetrübten Unmittelbarkeit und Kraft der Jugendfrische heraussprächen
und unseren Verhandlungen einen neuen Schwung zu geben
geeignet wären. Unser verehrl. Komite hat dann gefunden, es wolle,
gleichsam zur Abkühlung und etwelcher Strafe für meine Unbot-
mäßigkeit, das Vergnügen gleich mir, trotz meiner grauen Haare,
zuweisen und hat mich aufgefordert, ein erstes Votum zur Eröffnung

der Verhandlung über obige Frage abzugeben. Ich glaubte,
in Rücksicht auf die von mir ausgegangene erwähnte Anregung und
namentlich auch, um dem Vorstand weitere Korrespondenzen zu
ersparen, der Aufgabe mich nicht entziehen zu dürfen, obgleich ich

sehr wünschte, daß die jüngeren Kräfte vorzüglich in Anspruch
genommen würden.

Als dann die Zeit kam, da ich an die Lösung der Aufgabe
gehen sollte, war ich durch eine noch immer andauernde Augen-
nnd Kopfnervenaffektion durchaus gehindert, der Sache diejenige
Ausdauer zu schenken, die ihr gebührt. Ich getroste mich der

Hoffnung, daß Sie meinen guten Willen in der Beurtheilung dessen,

was ich Ihnen bieten kann, in Anschlag bringen. Da ich mich

nun kurz zu fassen genöthigt bin, so gewinnen Sie dabei ohnehin

i



— 156 —

mehr als Sie verlieren, indem für die freie Diskussion um so mehr
Zeit übrig bleibt.

Der Referent ist der angeregten Frage gegenüber in einer

günstigen und einer ungünstigen Lage. In einer günstigen, weil
wir über den Werth einer tüchtigen Schulbildung alle einig gehen
und ich also im Ganzen und in der Hauptsache auf Ihre entschiedene

Zustimmung zu meinen Sätzen rechnen darf; in einer ungünstigen

aber, weil ich über eine Sache reden und sie vertreten soll,
die sich ja von selbst versteht, die eine längst ausgemachte,
anerkannte ist, über die weitere Worte zu verlieren überflüssig scheint.
Es ist nun jede Weise, über eine Sache zu reden erlaubt, nur
nicht die, langweilig zu werden. Und die Furcht, unter solchen
Umständen in diesen fatalen Fehler zu fallen, mag gerade veranlassen,

daß der Referent sich desselben schuldig machen dürfte. Wenn
ich Ihnen also Dinge sagen muß, die Sie selbst schon oft besser

gesagt, gehört und gelesen haben, so wollen Sie mich durch die

Natur des Verhandlungsgegenstandes entschuldigen.

Erlauben Sie mir, zuerst einige Ausblicke auf Verhältnisse zu
thun, die zwar mit unserm Thema nur in einem entfernten
Zusammenhang zu sein scheinen, deren kurze Beleuchtung aber manche

Schlaglichter auf die unserer Besprechung vorliegende Frage zu
werfen geeignet ist.

Jede Zeit hat ihre besondern Aufgaben. Eine der hervor-
tretendsten des gegenwärtigen Zeitalters ist die Sorge für die

Hebung, Bildung und sittliche Veredlung Derjenigen, die man
vorzugsweise die Arbeitenden nennt. Es wird auch die Lösung dieser

Aufgabe je länger, je dringender; sie steht auf der Tagesordnung
der Geschichte der Gegenwart obenan. Daß derselben auch eine so

ernstliche und anhaltende Aufmerksamkeit geschenkt wird, ist kein

geringes Zeugniß für den Fortschritt der Humanität unter den
modernen Völkern.

Früher waren die arbeitenden Stände zugleich die unfreien,
die regierten, sie waren ganz oder zum Theil rechtlos, jedenfalls
bevormundet. Sie sahen es gleichsam als eine unabänderliche
Schickung, als den natürlichen Gang der Dinge an, daß es so sei,

daß sie Herren hätten, damit die Wenigen ihres Menschenthums
froh werden könnten. Daß auch die Masse aus Menschen bestehe,

ganz mit denselben göttlichen Anlagen ausgestattet und ganz mit
demselben Anrecht zur allseitigen Ausbildung der
reichen Kräfte geboren, wie die wenigen durch die Geburt
oder besondere glückliche Umstände Begünstigten, daran dachte man



— 157 —

nicht, sondern lebte der Zuversicht, diese Masse sei für jene
Wenigen da.

Aber ewige Wahrheiten sterben nicht, brechen sich Bahn und
siegen doch zuletzt über Irrthum, Vorurtheil und Selbstsucht. Immer

mehr drang der Blick so Vieler durch die Verhüllungen des
Kleides, des Standes, des Ranges zur gemeinsamen Menschennatur

hindurch, die unter denselben verborgen liegt; immer weitern
Boden gewann die Einsicht, daß jedes Wesen, das an dieser
Menschennatur Theil hat in gleicher Weise, edle Vermögen auszubilden,

heilige Pflichten zu erfüllen, unveräußerliche Rechte zu wahren,

niit einem Wort, die g roße B e stim m n n g des Menschen
zu erfüllen habe. Die Wichtigkeit des Menschen als Menschen
kam immer mehr zu allgemeiner Anerkennung.

So folgte dann in neuerer Zeit als Ausfluß dieser Anerkennung

die politische, und bürgerliche Emanzipation der arbeitenden
Stände, die rechtliche Gleichstellung aller vor dem Gesetz. So steht
nun der Arbeiter dem Arbeitgeber als freier Mann gegenüber und
arbeitet für denselben nur zufolge eines freien Vertrages. Mit der
politischen Umgestaltung ging dann auch das Streben für geistige
Ausbildung, für Beschulung der Massen Hand in Hand. So kam
denn und kommt immer mehr in diese Großzahl die Einsicht, das
Bewußtsein ihrer Anrechte in der menschlichen Gesellschaft nach
jeder Richtung. Mit diesem Gefühl, mit dieser Einsicht kontrastirt
aber die faktische Unfreiheit und Abhängigkeit, in welcher sie sich

dennoch befindet, die harte Wirklichkeit, daß die gleiche Berechtigung
mit andern Ständen, die das Gesetz ihnen zuspricht, in Wahrheit
doch nicht vorhanden ist, daß ein großer Theil von der Geburt
bis zum Grabe mit Mühe, Kummer und Noth blos für die leibliche

Existenz zu kämpfen hat, des Lebens nicht froh werden kann.
Mit immer lauterer Stimme verlangen sie auch eine soziale
Besserstellung.

In der That ist die Lage des Arbeiters im großen Ganzen
eine unbehagliche, ja unbefriedigende, die zuletzt zu schweren Krisen
führen müßte. Die Hauptursachen dieser Uebelstände sind folgende:
Das Kleingewerbe, das eine so schöne und lange Geschichte gehabt,
das Tausende beschäftigt und den Arbeiter gleichsam zum eigenen
Herrn gemacht hat, verschwindet immer mehr, wird von:
fabrikmäßigen Betrieb überholt und verunmöglicht. Dadurch werden
Einzelne, die Fabrikunternehmer, zu Herren und Arbeitgebern von
Hunderten und noch mehr. Dazu kommt, daß alle die großen
Spekulationen, die in's Ungeheure gehen, in der Regel nicht im
Interesse des Menschenthums, sondern zur Gewinnung großer



- 158 —

Güler für die Unternehmer, also auf Kosten der Masse, des

Allgemeinen, dem mehr entzogen als gegeben wird, unternommen

werden. Dann die für die arbeitende Klasse ungünstige Gestaltung

des Verkehrs und der Arbeitstheilung; — und endlich und

vorzüglich das Mißverhältniß zwischen dem Lohn, dem Arbeitsverdienst

und dem Preise der Snbsistenzmittel für eine Familie. Selbst

fleißige und sparsame Arbeiter, bei äußerster Anstrengung und

Aufbietung aller ihrer Kräfte, können es nicht immer dahin bringen,

für Alter und Krankheit das Nöthige zurückzulegen, müssen froh

sein, sich und die Ihrigen ehrlich durchzuschlagen. Zur Befriedigung

ihrer geistigen Bedürfnisse bleiben ihnen weder Zeit noch Mittel.
Der Sonntag ist für sie weiter nichts als ein Ruhetag für den

Leib, dessen Kräfte bis zur äußersten Anstrengung angespannt

gewesen. Diese Verhältnisse müssen um so ernsteres Nachdenken

erwecken, da weitaus die größte Zahl der Menschen zur arbeitenden

Klasse gehören. Marschall Vauban, der als Ingenieur ganz Frankreich

kennen gelernt, berichtet, daß kaum der Bewohner ein

gutes Auskommen habe, daß '/j o dem tiefsten Proletariat angehöre,

vom Bettel sich nähre, daß von den übrigen «/.« fünf nicht im

Stande seien, jenen Almosen zu geben, und daß die übrigen
in einer gedrückten Lage sich befinden. In Deutschland, namentlich

Preußen, ist das Verhältniß wenig günstiger. Auch in Süddeusch-

land ist die Lage so ernst, daß die baierische Regierung einen

ansehnlichen Preis auf die gründlichste Beantwortung der Frage, wie

da zu helfen sei, ausgesetzt hat. Und wenn wir vernehmen, daß

6 48 deutsche und 8 ausländische Bewerber, unter denen der Freiherr

von Holzschuher den Preis davongetragen hat, aufgetreten

sind, so müssen wir ohne anders zugeben, daß diese Zeitfrage allerseits

nicht als eine blos vorübergehende, sondern als eine solche

angesehen wird, die tief in die innersten Verhältnisse der Gesellschaft

eingreift.
Für die Schweiz tritt diese Frage noch nicht in der Andring-

lichkeit und Opportunist ans wie in benachbarten Ländern, aber

dieselbe bleibt doch nicht unberührt und kann die Rechnung nicht

für sich abschließen.
Praktische Versuche zur Lösung dieser sozialen Frage sind

bekanntlich schon viele gemacht worden, namentlich seit 20 Jahren.
Als das nach allen Richtungen wirksamste und gesundeste

Mittel hat die Association sich erwiesen. Die Arbeiter eines

Gewerbes thun sich zusammen, machen als Genossenschaft Unternehmungen,

werden ihre eigenen Arbeitgeber, theilen Gewinn und

Risiko. Dieses Prinzip birgt die fruchtbarsten Keime und bietet die



wirksamsten Mittel zur Hebung des Arbeiterstandes. Ueberall in
Deutschland, Frankreich, England entstehen Arbeiterassociationen in
verschiedenster Richtung. In Deutschland ist es Schulze-Delitzsch,
der sie in's Leben gerufen. Die erste, die er 1818 in Delitzsch
gegründet, war die Association der Schuhmacher seiner Vaterstadt;
heute sind schon über 1000 solcher Genossenschaften, die aus diesem
kleinen Anfang sich entwickelten.

Die Association der Maurer in Paris begann 1818 mit
361 Fr. Kapital; nach acht Jahren hatte sie ein reines Vermögen
von 365,000 Fr. ; dasselbe hatte sich also in dieser Zeit vertausendfacht.

Sie führten bedeutende Bauten auf, so die Hütels für Rou-
her, Fonld, Odillot, die russische Kirche :c. ; alles auf gemeinsamen
Gewinn; dem Ausscheidenden wird sein Antheil Zur Verfügung
gestellt. In gleicher Blüthe steht die Gesellschaft der Feilenhaner.

Aber Hunderte dieser Associationen sind zu Grunde gegangen,
haben ein klägliches Ende genommen. Wo lag die Schuld? Allemal

am Mangel intellektueller und sittlicher Bildung der Theil-
nehmer.

Und es kommen Alle, die mit der Lösung der sozialen Frage
sich beschäftigt haben (unter ihnen sind Solche, wie Schulze-Delitzsch,
die ihr Leben und ihre Kraft daran gesetzt), Alle kommen auf den
Satz: die erste und Hauptbedingung für die Hebung des Arbeiterstandes

ist eine tüchtige Jugend- und Schulbildung; ohne diese ist
gründliche Hülfe nicht möglich. Da muß man beginnen und überall
Hand anlegen, wo man Gelegenheit hat.

Dieser Ruf geht vorzugsweise und in erhöhtem Maße auch
an die Anstalten, denen wir als Vorsteher und Lehrer angehören,
da ihre Zöglinge mit verschwindenden Ausnahmen dem Arbeiterstande

zugeführt werden.

Es gab eine Zeit und sie ist noch nicht lange hinter uns, sie
hat noch ihre Repräsentanten, wo man in der Bildung der Massen
Gefahr erblickte, Gefahr für den Staat und die Gesellschaft,
Gefahr für den Fleiß, die Sittlichkeit und Religiösität der Massen
selber, wo man eine Minimaldosis festsetzen zu müssen glaubte,
über die man nicht hinausgehen dürfe. Es bedürfte einer
Revolution, um einer bessern Einsicht Platz zu verschaffen. Unser
Interesse ist dieser Masse zugewendet, nicht nur weil wir ihr nach
Herkunft und Wirksamkeit angehören, auch nicht weil die Masse
als ein nützlicher Theil der Gesellschaft oder, worin eine besondere

Anerkennung liegen soll, der nützlichste ist, sondern weil ihre
Glieder Menschen sind.



— 160 —

Die Besorgniß, die Bildung der Massen bringe Gefahr,
entspringt aus unbegründetem Unglauben und aus falschem Glauben^
aus dem Unglauben an die Göttlichkeit in der Menschennatur.
„Der Mensch ist göttlichen Geschlechts; er ist nur ein wenig minder

geschaffen als die Engel; mit Ehre und Zierde hast du ihn
gekrönet. Du hast Alles unter seine Füße gelegt." Unter den

Pädagogen ist es namentlich Pestalozzi, und darauf beruht nicht der

geringere Theil seiner Größe, der wieder auf den unendlichen Reichthum

der edelsten Kräfte im Menschen hingewiesen, die alle der

Entwickelung warten und einer Entwickelung, die nie ein Ende hat,
fähig sind. Wir dürfen mit Ganning sagen: Ein Mensch ist groß
als Mensch, sei er wo und was er sei. Seine Vermögen des

Verstandes, des Gewissens, der Liebe, sein Vermögen Gott zu
erkennen, das Schöne wahrzunehmen, auf seinen eigenen Geist, auf
die äußere Natur und auf seine Mitgeschöpfe einzuwirken, sind seine

herrlichen Vorzüge. Ewigkeit hat der Herr in seine Seele gelegt,
einen Abgrund von Liebe und Weisheit, von Milde und Stärke,
von Aufrichtigkeit und Wahrheit, von Ernst und Unschuld darein

gesenkt. Kein Gedanke kann ihre Größe ermessen. Wer die

göttlichen Vermögen der Seele besitzt, ist ein großes Wesen, sei seine

Stelle, welche sie wolle. Ihr mögt ihn in Lumpen kleiden, ihn in
ein Gefängniß sperren, ihn in Ketten legen, er ist dennoch groß.

Ihr mögt ihn aus euern Häusern ausschließen; doch öffnet ihm
Gott himmlische Wohnungen. Zwar macht er kein Aufsehen in den

Straßen einer prächtigen Stadt; aber ein klarer Gedanke, ein

reines Gefühl seiner Seele, ein entschlossener Akt tugendhaften Willens

hat eine Würde ganz anderer Art als Anhäufungen von
Mauersteinen und Granit, von Gyps und Stuck, so künstlich sie

auch zusammengesetzt seien und soweit sie auch über unsern
Gesichtskreis hinaus sich erstrecken mögen. Die wahre Größe des

Menschen besteht in dem, was Allen gemein ist. Diese göttlichen
Kräfte sind an keinen Stand gebunden, Gott hat sie dem Armen
wie dem Reichen gegeben und darum gegeben, daß sie ausgebildet
und entwickelt werden.

Die erziehende und bildende Einwirkung soll und muß dem

Geist Raum schaffen, daß jener ursprüngliche Reichthum aufgedeckt

und zum Leben gerufen werde. Das ist das Ziel der Aufgabe für
die ganze Menschheit, für Alle und jeden Einzelnen. Und die Hoffnung

auf Erreichung dieses Zieles ist nicht ein bloßer Traum; sie

hat ihren Grund in unserer Natur.
Jene Furcht vor der Bildung der Massen hatte ferner ihren

Grund in dem falschen Glauben au die Richtigkeit, Zweckmäßigkeit



und Nothwendigkeit der bisherigen Weltordnung. Wer könnte eine

Einrichtung der menschlichen Gesellschaft, bei welcher der größte
Theil der Menschen geistig brach liegt, das Ziel als Menschen auch
nicht annähernd erreichen kann, jetzt noch für die richtige ansehen,
habe sie auch noch so lange bestanden, sei sie auch noch so oft als
eine geheiligte bezeichnet worden. Es kommt immer mehr zur
thatsächlichen Anerkennung, daß die Welt für Alle geschaffen, daß kein

menschliches Wesen zu Grunde gehen soll, als nur durch eigene
Schuld. Während vor kaum einem halben Jahrhundert bei uns
in Streitschriften und in akademischen Schulreden die Frage
aufgeworfen und von Denen, die sie aufgeworfen, gewöhnlich verneint
wurde, ob die Landkinder auch für eine allgemeine geistige Ausbildung

befähigt seien und ob es wohl gethan sei, sie ihnen zu
bieten, schrieb Pestalozzi das große Wort: „Der Christ weiß, und es

liegt tief im Geist der Fundamentalansichten seiner Religion, daß
Gott, der die erhabenen Anlagen der Menschennatur allem Volk
gegeben und keinen Stand davon ausgeschlossen, nicht will, daß sie

in irgend einem Individuum, noch viel weniger in
irgend einem Stand verloren gehen, sondern in allem
Volk das Leben erhalten. Der wahre Christ sieht die
Handbietung, die er dem armen eigenthumslosen
Manne im Land diesfalls ertheilt, selber als einen
Gottesdienst und eine Handlung der Nachfolge Christi
an. Die Kräfte und Anlagen der Menschennatur gehen nur durch
die Kunst einer gcnuthuenden Entfaltung und Ausbildung in
Fertigkeiten über, die eeignet sind, dem Menschen im gesellschaftlichen

Zustand die Fähigkeit zu verschaffen, sie auf eine Weise zu
gebrauchen und anzuwenden, die dem armen, eigenthnmslosen Mann
im Lande durch ihre Folgen als ein Ersatz des für ihn verloren
gegangenen Antheils an dem freien Abtrag der Erde dienen und
von ihm dafür angesehen werden kann. Der Anspruch an
genügsame Mittel zur Entfaltung und Ausbildung dieser

Kräfte ist, fährt Pestalozzi fort, also unbestreitbar des
Armen bürgerlich gesellschaftliches Recht. Der
Kunstzustand der Zivilisation hat ohne die Anerkennung dieses Rechts
der Armen selber keine rechtliche und keine menschliche Basis. Hierin

liegt eine Hauptaufgabe des praktischen Christenthums, an deren

Lösung zu arbeiten eine der ersten Pflichten ist. Es soll je Einer
des Andern Bürde tragen."

Und es wird an ihr gearbeitet. Nicht ohne die innigste
Herzensfreude kann man wahrnehmen, wie viele Staaten immer mehr
die Erziehung Aller als ihre erste und heiligste Pflicht ansehen und

11



— 162 —

für dieselbe immer größere materielle Unterstützung gewähren. Das
Bewußtsein von der Dringlichkeit, Unabweisbarkeit und Heiligkeit
dieser Aufgabe ergreift den öffentlichen Geist immer mehr. Selbst
die niedrigsten Schichten der menschlichen Gesellschaft fassen Ahnungen

eines bessern Zustandes, für den sie bestimmt sind.
Auch für die Armenerziehungsanstalten geht aus dem

Gesagten die Pflicht hervor, ihren Zöglingen die bestmögliche geistige

Ausbildung angedeihen zu lassen, weil sie Menschen, zukünftige
Bürger und Genossen des Arbeiterstandes sind.

Die Armuth vermindert das Anrecht an diese Bildung nicht,
sondern vermehrt es ganz entschieden, wie schon Pestalozzi mit so

viel Nachdruck gesagt 'hat. Man wird immer mehr zur Einsicht
gelangen, daß die Armenerziehung keine andere sein darf als die

aller übrigen Staatsbürger.
Wenden wir uns nun von diesen mehr allgemeinen Betrachtungen

zur speziellen Behandlung unseres Thema's.
Die Armenerziehungsanstalten behalten ihre Zöglinge in der

Regel bis zur Konfirmation, bis zum 16. Jahre. Bis zu diesem

Alter reicht die Jugendzeit, in welcher die allgemeine Bildung, die

allseitige Entwickelung des Schülers anzustreben ist. Diese Schule
ist noch die allgemeine Bildungsanstalt. So haben die einsichtigsten

Gesetzgeber namentlich in der Schweiz in Uebereinstimmung
mit den Sätzen einer gesunden Pädagogik und Psychologie diese

Schulstufe festgesetzt.

Es mußte daraufhin auch die Frage erörtert und beantwortet
werden: welches ist der Bildungsstoff, den wir dem Schiller zu
Erreichung dieses Zweckes zu bieten haben? Früher kannte man
auf dem Lande keinen andern als den Katechismus, für die in der

Stadt noch das Latein. Durch die Francke'sche Schule, mehr noch

durch die Philantropisten, wurde der Kreis der Lehrgegenstände
erweitert und die neuere Pädagogik ist in dieser Hinsicht zu sichern

Sätzen gelangt.
Wenn nun der von der Pädagogik für dieses Alter und diese

Zwecke bezeichnete Lehrstoff gründlich und nach richtigen psychologischen

Gesetzen verarbeitet wird, so resultirt daraus jener Anfang,
jene Grundlage allgemeiner Bildung, die Jedem als Mensch und

Bürger und Arbeiter unerläßlich ist.

Unsere Forderung geht also dahin, daß den Zöglingen der Ar-
menerziehnngsanstalten bis zu ihrem Austritt diejenige Beschulung
extensiv und intensiv zu Theil werde, wie sie bon der Pädagogik
und Psychologie für dieses Alter behufs der nöthigen Grundlage

zur allgemeinen Bildung verlangt wird.



— 163 —

Gegen diese Beschulung, die keine andere Grenze und
Beschränkung kennt als die, die in den Kräften und der Natur des

Schülers liegt, werden nun namentlich in Bezug auf Armenanstalten

verschiedene beachtenswerthe Einwürfe gemacht, die einer
nähern Beleuchtung bedürfen.

Die Schüler verlieren unter einer so weit gehenden Beschulung
Lust und Liebe zur Handarbeit, für die doch nach Anlagen und
Verhältnissen die meisten bestimmt sind; sie wollen dann höher,
über ihre Arbeitssphäre hinaus.

Wenn das die Wirkung der bessern Beschulung und Bildung
ist, dann ist der Geist des Unterrichts ganz und gar nicht der

rechte. Aber an solcher Erscheinung trüge übrigens die ganze
Gesellschaft mit die Schuld. Es herrscht ja in derselben die nnchrist-
liche und verkehrte Ansicht, daß Handarbeit etwas Niedriges sei,

und wer in solchen Verhältnissen ist, daß er sie durch Andere für
sich thun lassen kann, der hält sich höher. Und doch ist die Handarbeit

keine Strafe, keine Schande, kein Fluch, sondern eine heilige
Pflicht, ein Vergnügen, eine Würde, ein Segen für die Menschheit.

Das lehrt der gesunde Menschenverstand, die Erfahrung, das

Christenthum. Dennoch rühmen sich Viele, der Mund zu sein, der

verzehrt, nicht die Hand, die schafft. Und doch sollte man glauben,
ein solcher Mann, der inmitten der Gesellschaft, wo die Mehrzahl
für einander arbeitet, inmitten des Schweißes und der Arbeit des

Menschengeschlechtes, müßte sich entschuldigen und wegen
Verletzung des ersten und allgemeinsten Gesetzes um Verzeihung
bitten. Und wo noch die Gebildeteren eine so verkehrte Ansicht theilen,

da muß man sich nicht verwundern, wenn sie in den untern
Schichten auch vorhanden ist.

Eine gute Beschulung, eine tüchtige Geistesbildung bewirkt

aber gegentheils, daß der Mensch mehr Interesse an der Arbeit

gewinnt, weil der Geist mit der Hand arbeitet. Ein unterrichteter

Bauer, der etwas von der Agrikultur-Chemie kennt, den Bau der

Pflanzen, die Eigenschaften des Düngers und der verschiedenen

Erdarten, der seine Kenntnisse praktisch anzuwenden versteht, wird
nicht allein ein freudigerer, sondern auch ein besserer und geschätzterer

Arbeiter sein als der, dessen Geist der Erdscholle ähnlich ist.

Und weßhalb nennen wir die Handarbeit niedrig? Der Hauptgrund

liegt einfach darin, daß sich bisher so wenig unterrichtete
Leute damit befaßt haben. Wenn einmal gebildete Menschen pflügen,

hobeln, die gewöhnlichsten Arbeiten verrichten, hören sie auf,

gemein zu sein. Es ist der Mensch, der die Würde der Beschäftigung

bestimmt, nicht die Beschäftigung ist's, welche den Maßstab



— 164 —

abgibt für die Würde des Menschen. Dann wird auch eine bessere

Bildung von selbst zur Einsicht führen, daß ein wesentlicher Unterschied

zwischen den Berufsarten in Bezug auf ihre Würde nicht
existirt. Der Schreiber am Comptoirtisch, der den ganzen Tag
Buchstaben und Zahlen kopirt, der Kassirer, der Geld zählt, der

Kaufmann, der Leder oder Zeuge verkauft, treibt kein achtbareres
Geschäft als der, welcher die Stoffe zu Schuhwerk, Kleidern und
Hausgeräthen verarbeitet. Alle dienen in gleicher Weise dem Ganzen.

Ferner steht die Handarbeit hoch als Lebensschule für den

Geist. Die Arbeit, sei sie welche sie wolle, wenn der Geist der

Hand hilft, ist eine Schule geistiger Zucht. Jeder Tag, jedes Werk
macht Ansprüche an seine Kenntnisse, an seine Urtheilskraft, an die

rasche und richtige Verwendung seiner Kraft und der Stoffe. Diese
Forderungen schärfen seine Deukkraft, seine Beobachtungsgabe; er
stellt sich täglich als intellektuelles Wesen höher.

Die Arbeit ist eine Schule des Wohlwollens. Indem der

Arbeiter für sich durch dieselbe den Lebensunterhalt gewinnt, dient
er Andern, bringt etwas zu ihrem Nutzen, zu ihrem Vergnügen
hervor. Dieses Nützlichwerden für Andere muß wahrhaft ein Endzweck

bei seiner Arbeit für ihn sein, er muß an den Vortheil
Anderer so gut denken als an seinen eigenen. Diese Auffassung gibt
der gewöhnlichsten Arbeit Würde, und der Arbeiter übt sich in der

herrlichen Tugend des Wohlwollens und nimmt täglich darin zu.
Sie ist eine Schule der Gerechtigkeit. Wenn der Arbeiter darnach
strebt, seine Verpflichtungen vollständig und gewissenhaft zu erfüllen,
redlich zu sein, nicht nur, weil das die beste Politik ist, sondern
um der Gerechtigkeit willen, Jedem das Seinige zu geben, so bildet
er in sich die edelsten Prinzipien der Sittlichkeit und der Religion aus.

Die Handarbeit bildet sittlich nicht nur darin, daß beständig
an seinen Rechtssinn Berufung eingelegt wird, sondern auch darin,
daß er für die arbeitet, die seinem Herzen am theuersten sind, für
Eltern, Weib und Kind. Vielleicht legt er vom geringen Betrag
des täglichen Verdienstes noch etwas bei Seite, Arme zu
unterstützen, Anstalten und Büchervertheilung für Unwissende zu fördern.
Dann liegt darin ein wahres Heldenthum und die schönste Uebung
in sittlicher Veredelung. Und endlich knüpft sich an die Arbeit auch

der Segen religiöser Erhebung. Ein englischer Schriftsteller sagt
so schön wie wahr: „Es ist mit Recht gesagt worden, daß ein

ungläubiger Astronom wahnsinnig sein müsse." Aber auch ein

ungläubiger Laudwirth, Seemann oder Handwerker muß wahnsinnig
sein, denn ihre Pflichten sind für sie eine Schule der Frömmigkeit.
In Beziehung auf diesen Einfluß scheint der Landwirth auf der



- 165 —

höchsten Höhe der Welt zu stehen. Für ihn sind die Naturgesetze
thätig; fur ihn scheint die Sonne und regnet es; die Erde erwärnit
sich, um seine Saat zu empfangen; der Thau befeuchtet dieselbe,
das Blatt geht auf und wächst, er weiß selbst nicht wie, während
alle Sterne über seinem sprießenden Korne Wacht haben. Es ist
kein Vermittler zwischen ihm und der Weltseele. Alles was er
sieht, von den ersten Blumen des Frühlings bis zu der hehren
Pracht eines nächtlichen Winterhimmels, ist das Werk Gottes.

Der Einfluß, den alle diese Dinge auf einen thätigen und

unterrichteten Geist haben, ist ein veredelnder. Und der
Landmann sucht sein leibliches tägliches Brod und findet das Brod des
Lebens für seine Seele. Wie sein Korn und seine Bäume, so werden

sein Herz und sein Geist durch seine Arbeit gebildet; denn wie
Saul, der seines Vaters verirrten Esel suchte, ein Königreich fand,
wie der Knabe David, während er seine Schafe in der Wildniß
hütete, zum König gesalbt wurde, und als er seinen Brüdern
Brod bringen sollte, einen Riesen erschlug und König wurde, —
so kann jeder Mensch, der aus rechten Beweggründen mit einem

unterrichteten Geiste und einer Seele voll ruhiger Frömmigkeit
an seine tägliche Arbeit geht, mag dieselbe noch so gering sein,
den Riesen „Schwierigkeit" erschlagen und mit Freude gesalbt
werden und ein Königreich in Besitz nehmen. Im niedrigsten
Berufe kann er den höchsten Erfolg erringen, wie man die Sterne
ebenso gut vom tiefen Thale aus wie vom Gipfel des Chimborasso
steht.

Aber um diese Auffassung der Arbeit zu haben, um dieses

Ziel zu erreichen, muß der Mensch eben Bildung des Geistes
und einen Schatz von Kenntnissen zur Arbeit bringen.
Dann steht es in seiner Macht, ob seine Arbeit ihm zum Segen
oder Fluch werden soll.

Aber auch die Erfahrung lehrt, daß der gebildete Arbeiter der
tüchtigste, fleißigste, zuverläßigste und glücklichste ist.

Ich habe mit manchem Besitzer größerer Etablissements da-
rüber mich besprochen. Alle bezeugten übereinstimmend, daß mit
wenigen Ausnahmen die gutgeschulten Arbeiter die zuverlässigsten
seien und in jeder Hinsicht am Höchsten stünden. Wir haben in
Winterthur Sonntagslesesäle für Lehrlinge und Gesellen. Sie werden

von zirka 309 besucht. Eine große Zahl von Meistern sitzen

mit in der leitenden Kommission. Alle sind darin einig, daß die

Arbeiter, die am regelmäßigsten erscheinen, lebhafte Freude am Lesen

guter Bücher, am Schreiben und am Anhören guter Vorträge
haben, die besten Arbeiter und sparsame Haushalter seien und edlere,



— 166 —

bildendere Genüsse und Freuden suchen als das „Blaumachen" sie

bietet.
Auch die praktischen Amerikaner leben des Glaubens, daß

Bildung dem Arbeiter vor Allem aus nöthig sei. In einem öffentlichen

Blatte vom 9. Mai lesen wir Folgendes: „Man geht davon
aus, daß in einer großen demokratischen Republik die Freiheit nicht
sicher sein kann, wenn eine allmälig wachsende Zahl von Bürgern
von der Sorge um die Existenz so vollständig in Anspruch genommen

wird, daß sie ihrer intellektuellen Fortbildung und der
Theilnahme an den öffentlichen Angelegenheiten durchaus keine Zeit und

Kraft mehr widmen können." Es geht also aus Gründen des

gesunden Menschenverstandes und der Erfahrung, die je länger je
lauter sprechen wird, hervor, daß eine tüchtige Schulbildung die

erste Bedingung für die rechte Freudigkeit und Befähigung zu jeder

Berufsbildung ausmacht und es also eine unserer unabweislichsten
Pflichten ist, sie unsern Zöglingen zu geben. Eine gute und in
rechtem Geiste geleitete Schulung führt nicht von der Arbeit ab,

sondern erst recht und in rechtem Sinn zu ihr hin.
Der zweite Einwurf geht dahin, eine so weitgehende

Schulbildung sei für Leute aus so einfachen Verhältnissen und die wieder
in nahezu ebenso einfache übergehen, nicht nöthig. Ich glaube,
dieser Einwurf ist durch das Bisherige bereits genügend
beantwortet. Es sind im Laufe der letzten Jahrzehnte nicht nur die

Verkehrsverhältnisse schwieriger, sondern es ist die Gestaltung des

Lebens überhaupt so geworden, daß auch der einfache Arbeiter ohne
eine tüchtige Schulbildung sich nicht mehr zurechthelfen kann, kaum

dahin gelangt, für seine und der Seinen leibliche Nothdurft das

dringend Nöthige zu finden, noch weniger das zu thun, was die

höhere Aufgabe als Mensch von ihm verlangt.
Der dritte Einwurf ist hergenommen von den ökonomischen

Verhältnissen einzelner Anstalten. Wir haben die Mittel nicht, um
der Beschulung so viel Zeit und Kräfte zu widmen. Die Kraft der

Zöglinge muß zu einem guten Theil im Interesse des Bestandes
der Anstalt verwendet werden. Die Pfleglinge müssen einen guten
Theil der Pflegekosten selbst verdienen, und sollte auch der Unterricht

darunter leiden. Da kann man wohl sagen, es sollte nicht
so sein; aber dann folgt eben der klare Satz: es ist aber so.

Da handelt es sich also darum: wie kann man da helfen?
Zu läugnen ist nicht: das Hauptbestreben ist und muß auf allseitige

Bildung und also auch auf beste Beschulung der Aufgenommenen
gerichtet sein und nicht auf die größte Wohlfeilheit einer Anstalt.
Sparsamkeit muß allerdings das oberste Prinzip des Haushaltes



sein.. Die Zöglinge müssen lernen, wie gering im Grunde des

Menschen nothwendige und wahre natürliche Bedürfnisse sind und

in der Einfachheit in jeder Richtung glücklich zu sein lernen; es

muß diese Anschauungsweise des Lebens nicht nur zum Grundsatz,

sondern zur Gewohnheit gemacht werden. Aber man kann auch

diese Einfachheit zu weit treiben, und dann schlägt sie aus Verbitterung

später in's Gegentheil um. Jedenfalls darf sie nicht auf
Kosten der Ausbildung und der Zukunft der Zöglinge in's Extreme

getrieben werden. Die Versuche mit Anstalten, die sich selbst

erhalten sollen, sind Alle gescheitert. Und wenn neuerdings in der

Zeitschrift der gemeinnützigen Gesellschaft (Heft IV und V) des

Jahres 1866 behauptet wird: „Ja, das letzte Ziel, das zu erreichen

ist, steht offenbar dahin, daß die Anstalten ganz oder wenigstens

nahezu sich selbst erhalten können," so kann ich diesen Satz, wenn

er als Richtschnur und Gesetz aufgestellt werden sollte, nimmermehr
als richtig anerkennen. Es sind höhere Zwecke zu erreichen, die

bei jenem Prinzip Noth leiden müßten.
Es fehlt übrigens den Armenerziehungsanstalten, wenigstens

den landwirthschaftlichen, vorerst nicht vorzüglich an Zeit; der

Winter ist lang, der Regentage sind viele, der Sonntage 52; da

läßt sich Manches thun. Aber es fehlt ihnen oft an den

Lehrkräften. Wenn ein Hausvater bei 20 und mehr Kindern allein
den Haushalt und den Unterricht besorgen soll, so ist das eine

Forderung, die über menschliche Kräfte geht. Das müßte ein Riese

an Geist und Körper sein, der beiden Aufgaben genügen könnte.

Das Eine muß Noth, sehr Noth leiden und der Mann mit,; je

pflichttreuer er ist, je bälder reibt er sich auf. Da ist dringend
Hülfe nöthig, wo nicht schon geholfen ist. Da ist

doppelter Schaden im Verzug.
Mich wundert immer, daß der Staat nicht die Besoldung

einer solchen Lehrkraft zum Theil oder ganz übernimmt. Er ist

doch bei dieser Sache sehr interessirt. Daß diese seine Angehörigen,
die ohne die Handreichung von Seite der Anstalten zum großen

Theil und für immer der öffentlichen Wohlthätigkeit anheimfielen,
daß sie auf eigene Füße gestellt ^ eine eigene Existenz gewinnen,
liegt aus mehr als einem Grunde in dem besondern Vortheil des

gemeinen Wesens. Da darf eine Gegenleistung nur billig genannt
werden.

Bezüglich der Art der Bildung, die wir geben sollen, machen

wir auf zwei Punkte aufmerksam.
Die sittlich-religiöse Bildung oder die Bildung des Charakters

muß über der intellektuellen, über der des Talentes stehen. „Wenn



— 168 —

der Mensch," belehrt uns die Ethik, „in sich selbst hineinblickt, so
entdeckt er zwei verschiedene Ordnungen oder Arten von Grundkräften,

welche er vornehmlich kennen zu lernen hat. Er entdeckt
Wünsche, Begierden, Leidenschaften, welche ihr Ziel in ihm selbst
haben, welche sein Interesse, seine Befriedigung, seine
Auszeichnung suchen und erstreben; und er entdeckt ein anderes Prinzip,

das diesen sich entgegenstellt, welches unpartheilich,
selbstsuchtslos und allgemein ist, welches ihm eine Rücksichtnahme
ans die Rechte und das Glück anderer Wesen anbefiehlt und ihm
Verbindlichkeiten auferlegt, deren er sich entledigen muß, koste es,
was es wolle und mögen sie noch so sehr mit seinem eignen
Wohlbehagen oder Vortheil in Widerspruch stehen. Niemand, wie
eingeengt in sein Interesse oder wie verhärtet durch Selbstsucht er sein

mag, kann es läugnen, daß in seinem Innern eine große Idee im
Gegensatz gegen seine Eigensucht sich erhebt, die Idee der
Pflicht, daß eine Stimme im Innern ihm mehr oder weniger
vernehmlich zuruft, unpartheiische Gerechtigkeit und allgemeines
Wohlwollen zu verehren und zu üben. Dies selbstsuchtslose
Prinzip in der menschlichen Natur nennen wir bisweilen Vernunft,
bisweilen Gewissen, bisweilen das moralische Gefühl oder
Vermögen. Aber sei sein Name, welcher er wolle, es ist ein wirkliches
Prinzip in einem Jeden von uns und ist die oberste und höchste
Kraft unsers innern Wesens, die mehr als alle andern gebildet
werden muß; denn von ihrer Bildung hängt die richtige Entwicklung

aller übrigen ab. Die Leidenschaften möchten noch gewaltiger
sein als das Gewissen und eine lautere Stimme erheben; aber ihr
Geschrei unterscheidet sich gänzlich von dem gebietenden Tone, in
welchem das Gewissen spricht. Sie sind nicht mit seiner Autorität,
seiner bindenden Macht bekleidet. In ihren Triumphen selbst werden

sie von dem sittlichen Prinzip zurecht gewiesen und ziehen sich

oft scheu zurück vor seiner stillen, tiefen, drohenden Stimme. Und
der wichtigste Theil der Bildung ist, das erstere niederzuhalten und
das letztere zu erheben, das Gefühl der Pflicht in unserm Innern
auf den Thron zu setzen. Keine Schranken sind dem Wachsthum
dieser sittlichen Stärke im Menschen gegeben. Es hat Menschen
gegeben, welche keine Macht in dem Universum von dem Rechte
abwenden konnte, von denen der Tod in seinen furchtbarsten
Gestalten weniger gefürchtet worden ist, als die Uebertretung des
inwendigen Gesetzes allgemeiner Gerechtigkeit und Liebe.

Die Ueberordnung der sittlich-religiösen Bildung über die
intellektuelle kann nicht stark genug betont werden. Die Erhebung
des Talentes über Tugend und Religion mußte und muß immer



zum Unsegen ausschlagen. Eine einseitige Ausbildung in dieser
Richtung wäre kein segensvolles, sondern ein dämonisches Geschenk.

Die Ausbildung der sittlichen, religiösen Stärke beruht
vorzüglich auf einem wahren von inniger Ueberzeugung getragenen
Religionsunterricht.- Und die rechte Wirkung dieses Unterrichtes
hängt, wie in keinem andern Fache, so ganz von der Persönlichkeit
des Lehrers ab. Er muß lebendig von dem durchdrungen sein,
wovon er zeugen will.

Im Weitern hat der liebe Gott dem Menschen unter den
andern bewunderungswürdigen Eigenschaften eine für das Leben

mitgegeben, auf deren Ausbildung noch immer nicht genug Werth
gelegt wird. Ich meine das Gefühl oder die Empfänglichkeit für
Schönheit. Schon vor hundert Jahren hat Sulzer es
ausgesprochen, daß die Pflege des Gefühls für's Schöne die beste Pflege
des sittlichen Gefühles sei. Eine Regierung habe ihre Pflicht für
die Volksbildung noch nicht hinreichend erfüllt, so lange sie die

Ausbildung des Gefühls für das Schöne nicht der intellektuellen
als ebenbürtig thatsächlich anerkenne. Und der Keim dieses
Gefühls ist ja in jedem menschlichen Wesen. Warum sollte es nicht
in allen gepflegt werden?

Und welch' einen unendlichen Reichthum von Mitteln, dieses

Vermögen unserer Seele daran zu nähren und zu üben, bietet
nicht die uns umgebende Welt! Die Schönheit durchdringt die

ganze Schöpfung mit ihrer Gegenwart. Sie entfaltet sich in
zahllosen Blumen des Frühlings. Sie wogt in den Zweigen der
Bäume und in den Halmen des Grases. Sie wohnt in den Tiefen
der Erde und des Meeres und strahlt aus den Farben der
Muscheln und der Edelsteine. Und nicht nur diese kleinen Gegenstände,

sondern auch der Ozean, die Wolken, der Himmel, die

Sterne, die auf- und untergehende Sonne alle sind überreich an
Schönheit. Das Weltall ist ihr Tempel und diejenigen, die für
sie empfänglich sind, können nicht ihr Auge erheben, ohne sich auf
allen Seiten von ihr umgeben zu finden. Nun ist diese Schönheit

so köstlich, die Genüsse, die sie gewährt, so geläutert und rein,
so übereinstimmend mit unsern zartesten und edelsten Gefühlen, so

verwandt mit der Verehrung Gottes, daß es ein schmerzlicher
Gedanke ist, wie die Masse der Menschen mitten in ihr lebt und doch
unempfindlich für sie ist, als ob sie nicht diese schöne Erde unter
dem prachtvollen Himmel bewohnten, sondern Bewohner eines
Gefängnisses wären. Eine unendliche Zahl von Freuden geht der
Welt verloren, wenn es ihr an Ausbildung dieser Seelengabe
fehlt. Jedermann lebt in der steten Umgebung von Werken eines



— 170 —

göttlichen Künstlers und wie sehr wird sein Dasein erhoben werden,
kann er die Pracht sehen, die in ihren Formen, Farben, ihrem
Ebenmaß und sittlichem Ausdruck sich kund gibt! Auch die besten

Bücher besitzen die meiste Schönheit. Die größten Wahrheiten
leiden, wenn sie nicht mit der Schönheit verbunden sind und sie

gewinnen am sichersten und tiefsten ihren Weg in die Seele, wenn
sie in diesem, ihrem natürlichen und angemessenen Gewände vorgeführt

werden. Niemand erwirbt die wahre Bildung des Menschen,
in dem nicht die Empfänglichkeit für das Schöne gepflegt worden
ist, und es gibt wohl kein Lebensverhältniß, von welchem Letzteres

ausgeschlossen sein sollte. Von allen Luxussachen ist diese die

wohlfeilste und stets zu haben; und sie scheint mir besonders wichtig
für diejenigen Lebensverhältnisse, bei denen die grobe Arbeit dahin
neigt, auch dem Geiste etwas Schweres unît Grobes zu geben.

Außerdem was die Natur, was das tägliche Zusammensein
und Zusammenleben für diesen Zweck bietet, stehen dem Unterricht
zwei Fächer zu Gebote, die die Pflege des Gefühls für's Schöne
zum besondern Zwecke haben: Musik und Zeichnen. Beide sind
als von Bedeutung für die Ausbildung des Menschen anzusehen
und zu behandeln. Beim Zeichnen, das recht betrieben, für die

Berufsbildung von immer größerer Bedeutung wird, verbindet sich

dann das Schöne mit dem Nützlichen.
Wenn dann durch steten erziehenden Einfluß der Sinn für

das Schöne zum praktischen Trieb sich entwickelt, alles, was man
ist, hat, thut und treibt, so zu gestalten, daß es ein Spiegel des

bessern Geschmackes ist und die Abneigung gegen Häßliches, Rohes,
Gemeines beurkundet, so ist der sittlichen Gestaltung des Lebens
eine wesentliche Hülfe beigegeben.

Ich weiß, daß ich die Gründe und Nachweisungen für die

Nothwendigkeit einer tüchtigen Schulbildung für Zöglinge unserer
Anstalten noch lange nicht erschöpft, wohl gar sehr bedeutsame übersehen

habe. Dennoch vertäfle ich den ersten Theil unsers Themas
in der Voraussicht, daß die Diskussion das Fehlende schon ergänzen

wird.
Ueber den zweiten Theil der Frage: „was zur Erreichung des

vorgesteckten Zieles durchaus nothwendig ist?" erlaube ich mir nur
noch einige wenige Worte. Die Forderungen beziehen sich ans die

Lehrkräfte, die Lehrweise und den Lehrstoff.

In Bezug auf den ersten Punkt muß man an der oben schon

aufgestellten und ausreichend begründeten Forderung festhalten, daß
neben dem Hausvater die nöthigen Lehrkräfte angestellt werden.



Was die Lehrweise betrifft, so kann ich mich ebenfalls kurz
fassen. Die Didaktik oder Methodologie hat, seit die Pädagogik
ihre Unterrichtslehre auf psychologische Gesetze gründet, in ihren
Sätzen zum guten Theil eine solche Sicherheit und Gewißheit
erlangt, daß jeder Lehrer darüber edifizirt ist oder edifizirt sein kann.

Nur auf Einige derselben, die man sich nicht genug sagen oder
sagen lassen kann, will ich mit einigen Worten hinweisen.

Als erster Satz sei voransgestellt:
I. Die Bildung kommt nicht von der Stoffmasse, sondern

von der Verarbeitung. Nur das Wissen kräftigt, bleibt, macht
frei, erzieht, das des Schülers volles, geistiges Eigenthum ist, über
das er beliebig schalten und walten kann. Das oberflächliche halbe
Wissen macht fade, leichtsinnige Schwätzer, demoralisirt und schwächt
auch die intellektuellen Kräfte. Das Obenhinlernen ist eine große
Sünde, die gründlichste Aneignung heiligste Pflicht. Also übe der
Lehrer mündlich, schriftlich, bis das Wissen zum sichern Können
geworden ist. Es kommt gar nicht darauf an, wie weit man
kommt, sondern wie sicher die Verarbeitung, das Verständniß und
die Aneignung ist.

II. Wie der einsylbige Erzieher ist auch der einsylbige Lehrer
— onin Zruno salis — der beste Lehrer, die an der Sprechsucht
leiden, sind die allerschlechtesten, die es gibt, sagt nnser größte
Methodiker. Zur Erläuterung ein Beispiel aus dem Leben, Ein
junger rüstiger Lehrer rechnet. Er spricht: wie viel ist 73 weniger als
100? Wer rechnet mir das recht schnell aus? Paßt auf!
Von 73 sollt ihr bis 100 zählen. Die Kinder rechnen.
Ein Knabe meldet sich, daß er die Lösung gefunden habe. Der
Lehrer: Setz dich, bis ich dich fragen werde; du bist
immer voreilig! Es melden sich noch einige Kinder. Der
Lehrer: Habtdoch Geduld bis es die andernauchhaben.
Jetzt sind alle Kinder mit der Lösung der Aufgabe fertig. Der
Lehrer: Nun, wie viel hast du heraus? Der Schüler
antwortet: 26. Der Lehrer: falsch, du bist heute wieder sehr
zerstreut; ich habe es gleich gedacht, daß du dich
verrechnen würdest. Nun, ich will mal sehen, wer von
euch es besser hat? u. s. w. Ich frage Sie, wie viel von den
80 Wörtern, die bisher der Lehrer gesprochen hat, sind nothwendig?
Diese vier: von 73 bis 100. Die übrigen 76 hätte er sich

vollkommen ersparen können, ohne die Aufgabe im mindesten zu
verdunkeln, ohne seiner Thätigkeit den geringsten Abbruch zu thun.
Nein, was sage ich, ohne ihr Abbruch zu thun? Die Frage steht
um so bestimmter da, je kürzer sie gefaßt, je schärfer sie formulirt



— 172 —

ist. So wird durch jene Wortfülle die innere Sammlung des

Schülers systematisch gebrochen, und es kommen nun jene gelangweilten

Mienen, jene unstäten Blicke, jene bald da bald dort
beschäftigten Hände, mit einem Wort jene innerlich zerfahrenen
Schüler und jene innerlich aufgelösten Klassen zur Erscheinung, die
dem kundigen Auge auf den ersten Blick verrathen, daß zwischen
ihnen und dem Lehrer keine andauernde lebensvolle Beziehung steht.

Aber dies ist nur ein Nachtheil, der durch das
„Zuvielsprechen" des Lehrers herbeigeführt wird. Es kommt dazu der

zweite, daß er seine Kraft vergeudet.
Dafür lasse der Lehrer die Schüler sprechen, halte sie immer

und überall an, das Gefundene, Gelernte mündlich zusammenhängend,

klar und deutlich darzustellen. Aber seine Rede sei ganz
und sage etwas Ganzes bestimmt. Arndt hat Recht, wenn er sagt:
die Lippe ist der Wetzstein des Geistes. Ein solches Sprechen
nimmt den Geist des Schülers und seine Zunge in Zucht. Ich
habe einen Lehrer gekannt, sagt Diesterweg, der in mancher Stunde
des lebendigsten Unterrichts nicht zehn Sätze sprach, die Schüler
dagegen hundert; das war ein ächter Lehrer. Wenn durch alle
Fächer hindurch die Nöthigung herrscht, sich klar und zusammenhängend

auszudrücken, da ist Leben, Geist, Bewegung. Auch
erwirbt sich nur dadurch der Schüler ein bestimmtes, sicheres Wissen.
Mancher Lehrer würde zu seinem Erstaunen erfahren, wie wenig
von dem Gelehrten eigentlich begriffen ist, wenn er seine Schüler
anhielte, in klaren Worten Rechenschaft zu geben. Wo eine solche

Sprachgymnastik nicht ist, herrscht jenes stumpfe, widrige, gedankenlose

Wesen, das in Schulen mit sprechseligen Lehrern zu finden ist.
lll. Damit hängt die dritte Forderung zusamnien: der Unterricht

befolge nicht den Weg des Anlehrens, Vordocirens, sondern
der Entwicklung. Im Suchen und Finden liegt Zucht. Lessing
sagt trefflich: Das Hauptvergnügen bei der Jagd ist nicht der
Fang, sondern das Jagen. Nicht eine Summe angelernter Kenntnisse,

sondern Entwickelung der Kraft ist unser Ziel, die Kenntnisse
kommen dabei schon; das Wissen, das man bloß anlehrt, entwickelt
den Geist nicht, bläht aus, macht satt, faul, unbescheiden. Da ist
ein Abrichten, ein Anlernen, kein Unterricht, kein Bilden. Der
Schüler muß jedoch aber nicht nur suchen, finden, sondern das
Gefundene selbstthätig und klar aussprechen. Dann ist die Schule
ein hoffnungsreiches Feld fröhlicher Geistesentwickelung.

Also nicht der Erwerb von Kenntnissen ist der Hauptzweck des

Volksschulunterrichtes, sondern die Entwickelung und Stärkung der
geistigen Kräfte.



— 173 —

Diese Kräfte können freilich nur an einem gegebenen Stoff,
an etwas Positivem geübt werden; mithin hat ihre Ausbildung
von selbst Kenntnisse und Fertigkeiten zur Folge; aber die Aneignung

derselben ist Mittel, nicht Zweck.
Dem oben ausgesprochenen Satz liegt die unbezweifelte Thatsache

zu Grunde, „daß die Aneignung jener Kenntnisse und Fertigkeiten

keineswegs schon eine wahre Bildung garantirt, ja daß sie
bei unpsychologischer quantitativer Ueberspannung den eigentlichen
Geist völlig blödsinnig machen kann, woraus die Nothwendigkeit
des höhern Zielpunktes sich von selbst ergibt. Pestalozzi wollte
nicht „Buchstabierschulen, Schreibschulen u. s. f., sondern Menschenschulen."

Darin liegt die ungeheure Bedeutung unsers Volksschulunterrichtes,

daß derselbe die Kraft weckt und stärkt. Die alte frühere
sog. Volksschule gab auch eine Summe von Wissen und Fertigkeiten,

lehrte auch lesen uud schreiben; aber der Geist blieb dabei
unangeregt, ungeweckt; er schlief seinen Schlaf weiter fort, Die
Masse blieb die todte Masse.

Die neue Volksschule sucht und strebt nach der Kunst, den
Geist zu wecken. Das Reich der Schöpfungen und Kräfte, die im
menschlichen Geiste schlummern, ist grenzenlos. Die Volksbildung
will sie entbinden. Die Volksschule hat es nicht nur mit dem
Wissen, sondern mit dem Sinn für das Wissen zu thun; sie will
nicht bloß Kenntnisse, sondern den Gebrauch der Kräfte; sie will
den Schüler nicht bloß wissen, sondern finden und schaffen lehren.

Aber wo sind denn die Früchte der regenerirten Volksschule?
O, es sind ihrer schon viele und große und ihre Macht wächst
progressiv. Und doch wirkt die Volksschule erst 30 und einige
Jahre. Ein solcher Zeitraum ist in der Geschichte der Entwicklung
der Menschheit eine kleine. Sekunde! Laßt sie 100 und wieder 100
Jahre wirken! O, die Massen werden aufwachen; nicht nur die
Ahnung, sondern die Erkenntniß werden sie gewinnen, "daß es noch
eine ganz andere Aufgabe auf Erden für sie zu erfüllen gibt, als
Essen und Arbeiten; daß die intellektuelle, sittliche und religiöse
Ausbildung eine Aufgabe ist, der sich keiner entheben kann und
daß also Zeit und Kraft jeder darauf zu verwenden haben muß.
Dieses Aufwachen der Massen der Menschheit wird kommen. Die
Bewegung hat schon begonnen; die Anzeichen mehren sich. Man
denke an die Arbeiterbewegung in England, an die Bewegung in
Amerika für Herabsetzung der täglichen Arbeitszeit auf 8 Stunden,
damit dem Arbeiterstand die nöthige Zeit zur Entwickelung seiner
intellektuellen und sittlichen Kräfte übrig bleibe und manches andere.



— 174 —

Dieser Geist verbreitet sich immer mehr und mehr, wirkt im
Verborgenen in der Stille, in der Menschheit fort und wird in
herrlichen Früchten zu Tage treten.

O, es'wird die Zeit kommen „ wo jedes Wesen, das an der

Menschennatur Theil hat, zu einem menschenwürdigen Dasein
gelangt, seines Daseins froh werden kann und nicht der leiblichen
Nothdurft die Göttlichkeit der Menschennatur zum Opfer gebracht,
der Körper vor der Zeit aufgerieben und der Geist verkrüppelt und
Gemüth und reine, edle Neigung abgestumpft werden muß.

Eine schöne, herrliche Aussicht, deren zauberischer Reiz den

Geist in die höchste Wonne und das reinste Entzücken versetzt.

Das Land dieser Verheißung werden wir zwar noch nicht
betreten; aber es ist uns vergönnt, wie Moses in dasselbe im Geiste

hinüber zu schauen und auszurufen: „Ja, du hast den Menschen
mit Ehre und Zierde gekrönet und hast alles unter seine Füße
gelegt."

IV. Den vierten Satz mag uns Pestalozzi, der ihn gleichsam

neu aufgefunden, erläutern und begründen.
Das Fundament alles Unterrichtes ist die Anschauung.
Er sagt darüber:
„Ich Habeden höchsten obersten Grundsatz des Unterrichts

in der Anerkennung der Anschauung als dem absoluten Fundament
aller Erkenntniß festgesetzt; nur die Anerkennung des Grundsatzes,
daß jede Erkenntniß von der Anschauung ausgehen und auf sie

müsse zurückgeführt werden können, wird uns von der Schwindel-
köpferei des Volksunterrichts, von dem Maulwaschen, befreien."

„Jede Lehre, jede Definition hat für das Kind nur insofern
wirkliche Wahrheit, als sich dasselbe des sinnlichen Hintergrundes
dieser Begriffe mit großer, umfassender Klarheit bewußt ist.

Da, wo ihm die bestimmteste Klarheit in der Anschauung mangelt,
da lernt es bloß mit Worten aus der Tasche spielen, sich selbst

täuschen und blindlings an Töne glauben, deren Klang ihm keinen

Begriff beibringen wird. »Hino illns Inor^mns!«
„Alle Vorstellungen, die nicht ans einem Hintergrund von

Anschauungen beruhen, haben die sichtbare Folge, daß das, was die

Kinder heute so aufnehmen, sich nach einigen Tagen wieder aus
der Seele verliert. Die Kenntniß muß wie von selbst aus der
Anschauung Heransfallen."

„Jede Lehre, die durch Menschen diktirt, explizirt, analysirt
wird, welche nicht übereinstimmend mit den Gesetzen der Natur
reden und denken gelernt haben; und so wieder jede Lehre, deren

Definition den Kindern, wie ein Dsns ox mnoiiinn in die Seele ge-



zaubert, oder vielmehr wie durch Theater-Soufleurs in die Ohren
geblasen werden muß, wird, insoweit sie diesen Gang geht,
nothwendig zu einer elenden Komödianten-Bildnngs-Manier versinken.
Da, wo die Grundkräfte des menschlichen Geistes schlafen gelassen,
und auf die schlafenden Kräfte Worte gepfropft werden, da bildet
man Träumer, die um so schattenhafter träumen, als die Worte
groß und anspruchsvoll waren, die aus ihr elendes gähnendes
Wesen aufgepfropft worden sind."

„Schwämme wachsen bei Regenwctter schnell aus jedem
Misthaufen ; auf die gleiche Weise erzeugen anschauungslose Definitionen
ebenso schnell eine schwammige Weisheit, die aber am Sonnenlicht
sehr schnell sterben und den heitern Himmel als das Gift ihres
Daseins erkennen muß. Ja, welchen Nachtheil btingt das ohne
einen Hintergrund gelassene Vertrauen auf Worte, die nur Schall
und Laut sind."

Und wo die Anschauung als Grund und absolutes Fundament

alles Unterrichtes anerkannt ist, da wird sich auch die durch
den ganzen langen Unterricht fortdauernde Forderung der
Veranschaulichung, d. h. die Forderung, dem Schüler alle
Vorstellungen und Begriffe, die nicht aus unmittelbarer Anschauung
hergeleitet werden können, durch die unmittelbar gewonneneu
anschaulich zu machen, von selbst ergeben.

Ich bin durch Erfahrung überzeugt, das Fundament des
Schulirrthums, das Sprachverderben unseres Zeitalters, unser
einseitiges Maulbrauchen muß zuerst zum Tode gebracht
und in's Grab gelegt werden, ehe es möglich sein wird,
durch Unterricht und Sprache wieder Wahrheit und Leben in
unserem Geschlecht hervorzubringen.

Lieber Freund! Werden mich die Menschen auch
hierin mißkennen? Werden auch hierin wenige sein,
die mit mir wünschen, daß es mir gelinge, dem rasenden

Zutrauen auf leere Worte, das unser Zeitalter
entmannet, Ziel und Damm zu setzen, Wort und
Schall in den Vorstellungen der Menschen gewichtlos

zu machen, und der Anschauung dasjenige
Uebergewicht wieder herzustellen, welches ihr vor Wort
und Schall so sichtbar zugehört?^'

V. Und endlich: Geduld ist auch vonnöthen:
Schon Salomon sagt: „Wer geduldig, der ist weise, wer

ungeduldig ist, der offenbaret seine Thorheit."
Und es begegnet dem Lehrer doch so oft, daß er ungeduldig

wird; namentlich den jungen und gerade die besten und kräftigsten



reißt ihr Eifer am häufigsten fort. Da hört man so manchmal die

Rede: „aber habe ich euch das nicht gesagt? wie oft muß ich denn

ein und dieselbe Sache sagen?"

Es hat diese Rede zur Voraussetzung, daß die Kinder alles

behalten, daß bei ihnen alles hafte, was man ihnen sage. Das ist

eine ungerechtfertigte Zumuthung an die Kindesnatur. Wenn man
mit uns, wenn das Leben, der liebe Gott, mit uns so rechnete,

wir beständen nicht besser.

Otto Schulz aus Berlin erzählt folgendes: „Ich machte eine

Reise nach Wien. Am Thor wird mir der Paß abgefordert. Mit
unmuthigen Blicken durchmustert der Beamte denselben. „Wie
heißen Sie?" schnauzte er. „Schulz." „Das sehe ich, aberhaben
Sie keinen Vornamen?" „Doch, Otto." „Warum steht das nicht
im Paß? Ich habe es doch erst vor 14 Tagen einem andern Herrn
aus Berlin gesagt, daß sie immer den Vornamen in den Paß
eintragen sollen!"

Der Unwille des Lehrers über den Schüler, der das Gehörte
vergessen, ist oft nicht gegründeter, als der dieses Paßbeamten.

Stürmt man im Eifer auf den Schüler ein, so ist seine Ruhe
und damit die Fähigkeit der Auffassung, die Konzentration der

Aufmerksamkeit zu Ende. Es ist ja psychologisch unmöglich, daß er in
seiner Unruhe, Angst und Aufregung das an ihn Gebrachte fasse

und aneigene. Jean Paul fragt bei einer bezüglichen Erinnerung,
ob wohl ein Delinquent, den man auf einem Berge zu hängen sich

anschicke, sich auch an der schönen Aussicht erfreue?

Auch zum Lernen gehört Freudigkeit des Gemüthes und
bereite Stimmung der Seele.

Tritt der Lehrer dem Schüler mit Ungeduld gegenüber, so

fühlt das Kind mehr oder weniger das Unrecht, das ihm geschieht,

daß ihm strafende Härte entgegentritt, wo liebevolle Handreichung

ihm noth thäte. Das Bild vom Lehrer wird in seiner Klarheit
und Schönheit ihm getrübt, die Bande der Liebe und des

Vertrauens werden gelockert, das sittliche Urtheil wird verwirrt und an

Unterrichtserfolgen nichts gewonnen. Es genügt nicht, daß die

Pädagogik, die auf Haselrnthen wächst, überwunden ist, es muß die

Liebe und Geduld ihre Stelle einnehmen. Man soll dem Schüler
den Unterricht nicht verleiden und den Muth nicht nehmen,
sondern Muth machen. Darum keine Ungeduld. Der Sanftmü-
thige wird das Erdreich besitzen und selig sein.

Rücksichtlich des letzten Punktes, den Umfang des Lehrstoffes

betreffend, müßte ich Ihnen eigentlich einen Lehrplan vorlegen. Ich



— 177 —

darf mich aber dieser Mühe entheben. Die Arbeit ist schon und
besser gethan, als ein Einzelner sie zu thun vermöchte.

Es haben manche Regierungen der Schweiz und gerede in
den letzten Jahren, die einsichtigsten Schulmänner ihres Kantons
zusammenberufen und ihnen den Auftrag gegeben, spezielle Lehr-
pläue für die allgemeine Volksschule von 6 — 15 oder 16 Jahren
zu entwerfen. Nach reiflicher Prüfung, worin das Wesen dieser
allgemeinen Volksbildung aufzufassen sei, haben sie in
Uebereinstimmung mit den Sätzen der Pädagogik und Psychologie die Lehrstoffe

im Einzelnen von Jahr zu Jahr bestimmt. Die von der
Wissenschaft und Erfahrung gebilligten Lehrpläne verschiedener
Kantone, wie Thurgau, Zürich, Bern, Aargau stimmen im großen
Ganzen überein, und müssen auch mit den Modifikationen, die
lokale und andere Verhältnisse erheischen, auf alle Schüler dieses
Alters passen, da die Menschennatur, nach deren Gesetzen sie kon-
struirt sind, überall dieselbe ist.

Wenn der Referent diese weitschichtige Aufgabe noch besonders
lösen und Ihnen hätte vorlegen müssen, so hätte er sich ja auch
wieder allgemein halten müssen, da er nicht auf alle etwaigen
örtlichen Umstände zugleich Rücksicht zu nehmen im Stande gewesen
wäre. Er glaubt daher nichts besseres zu thun, als auf due

genannten im Ganzen sichern Wegführer hinzuweisen.
Was die Fächer im einzelnen betrifft, so ist das Hauptgewicht

offenbar auf den Religionsunterricht, den Sprachunterricht, die
Mathematik und die Naturkunde zu legen, immerhin ohne das
Uebrige zu veruachläßigen.

Wovon die Wirksamkeit des Religionsunterrichtes abHange,
habe ich oben schon gesagt.

Der Sprachunterricht darf und soll sich nicht in die dürren
Felder der Abstraktion, der grammatischen Systematik und Begriffs-
spalterei verlieren.

Die Volksschule hat mit ihrem Sprachunterricht das Können
in der Sprache, nicht das Wissen über dieselbe anzustreben.
Dieses Können wird nicht erworben durch Einlernen einer Grammatik,

sondern durch Einführung in die Sprache selbst, durch Lesen,
Vortragen, Sprechen, Schreiben. Zu diesem Können in der Sprache
ist aber doch ein gewisses Maß grammatischer Erkenntniß nöthig;
dieses soll der Sprachunterricht dem Schüler geben, jedoch nur so

viel, als zum Verständniß der Sprache, zu ihrem Gebrauche in
Rede und Schrift nöthig ist. Diese Rücksicht allein
bestimmt den Umfang des Mitzutheilenden. Die Grammatik

um ihrer selbst willen treiben, verlangen, daß der Schüler
12



jene Einzelnheiten über die Eintheilung einer jeden Wortart, der

Biegung, der Wortbildung zc. wissen solle, ist zweck- und nutzlos.
Es gibt in der Schule Wichtigeres zu lehren. Oder man frage

sich: Was ist dann erreicht, wenn der Schüler der Volksschule die

(meist unverstandenen) Sätze und Definitionen einer Sprachlehre
hersagen kann? Was soll er mit diesem todten Wissen? Oder hat

diese Beschäftigung etwa in besondern: Maße seine geistigen Kräfte
in Anspruch genommen, also gestärkt und gekräftigt? Kaum. Sind
doch derartige Sprachstunden dem Schüler widerwärtig und peinvoll;

sind doch unter allen Schulerinnerungen die an den grammatischen

Sprachunterricht die unerquicklichsten und unfreundlichsten;

hat sich doch die Meinung allgemein verbreitet, der Sprachunterricht

sei etwas Trockenes, Dürres, ohne Würze und ohne Frucht
und den man eben treibe, weil's einmal so verlangt werde. Das
kommt offenbar daher, daß die Sache dem Schüler unverständlich,

seinem Leben unvermittelt ist. Diese leeren Formen, für deren

Aneignung er kein Bedürfniß hat, geben seinem innern Schauen und
Denken keine Nahrung. Dem zur Stützung dieses Regelwerks
zusammengebrachten Sprachstoff fehlt es „an Reiz und Stoff
origineller Wahrheit." Auch ist sicher noch nicht genug erkannt, wie

sehr die vom Schüler in's Leere geschriebenen Beispielsätze: „der
Rock, den ich heute angezogen habe, ist neu w." allseitigen, auch

sittlichen Nachtheil bringen und gedankenloses Schreiben und Reden

veranlassen.
Es fehlt dem Kinde vor Allem die Sprache; ihm dieß zu

geben, nach Form und Gehalt, das ist das nächste Ziel, das aber

sicher durch Belehrungen über die Sprache, durch die Nöthigung,
der Schüler soll sich die Sprachgesetze gegenständlich machen, immer

erreicht wird. Nur durch unmittelbaren Umgang mit der

lebendigen Sprache kommt der Schüler in deren Besitz. Diesen

Umgang vermittelt das Lesebuch und später auch größere selbständige

Erzeugnisse der Literatur, wie Schillers Wilhelm Tell w.
Die Sprache bilde die Sprachstücke, also den Mittel- und Lebenspunkt

des eigentlichen Sprachunterrichtes. Das Lehrbuch soll den

Zugang öffnen zu diesen Muster- und Meisterstücken der Literatur,
wären sie auch vom kleinsten Umfang, zu des Volkes Sprachsätzen,

seien sie realen Inhalts oder Produkte des freischaffenden Menschen-

gerstes, zu jenen Erzeugnissen, „die unter allem, was jemals im
Volke mit Mund und Schrift gesprochen worden, für Kleinodien

geachtet werden müssen, sie mögen in gebundener oder ungebundener

Rede vorhanden sein, sie mögen sagen vom Himmel oder



- 179 —

von der Erde, oder von dem, was in eines Menschenbrust dichterisch

oder seherisch sein Dasein gefunden und sich bewegt hat,"
Der Lehrer hat nun den Schüler an diese frische, unerschöpfte

Quelle zu führen, ihm durch allseitige Betrachtung sowohl den Inhalt

als die Form dieser Musterstncke zum Verständniß, zur innern

Anschauung zu bringen und deren vollständige geistige Aneignung

zu bewirken.
Es mag nun geschehen durch Vorlesen und Nachlesen,

durch Abschreiben und Erzählen,' durch Gliederung und

Erläuterung des Inhaltes, durch Aufsuchung des

Gedankenganges, durch Auswendiglernen und Vortragen,
durch Niederschreiben aus dem Gedächtniß, durch

Vergleichung ähnlicher Stücke, durch Charakteristik
der auftretenden Personen, durch Herausnahme und
Beschreibung von Bildern, durch Aufsuchung inhaltsgemäßer

Ueberschriften, durch Begriffsentwicklungen,
durch Concentration, durch Umbau und Nachbildung,
durch der Form zugewandte Betrachtungen u. s. w.; alle

diese Uebungen bringen in den geistigen Besitz des Lesebuches, somit
in den Besitz der Sprache, machen diese dem Herzen lieb und theuer
und erfüllen es mit Freude. In solcher Aneignung des im Lesebuch

liegenden Stoffes wird auch die geistige Kraft gesteigert; durch

solche Beschäftigung muß der Schüler nothwendig geistig gekräftigt,
veredelt, gehoben werden, an solchem Reichthum wird er selbst reich.

Aus diesem Wege wird für die Sprachbildung weit mehr gewonnen,
als auf jedem andern.

Dem Lesevortrag ist ganz besondere Pflege zu widmen, sowie

auch der Aneignung und dem Vortrag wahrhaft schöner, gehaltreicher

Musterstücke.
Die Uebungen im Schriftlichen und Sprechen müssen mit

Sorgfalt geleitet und wohl kontrollirt werden.

Vielerorts scheint man von Aufsatzübuugen in der Volksschule
die falsche Vorstellung zu haben, als ob sie den Zweck hätten, dem

Schüler Gedanken zu geben. Darum sollen die Schüler so früh
als möglich Selbsterdachtes niederschreiben. Vor solchen selbständigen

Aufsätzen aber, die an die Schüler die Forderung stellen, den

Gedankeninhalt selbst zu produziren, sind die Schüler der Volksschule

zu bewahren. Solche Forderungen bringen nur verderbliche

Früchte. Es entstehen meist kraft- und saftlose Schwätzereien, die

auf den Schüler tödtend, nicht belebend wirken. Es wird ihm das

Unmögliche zugemuthet; die Aufsatzmacherei wird ihm entweder zur
Qual oder er gewöhnt sich an fades Gerede und hält das Hin-



— 180 —

werfen schöner, bildender Ausdrücke und Redensarten für die

Sache selbst und nimmt so auch sittlich Schaden. Daß Styl und
Rechtschreibung bei solchen Uebungen nur verlieren, nicht gewinnen,
ist für sich klar.

Also, der Schüler erfindet nicht: seine Arbeit kann bloß eine
ordnende, gestaltende sein. Es muß das, was er schriftlich
ausdrücken soll, vorher lebendig in seinem Gemüthe liegen. Der Aufsatz

muß auf dem Boden der Schule oder der Erfahrung außer
der Schule lebendig erwachsen. Aus dem Herzen gehet das Leben;
zum vollen Herzen ist also dem Schüler zu verhelfen. „Wer Wein
will, keltre reife Trauben." Es liegt jedoch der Grund der
Armseligkeit der gewöhnlichen Aufsätze nicht immer bloß in der Armuth
der Gedanken; selbst solche Arbeiten, deren Stoff dem Schüler
bekannt ist, fallen oft unbegreiflich ungenügend aus. Es fehlt ihm
also auch die rechte Form, die Form des Gedankens, wie
des Ausdrucks. Es ist also dem Schüler besonders im Anfang
durch gemeinsame Arbeit zur Form zu verhelfen. Somit hat es
die Aufsatzlehre wesentlich mit der Form zu thun.

Namentlich müssen die dahin fallenden Aufgaben nicht gegen
die Wahrheit sündigen. Namentlich sind die Kinderbriefe, wie sie

etwa der Schule zur Nachbildung geboten werden, sehr oft gefühlig,
unkindlich, affektirt und unwahr.

Dahin gehören wohl auch solche Briefaufgaben, die den Schüler
veranlassen, unempfundenen Schmerz auszusprechen. „Ein Knabe
soll einen Verwandten zum sterbenden Vater erbitten" (während
dieser ganz gesund ist); er ist betrübten Herzens, weint, betet, in
der That aber denkt er an gar nichts, als wie er die Worte und
Redensarten zusammenbringen möge. Er soll meist auf seinen

Brief noch antworten und quält sich ab, die vorgeschriebenen
obligaten Gefühle in leere Worte zu fassen. Treffend charakterisirte
schon I. Paul dergleichen Stylübnngen: „An ein Nichts schreibt
ein Nichts; der ganze vom Lehrer, nicht vom Herzensdrang
aufgegebene Brief wird ein Todtenschein der Gedanken, ein Brandbrief
des Stoffs; dabei ist's noch ein Glück, wenn eine solche aus dem
Kalten in's Leere kommandirte Geschwätzigkeit das Kind nicht zu
Unlauterkeit gewöhnt. Warum doch diese Silberschaumschlägerei,
da man unter allen Sachen nichts leichter schreiben lernt als Briefe,
sobald Drang und Fülle der Wirklichkeit befruchtet."

Solche Mißgriffe sollten seit Pestolozzi's Aufklärung darüber
nicht mehr vorkommen. Haben ja Eltern und Erzieher sonst noch

genug gegen den Mißbrauch der Sprache zu kämpfen. Bei der

unbedeutendsten Veranlassung kann man den Ausruf: „Herr Jesus"



genug hören, und doch liegt darin mehr als nur Mißbrauch der
Sprache. „Das ist furchtbar, gräßlich, abscheulich wird von Dingen
und Erscheinungen gesagt, die weder Furcht, noch Grausen, noch
Abscheu erwecken. Allerdings ist eine derartige Ausdrucksweise nur
eine Angewöhnung, aber doch keine gute. Ein spanisches Sprüchwort

sagt: „der Weise redet selten im Superlativ;" und ich setze

hinzu: „Wir fehlen alle viel," darum ist hier noch viel Verdienst
übrig.

Der Sprachunterricht ist offenbar nächst der Religion der
wichtigste Unterrichtsgegenstand der Volksschule. Durch die Art
seiner Behandlung ist die erziehende, geistbildende wie praktische
Wirksamkeit derselben wesentlich bedingt. „Gute Sprache, gute
Schule; schlechte Sprache, schlechte Schule." Kein Unterricht aber
ist schwerer. Ein geordnet denkender Verstand reicht zu dessen Er-
theilung nicht hin; denn er hat es nicht bloß mit einzelnen
Erkenntnißkräften, sondern mit dem ganzen Menschen zu thun. Sein
Zweck kann nur durch Entwickelung der intellektuellen und
moralischen Kräfte, durch Kräftigung der Gesinnung, durch Veredlung
und Hebung des ganzen Menschen erreicht werden.

Die Sprache ist ja der Träger des Geistes überhaupt, wie er
bei einem Volke sich entwickelt hat. „In ihr ist niedergelegt, was
der Menschengeist je Hohes und Edles erschaut, errungen, erkannt
und gewollt hat. So tritt ja vor den deutschen Schüler der deutsche
Geist selber hin, und zwar nicht in Einer Gattung der Spracherscheinung,

sondern in allen Richtungen den Menschen fassend; hier
ernst, dort spielend, trauernd und jauchzend, dichtend und singend,
oder auf den Flügeln der Anbetung sich zum Ewigen erhebend und
vor ihm sich demüthigend." Diese geistigen Schätze im Wort und
durch dasselbe dem Kinde zuzuführen, es Antheil daran gewinnen
zu lassen, seine Seele mit diesem herrlichen Inhalt zu erfüllen, daß
derselbe innern Reichthum schaffe, bessernd und erhebend den ganzen
Menschen erfasse, sein Gemüth dem Höchsten zuwende, das sind
des Sprachunterrichtes oberste Zielpunkte.

Der naturkundliche Unterricht, so bedeutungsvoll er ist, und
täglich mehr wird, hat in der Volksschule noch lange nicht die
Gestaltung erlangt, die er haben sollte. So lange er, der realste
Unterricht, bloß Buchwissenschaft, verbaler Realunterricht ist und
sich in die Systematik verliert, nicht einmal in der nächsten
Umgebung heimisch macht, für's praktische, Leben vorbereitet, namentlich
in die Agrikulturchemie, erfüllt er seine Aufgabe nicht. Man braucht
auch gewöhnlich nicht die rechten Lehrbücher. In keiner unserer



— 182 —

Real- oder Sekundärschule habe ich z. B. Tschudis landwirthsch.

Lesebuch angetroffen.

Ueber die leibliche «nd geistige Pflege noch nicht

schulpflichtiger Kinder in Armenerziehungsanstalten.

Uefer at
von Banmann, Waisenvater in Speicher.

Verehrteste Herren und Freunde!
Borliegendes Thema ist aus dem Wunsche hervorgegangen, es

möchte in Ihrer Mitte die Erziehungsaufgabe besprochen werden,

welche Hauseltern von Armenerziehungsanstalten erwächst, wenn

nicht nur schulpflichtige, sondern auch vorschulpflichtige Kinder ihnen

zur Erziehung übergeben werden. Ohne Zweifel würde es in hohem

Krade im Interesse einer fruchtbaren Besprechung fraglichen Falles

gelegen gewesen sein, wenn mit Rücksicht auf denselben vor Allem

aus einige statistische Mittheilungen hätten können zur Kenntniß

gebracht werden. Leider ist mir bei der sehr knapp zugemessen

gewesenen Zeit für die Lösung der erhaltenen Aufgabe und zufolge

des Umstandes, daß ich auch diese kurze Zeit zwischen vielen

Geschäften zu theilen hatte, diese Ueberzeugung zu spät aufgegangen,

um derselben noch Folge geben zu können. Da nun zudem eigene

Erfahrung in dieser Angelegenheit mir auch nur ungenügend zu

Gebote steht, so mögen Sie sich gefaßt machen auf ein Referat,

das diesen Namen nur schlecht verdient.

Unsere Waisenanstalten durchwegs enthalten meines Wissens

in ihren Statuten die Bestimmung, daß nur schulpflichtige Kinder

in dieselben aufgenommen werden sollen. Dieser Bestimmung gemäß

sind sie auch nur den Erziehungsbedürfnissen solcher Kinder in ihrer

ganzen Einrichtung angepaßt. Es ist für die nöthigen Arbeitsräume

gesorgt, für alle Kinder Beschäftigung vorgesehen und auch den

Hauseltern ein gehöriges, ja mitunter vollgertttteltes Maß von

beruflichen Obliegenheiten überbunden, so daß sie jedenfalls nicht

Ursache haben, über Langeweile sich zu beklagen.

In diese auf diesem Fuße eingerichteten Armenerziehungsanstalten

haben sich nun in neuerer Zeit hie und da, trotz der ent-


	Von dem Werth einer tüchtigen Schulbildung in Armenerziehungsanstalten und was zur Erreichung derselben durchaus nothwendig ist : Referat

