Zeitschrift: Curaviva : revue spécialisée
Herausgeber: Curaviva - Association des homes et institutions sociales suisses

Band: 11 (2019)

Heft: 3: Les soins palliatifs : accompagner la derniére phase de la vie

Artikel: Quelle est la mission des soins palliatifs dans une société qui occulte la
mort? : "Qu'a-t-on encore a offrir pour le temps qui reste a vivre?"

Autor: Tremp, Urs / Jox, Ralf

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-885943

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 31.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-885943
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

)
=
=]
e
©
-1
(2]
=
)
(%]

Quelle est la mission des soins palliatifs dans une société qui occulte la mort?

«Qu’a-t-on encore a offrir pour le temps

qui reste a vivre?»

La médecine palliative est la médecine qui accepte
que chaque vie a une fin. Mourir, c’est d’abord
simplement permettre que cela se produise,
affirme le spécialiste en soins palliatifs Ralf Jox™.

Propos recueillis par Urs Tremp

1l fut un temps ou la mort faisait naturellement partie de la vie.
Aujourd’hui, il semble que nous devions réapprendre a vivre
avec. Pourquoi est-ce si difficile?

en années, mais en dizaines d’années. Encore au début du 20¢
siecle, la soixantaine était considérée comme «un bel age». Plus
I'espérance de vie s’est allongée, plus la mort s’est éloignée.

Et c’est justement tandis que la mort s’est éloignée que sont

apparus les soins palliatifs.

En effet, les soins palliatifs sont apparus a ce moment-13, des

les années 1960, en méme temps que la médecine d'urgence et

les soins intensifs. Un cardiologue britannique a congu a cette

époque le premier défibrillateur portable. Cela voulait dire que
I'on pouvait survivre a un arrét cardiaque ou

RalfJox - C’est juste, c’était avant. Je dirais que
jusque dans les années soixante, la mort était
simplement un destin que 'on acceptait. Elle
faisait partie de la vie, du quotidien. Il y avait
des rituels pour accompagner les mourants et
les morts. Cela n'existe quasiment plus au-

«On est parti de
lI'idée que l'on
pouvait tout réparer
et guérir.»

a un infarctus. C'est aussi a cette méme pé-
riode que l'on a commencé a transplanter des
organes. Puis les traitements des cancers sont
devenus plus efficaces. De nombreux antibio-
tiques et autres médicaments ont été dévelop-
pés. Autrement dit, la médecine intensive et

jourd’hui sous cette forme. En quelques an-
nées, la mort est devenue quelque chose de fondamentalement
différent.

Pourquoi?
Cela tient principalement a la médecine. Les progres de la mé-
decine ont modifié notre rapport a la mort.

De quelle facon?
En quelques décennies, I'espérance de vie a augmenté, non pas

* Ralf Jox, 45 ans, est médecin et philosophe. Il est co-
responsable de la Chaire de soins palliatifs gériatriques de
I"'Université de Lausanne et membre de la Commission
nationale d'éthique dans le domaine de la médecine humaine.

CURAVIVA 3|19 6

la médecine d’urgence ont fait un pied de nez
a la fatalité de la mort telle qu’on la vivait autrefois. Au sein de
la société, le rapport a la mort s’est transformé. On a cessé de
parler de mort, mais des possibilités offertes par la médecine
de prolonger la vie. On est parti de I'idée que I'on pouvait tout
réparer et guérir. C'est ainsi qu’on a écarté la mort, qui a dis-
paru de notre quotidien.

Et pourquoi a-t-on besoin des soins palliatifs justement
maintenant?

La médecine et I'industrie pharmaceutique ont promis beau-
coup, et elles ont aussi apporté beaucoup. Elles ont offert aux
individus des années de vie supplémentaires, souvent dans de
bonnes conditions. L'étre humain reste cependant mortel. Sim-
plement, il ne meurt plus a 50 ou 60 ans, mais a 80, 90, voire
100 ans. La mort s’est déplacée dans les hopitaux, dans les EMS
ou dans les hospices, 1a ou elle se passait déja.



Et cela a-t-il changé la facon de mourir?
Ouli, aujourd’hui, nous mourons autrement qu’il y a cinquante
ou cent ans.

Comment don¢?

Outre les progres de la médecine, un changement des struc-
tures familiales et une importante sécularisation ont conduit
a la disparition de la plupart des rituels funé-

nature, comme un arbre ou un animal. Notre ancrage dans
notre environnement, notre famille, notre cercle d'amis joue
un role important dans la fin de vie. Nous mourons comme
nous avons vécu. Dans la vie, nous avons réguliérement di
vivre des deuils, nous avons souffert de pertes. Sinous pouvons
accepter cela, alors nous pouvons aussi mourir plus paisible-
ment. La mission des soins palliatifs est d’aider les personnes

qui ont de la difficulté a lacher prise et qui en

raires traditionnels. La fin de vie etla mort ont
été professionnalisés etinstitutionnalisés. Les
soins palliatifs s’inscrivent dans cette évolu-
tion. Et mourir au grand 4ge — comme c’est
souvent le cas aujourd’hui - est bien différent
de mourir jeune. Ce sont d’autres maladies,
d’autres fagons de mourir. Ce qui explique

souffrent.

«Réfléchir de la juste
manieéere a la mort et
a la finitude protége
de l'orgueil et de
I'arrogance.»

Physiquement?

Oui, aussi des douleurs physiques, que nous
traitons avec des médicaments. Les mourants
ne doivent pas avoir le sentiment de devoir
encore traverser cette épreuve-la. Ce qui im-

aussi le développement actuel des soins pal-

liatifs gériatriques. La plupart des personnes agées souffrent
de maladies chroniques, souvent de multimorbidité. Ces situa-
tions requiérent un autre accompagnement de fin de vie que
celui apporté aux mourants de cinquante ou soixante ans.

Y a-t-il une facon de bien mourir?

Ce serait une erreur de croire que 'on peut se soumettre a la
mort comme on se soumet a une intervention médicale, et fina-
lement contrdler la mort. Mourir, c’est d’abord simplement per-
mettre que cela se produise.

Comment y parvient-on?
Enn’essayant pas d'interférer ou d’intervenir activement, mais
en acceptant ce que la nature a prévu.

Cela semble plus facile a dire que ca ne I'est ...
Contrairement a tous les autres étres vivants, ’étre humain
sait qu’il est mortel. Nous ne sommes pas qu'un produit de la

porte avant toute chose, c’est la présence et la
communication. En soins palliatifs, l'action thérapeutique
numéro un est le dialogue. Cela remplace bien des médica-
ments.

Et ce sont les professionnels qui conduisent ce dialogue? Pas
la famille?

Naturellement, c’est bien si la famille peut et veut y participer.
Mais comme je l'ai mentionné précédemment, les structures
familiales traditionnelles sont plus précaires. Et la personne
agée, trés agée, n'a souvent plus personne de suffisamment
proche avec qui avoir de telles discussions. Voila pourquoi les
soins palliatifs sont devenus une discipline des professionnels:
les médecins, le personnel soignant, les aumoniers, les accom-
pagnants de fin de vie. IIs ont — ou du moins devraient avoir —
une sensibilité particuliere pour répondre aux souhaits des
mourants. Car il n'y a pas de recette miracle pour bien mourir.
Beaucoup de gens affirment, par exemple, préférer mourir a la
maison. Mais il y en a aussi qui aimeraient mourir a I’hopital,

«ldéalement, j'imagine que I'on meurt, conscient d’avoir vécu une vie bien remplie, qui touche maintenant a sa fin et sur laquelle

on jette encore une fois un regard dans la lumiere du soir.»

7 CURAVIVA 3|19

>>



n
=
=
.
®

Q.

7]
=

=]
(%2}

parce qu'ils connaissent I’équipe, parce que I'hopital leur est
devenu familier, parce qu'ils s’y sentent en sécurité. Prendre
en considération de tels désirs c’est aussi la téche des soins
palliatifs.

Les soins palliatifs doivent-ils aussi réconforter?

En médecine, nous avons cet adage: guérir parfois, apaiser sou-
vent, réconforter toujours. Les soins palliatifs sont du réconfort,
méme si aujourd’hui on parle plus volontiers d’accompagne-
ment. Et effectivement, les soins palliatifs prennent aujourd’hui
le relais de la religion qui autrefois accompagnait la fin de vie.
Nous sommes aussi des accompagnants spirituels.

Vous avez dit que la mort devait étre acceptée car la nature
I'avait prévue. A partir de quel moment doit-on l'accepter?
C’est une question difficile. On pourrait dire ceci, de fagon
caricaturale: aujourd’hui, la plupart des personnes ne peuvent
pas mourir sans qu’elles I'aient décidé ...

... ou sans que les proches l'aient décidé.

Ouli, si le patient n’est plus en mesure de le faire et s’il n’a pas
rédigé de directives anticipées. En tous les cas, il importe
qu'une décision soit prise ensemble: la personne concernée, si
elle peut encore s’exprimer, les proches, le corps médical. 11
s’agit alors de s’interroger sur ce qu'on a encore a offrir pour
une vie future, quelle qualité de vie est encore possible. Accep-
ter un traitement, par exemple pour continuer de vivre encore
quelques mois, méme grabataire, seule la personne concernée
peut le décider. Ou les proches, qui doivent décider selon la
volonté présumée de la personne.

La médecine est-elle toujours honnéte lorsqu’elle offre des
perspectives? L'ambition de la médecine est de préserver et
prolonger la vie.

Je crois que beaucoup de médecins sont fondamentalement
honnétes et ne trompent pas leurs patients. Mais nous savons
aussi que les médecins sont souvent plus optimistes dans leurs
pronostics que ce que révelent les données médicales objec-
tives. Les médecins ont aussi appris a préserver la vie. Ce qui
n’a rien a voir avec I’honnéteté ou la malhonnéteté, mais avec
une volonté de relever le positif. En fin de vie, c’est important
que les médecins aussi évaluent ce qui est réalistement possible
et ce qui ne l'est pas. Pour ce faire, le dialogue avec les spécia-
listes des soins palliatifs est le plus souvent trés utile. Tout
comme les entretiens avec les proches.

L'age joue-t-il un réle dans les décisions a prendre? Décide-t-
on différemment lorsqu’on est une femme de 95 ans ou un
homme de 40 ans?

IIn’y a pas de limite d’age stricte. Il n'y a pas non plus en Suisse
de rationnement des soins en fonction de I'age tel qu'il existe
en Angleterre ol certaines prestations médicales sont refusées
aux patients a partir d’'un certain age. Mais on a découvert
quelque chose de tres intéressant: une étude conduite dans une
institution de médecine gériatrique accueillant des personnes
dgées de 80, 85 ou 90 ans, a cherché a savoir combien d'entre
elles voulaient étre réanimées suite a un accident. Les résultats
ont montré que la volonté de vivre ou non de ces personnes ne

CURAVIVA 3|19 8

«Les structures familiales traditionnelles sont plus pré-

caires. Voila pourquoi les soins palliatifs sont devenus une
discipline des professionnels», affirme Ralf Jox, spécialiste

en médecine palliative. Photo: Urs Tremp

dépendait pas de la nature des blessures ni des perspectives,
mais de leur rapport a leur propre vie. Ainsi, certaines per-
sonnes méme peu atteintes des suites d'un accident ont estimé
qu'il était temps que cela s’arréte, tandis que d’autres souhai-
taient continuer de vivre malgré d'importantes limitations.
Savoir a quel moment on est prét a prendre congé de la vie est
une question tres individuelle. Il n'y a pas de limite chronolo-
gique qui détermine a quel moment on doit accepter de mourir.

Quandpeut-on dire que le moment de I'acceptation est venu?
Une recherche a récemment été réalisée dans divers EMS de
Suisse pour savoir a quel moment les personnes expriment le
désir de mourir et a quoi cela tient. Il y a un bon 20% des per-
sonnes qui souhaitent mourir rapidement apres leur admission
dans une institution. Non qu’elles veuillent avoir recours a une
organisation d’aide au suicide, mais qui souhaitent s’'endormir
le plus vite possible et ne plus jamais se réveiller. Souvent, ce
désir n’est pas motivé par des souffrances. Il traduit plutot le
sentiment d’étre arrivé au terme de son parcours de vie. On
jette un regard en arriére, dans le meilleur des cas on est
content de ce que l'on a fait, et on estime que cela suffit. On n’a
plus nibuts niprojets. D’autres personnes, qui vivent aussi dans
une institution, sont encore tres actives et pleines d’énergie. Je
pense toutefois qu'a un moment ou a un autre la lassitude de
la vie apparait, qui n'a rien a voir avec des douleurs ou des
souffrances, mais avec un sentiment de plénitude et de fini-
tude.

Et aussi le sentiment que I'époque a laquelle on a appartenu
est révolue ...

Certaines personnes dgées et trés agées ont en effet I'impres-
sion qu'elles ne sont plus de notre temps: «Ce qui se passe au-



jourd’hui n’est pas mon monde.» C’est aussi compréhensible.
Le monde d’il y a cinquante ans était autre que celui d’au-
jourd’hui. Méme les années quatre-vingts ou nonante nous
paraissent bien loin. On ne s’étonne donc pas lorsqu’une per-
sonne demande si elle doit encore participer a toutes ces nou-
veautés. Nous vivons actuellement quelque chose d’'inédit:
d’'une part, l'espérance de vie augmente fortement, d’autre part
les changement au sein de la société n'ont jamais été aussi
rapides. En d’autres termes, le monde dans lequel nous nais-
sons est complétement différent de celui que nous quitterons
pour l'éternité.

Quelle qualité de vie peut-on encore espérer lorsqu’on ne vit
plus avec son époque, lorsqu’on n’a plus la force de relever des
défis, de poursuivre des buts?

Nous parlons toujours de la qualité de vie individuelle. Cela
signifie que chacun et chacune la définit pour soi-méme. Il
existe bien des échelles qui tentent de mesurer la qualité de
vie. Mais elles ne sont pas individualisées. Quelqu'un en fin de
vie aimerait retourner une derniere fois a un certain endroit.
Un autre souhaiterait avoir encore une fois son chien prés de
lui, Un troisiéme veut absolument vivre jusqu’a la naissance de
son petit-fils ou arriére petit-fils. Tout cela n’est réellement
possible que si I'on n’est pas perclus de douleurs. Et cest 1a

Annonce

Salon pour 1€s personnt
avec et sans handicap +

exceptionnellement

habituellement

Partenaire dlor

P[owaorto

29.-30.11.19

Messe
Luzern

qu'interviennent les soins palliatifs, pour contribuer a cette
qualité de vie et permettre ces désirs. Nous constatons régu-
lierement que de nombreuses personnes, qui savent que la mort
est proche et que le temps est compté, ressentent le besoin de
faire quelque chose encore une fois.

Les mourants sont-ils réalistes au point de savoir ce qui va
encore et ce qui ne va plus?

Oui. Ils sont souvent bien plus réalistes que leurs proches, par-
fois aussiplus réalistes que les médecins et les soignants. Régu-
lierement, il nous est donné d’observer que les patients sentent
que c’est la fin, et savent le temps qui leur reste a vivre. C’est
pourquoi nous devons écouter les patients. Lorsque 'un dit
souhaiter voir encore une fois son frére d’Amérique, c’est sou-
vent le signe qu'’il sent que la fin est proche.

Nous I'avons évoqué en début d’entretien, la mort est absente
de notre quotidien. Pourtant, nous savons bien que nous
devrons mourir. A quel moment de notre existence devons-
nous nous préparer a la mort?

Le rapport a la mort est différent a chaque age de la vie. Les
enfants sont curieux et veulent savoir ce qu’estla mort et pour-
quoi les gens doivent mourir. On peut avoir connu des déces
durant I'enfance ou l'adolescence: la grand-meére décede, un
camarade d’école meurt dans un accident, une fille du cercle
d’amis se suicide... C’est triste et ¢a nous touche, mais cela ne
veut pas dire que l'on réfléchit alors a notre propre mortalité.
Jeune, on construit sa vie et on a 'avenir devant soi. Plus tard,
durant la vie active, on pense peu a la mort. Et puis un jour, on
est plus souvent invité a des enterrements qu’a des mariages
et on prend conscience que son propre temps commence aussi
as'écouler: les enfants quittent la maison, on prend sa retraite,
on déménage dans un appartement protégé. La vue baisse etla
forme physique décline. Toutes ces pertes sont souvent l'occa-
sion de penser a la mort, a sa propre mort. On commence a
prendre des dispositions, a rédiger des directives anticipées ou
a formuler un mandat pour cause d’'inaptitude. Gardant aussi
a l'esprit que les soins palliatifs existent et qu’ils ne sont pas
prodigués seulement lorsqu’on est allongé sur son lit de mort.
La philosophie et la religion nous enseignent une grande sa-
gesse: réfléchir de la juste maniére a la mort et a la finitude
protege de l'orgueil et de I'arrogance - cela vous rend humble.
On ne se surestime pas, et ses forces non plus. Et je crois que
la confrontation a la mort et I'acceptation de la finitude sont
source d’apaisement. Celui qui est conscient de sa finitude est
ancré dans une société, dans une génération, il sait et accepte:
il y en aura d’autres qui poursuivront le chemin ce que I'on a
soi-méme commencé. A mon avis, ce serait cruel et terrible de
vivre 400 ou 500 ans. Que ferions-nous de tout ce temps? Je
trouve terrible de voir que nombre de scientifiques aspirent a
un tel allongement de la durée de vie. Idéalement, j'imagine
que l'on meurt, conscient d’avoir vécu une vie bien remplie, qui
touche maintenant a sa fin et sur laquelle on jette encore une
fois un regard dans la lumiere du soir. ®

Texte traduit de I'allemand

9 CURAVIVA 3|19



	Quelle est la mission des soins palliatifs dans une société qui occulte la mort? : "Qu'a-t-on encore à offrir pour le temps qui reste à vivre?"

