
Zeitschrift: Curaviva : revue spécialisée

Herausgeber: Curaviva - Association des homes et institutions sociales suisses

Band: 3 (2011)

Heft: 4: Vie et mort en EMS : accompagner jusqu'au dernier souffle

Artikel: La conception de la mort, entre prolongement et interruption de la vie :
humaniser la mort: un défi pour le monde médico-social

Autor: Rüegger, Heinz

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-813868

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 30.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-813868
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


La conception de la mort, entre prolongement et interruption de la vie

Humaniser la mort : un défi pour
le monde médico-social

Autrefois, la mort s'inscrivait dans une destinée
que l'on n'avait pas choisie, à laquelle on n'échappait

pas. De nos jours, la mort relève le plus
souvent d'une décision, et s'accompagne aussi de
nouvelles contraintes. Mais ce qui importe, c'est de

renouer avec une culture humaine de la mort.

Heinz Rüegger

La mort n'est pas simplement un processus biologique qui obéit

toujours aux mêmes règles. La mort est largement influencée

par la culture et son appréhension évolue au fil de l'histoire.
Trois évolutions ont ainsi marqué la mort au cours de ces
dernières décennies: la longévité, qui a relégué la mort à un
phénomène du très grand âge ; la médicalisation, qui a placé la mort
dans le domaine de compétence de la médecine ; et la capacité
de choisir, qui a fait de la mort l'objet de décisions d'êtres
humaine autonomes.
Par le passé, le risque de mourir existait à tous les âges de la vie.
Il était particulièrement élevé chez les jeunes enfants et chez

les femmes qui accouchaient. L'historien et démographe Arthur
E. Imhof a travaillé sur l'évolution en Europe, depuis les années

1920, de la durée moyenne de vie «sûre» à laquelle on peut
s'attendre. Aujourd'hui, on admet généralement que l'on peut vivre
jusqu'à 80 ans avant que la mort nous rattrape. Sous nos
latitudes, l'espérance de vie a ainsi gagné une trentaine d'années

au cours du dernier siècle, faisant de la mort
l'apanage du très grand âge et de son lourd
tribut.

Médicalisation croissante
Puis la mort s'est médicalisée. Autrefois, les

individus mourraient généralement chez eux,

dans un lieu qui leur était familier, entourés de celles et ceux
qui avaient partagé leur vie. Les seuls «spécialistes» de la mort
étaient alors les hommes d'église. Aujourd'hui, la plupart des

personnes meurent dans un environnement médicalisé, sous
la surveillance de soignants et dans des institutions spécialisées

- hôpital ou établissement médico-social. A cette médicalisation,

professionnalisation et institutionnalisation de la mort
s'ajoute un catalogue des interventions techniques possibles
qui ne cesse de s'enrichir pour empêcher la mort et prolonger
la vie.

Dans ce contexte, le médecin Frank Nager a admirablement bien
décrit l'apparition des tensions entre, d'une part, la médecine
de pointe telle que pratiquée dans les hôpitaux modernes, et
d'autre part, la mission d'accompagnement de fin de vie
qu'assument justement les institutions et les professionnels,
conformément à une répartition des tâches dictée par l'évolution
sociale. La médecine œuvre avant tout au service de l'allongement
de la durée de vie et lutte contre la mort. La médecine palliative,
pour sa part, défend l'idée qu'un accompagnement de fin de vie
de qualité fait aussi partie des principales tâches de la médecine.

Du destin au pouvoir de décision

Enfin, il s'agit d'évoquer ici un troisième mouvement décisif
autour de la mort. Alors que par le passé la mort s'inscrivait
dans le cours d'une destinée inconnue à laquelle il fallait se

soumettre, la médecine offre maintenant de nombreuses
possibilités d'intervention pour lutter contre la mort et prolonger

la vie. De nos jours, on ne succombe généralement

plus de mort «naturelle» ou «sans raison».

De récentes études se sont intéressées au décès

de personnes qui étaient alors sous assistance

médicale ; il ressort que, dans 51% des cas, la

mort relève d'une décision qui avait été prise
de laisser mourir la personne.

L'espérance de vie a

gagné une trentaine
d'années au cours du

dernier siècle.

CURAVIVA 4 111



Autrefois, la mort s'inscrivait dans le cours d'une destinée inconnue, à laquelle il fallait se soumettre. Photo: Maria Schmid

L'ancienne formule consacrée des avis
mortuaires, selon laquelle il aurait plu au Seigneur
tout puissant de rappeler à lui l'être cher,
semble désormais un peu courte. Aujourd'hui,
c'est au défunt lui-même, au médecin qui a

prodigué les soins et si possible aux proches

que la décision de laisser mourir a plu.
Le fait que la mort puisse résulter d'un processus

de décision ouvre une perspective tout à fait nouvelle.
Durant des siècles en effet, hormis le meurtre et l'homicide, seul

un acte délibéré pouvait conduire à la mort : le suicide. Et encore :

l'acte était moralement et juridiquement condamné, soumis aux
tabous et aux sanctions de toutes sortes dans l'empêcher le plus
possible. Aujourd'hui, pouvoir mourir relève le plus souvent
d'une décision humaine.

La mort sous contrôle

Depuis plusieurs décennies, l'idée s'est largement répandue
dans la culture occidentale que seule une mort choisie et sous
le contrôle d'un être autonome pouvait être considérée comme
véritablement digne. L'éthicien américain Joseph Fletcher
traduit cette idée en ces termes : «Comme le contrôle des

naissances, le contrôle de la mort est une question de dignité
humaine. Sans de tels contrôles, les individus ne sont que des

marionnettes.» Pour sa part, l'éthicien et psychologue italien
Sandro Spinsanti la formule ainsi : notre défi est de prendre
notre mort en mains, même si nous ne voulons pas nous suicider,

mais simplement espérer mourir de mort naturelle.
Et c'est effectivement ainsi que cela se passe
dans notre système de santé actuel, que cela

nous plaise ou non. Fondamentalement, il
appartient à tout être humain, au nom de sa

dignité, d'organiser sa fin de vie au plus près de

sa conception d'une belle mort ; ce n'est pas
aux autres de décider quand, où ni comment

Le fait que la mort
puisse résulter d'une
décision ouvre une
perspective tout à

fait nouvelle.

quelqu'un doit finir sa vie. C'est là un postulat
moderne de l'autonomie des patients que
personne ne songerait plus aujourd'hui à remettre
en question.

Accepter et vivre sa
mort comme un

élément essentiel qui
fait partie de la vie.

Au plus vite et sans douleurs

Toutefois, derrière les nombreuses conceptions

d'une «mort digne» pointe un nouveau
danger, celui justement de définir ce qu'est une belle mort ou

une mort digne (par exemple mourir rapidement sans douleurs,
sans longue agonie, en étant lucide, en possession de ses facultés

sociales et physiques, sans être dépendant des soins d'au-

trui...) et d'engager la responsabilité du mourant vis-à-vis de ses

proches et de la société afin qu'il meure réellement «dans la

dignité». En Allemagne, des voix critiques n'ont pas hésité à

s'élever pour parler de décès prématuré par «convention
sociale».

Les mourants ont donc cette ultime obligation de mourir bien

et «dignement», pour reprendre la formulation tout aussi

critique de la psychothérapeute et psycho-oncologue Monika Renz.

Ce qui était attendu comme la délivrance d'une vie librement
choisie jusqu'au bout, devient une nouvelle contrainte sociale

qui dépasse les individus, en l'occurrence les mourants, et leur
dénie toute dignité au cas où ils n'auraient pas réussi une «belle»

mort.

Partir aussi proprement que possible
Cette subtile pression sociale a son revers : il n'est pas exclu en

effet que des personnes se sentent contraintes
de mettre fin à leurs jours prématurément,
volontairement, avant d'endurer de grandes
souffrances et d'être une charge pour les autres
; un décès par «convention sociale», en quelque

sort, en faisant appel à l'assistance au suicide.

L'idée serait donc de prolonger la vie et d'en

curaviva 41 u 16



«Le principal défi reside

dans le développement
d'une culture humaine
de la mort.»

Heinz Rüegger, éthicien

Photo: màd

profiter aussi longtemps que possible, mais de l'abréger rapidement,

volontairement et proprement dès que surviennent les

premières difficultés. Si c'est là une approche humaine et
bienveillante de la mort, permettez-moi d'en douter.

Une culture humaniste de la mort
Pour notre société et pour les institutions qui sont quotidiennement

confrontées à la mort - ainsi les hôpitaux et les établissements

médico-sociaux - le principal défi réside bien plutôt dans
le développement, en théorie et dans la pratique, d'une culture
humaine de la mort. Dans cette optique, cinq aspects sont
particulièrement importants :

Le discours sur une mort soi-disant digne ne doit pas
contraindre des individus à adopter l'idée d'une mort belle,
idéale et contrôlée, pas plus qu'il ne peut permettre ensuite de

qualifier leur mort d'indigne parce qu'elle n'aurait pas été

conforme à cette représentation idéale. Ainsi que le souligne
encore Monika Renz, «la mort n'est ni bonne ni mauvaise ; elle

est».

Il faut considérer que «mourir dans la dignité» fait partie de

la mission des soins et de l'accompagnement en fin de vie. Dans

ce sens, les soins palliatifs de qualité accordent une place
centrale à la dignité dans la prise en charge des personnes en fin
de vie, en allégeant leurs souffrances physiques, psychiques et

morales et en respectant leur volonté actuelle - ou en clarifiant
soigneusement leur volonté présumée en cas d'incapacité de

Annonce

discernement - au même titre qu'une directive de soins contraignante.

Tout doit être mis en œuvre afin que les individus puissent
accepter leur mort et la vivre comme un événement essentiel

qui fait partie de la vie, et n'envisagent le recours à l'assistance

au suicide qu'en cas d'absolue nécessité. Cela veut dire aussi

qu'on doit leur permettre de mourir lorsqu'il est temps et dans
des conditions acceptables et respectueuses.

Une culture telle que la nôtre, fortement marquée par l'idéal
d'indépendance et d'autonomie, doit réapprendre la valeur et la

signification du pathos, de la dimension existentielle qui permet
d'accepter, d'endurer et d'accueillir ce qui arrive. Accepter sa

mort malgré la souffrance et s'en remettre à l'aide d'autrui peut
aussi être l'expression d'une dignité humaine et d'une grande
maturité.

Enfin, en tant que bénéficiaires d'un système de santé

moderne, nous devons nous interroger à temps sur la fin de vie,

pour nous-mêmes et par égard pour nos proches, et aborder les

questions qui l'entourent, notamment celles du renoncement
ou de l'arrêt d'un traitement (euthanasie passive). Nous y
arriverons d'autant mieux si nous développons un nouvel «ars

moriendi», c'est-à-dire un art des derniers instants qui renoue
avec une conception occidentale ancienne selon laquelle la vie,

tout comme la mort, est un art, et que l'une ne va pas sans
l'autre. •

L'auteur: Heinz Rüegger est collaborateur scientifique auprès de

l'Institut de Neumünster, dans le canton de Zurich. Ses domaines
de compétence sont l'éthique, la gérontologie et la théologie. Il

est également aumônier dans un établissement médico-social

zurichois. Cet article est tiré d'un exposé que l'auteur a tenu à

Prague, le 30 septembre dernier, lors du 12e Congrès de l'E.D.E.

(Association européenne des directeurs des structures d'accueil

et de services aux personnes âgées) sur «Les grands tabous dans

l'accompagnement des personnes âgées». Enfin, Heinz Rüegger

est l'auteur de divers ouvrages, dont «Das eigene Sterben. Auf
der Suche nach einer neuen Lebenskunst»..

Texte traduit et adapté de l'allemand.

PERMED JOBS
Au Service des placements fixes et temporaires

Genf I 022 332 25 35

Lausanne I 021 321 12 60

Bàle I 061 263 23 90

Berne I 031 326 06 06

Lucerne I 041 240 44 44

Zoug I 041 726 07 26

Zurich I 044 254 54 54

www.permed.ch

Votre partneraire dans le secteur de la santé depuis 1985

Permed concentre la plus longue expérience de recrutement de personnel du secteur
médicale et paramédicale de Suisse. Nous avons les compétences pour vous

décharger des tâches de recrutement et de gestion de personnel.

Vous y trouverez des postes intéressants, ou les collaborateurs recherché.

Nous serons ravis de faire votre connaissance Prenez contact avec nous.

17 CURAVIVA 4 I 11


	La conception de la mort, entre prolongement et interruption de la vie : humaniser la mort: un défi pour le monde médico-social

