Zeitschrift: Curaviva : revue spécialisée
Herausgeber: Curaviva - Association des homes et institutions sociales suisses

Band: 3 (2011)

Heft: 4: Vie et mort en EMS : accompagner jusqu'au dernier souffle

Artikel: Entretien avec Bernard Crettaz, sociologue et ethnologue : "La mort est
un grand moment de lien social"

Autor: Nicole, Anne-Marie / Crettaz, Bernard

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-813865

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 30.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-813865
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

2]
=
w
c
[
-
B
o
£
-
@
2
>

Entretien avec Bernard Crettaz, sociologue et ethnologue

«La mort est un grand
moment de lien social»

Passionné par la réflexion sur la mort, le Valaisan
Bernard Crettaz veut affranchir la mort de la tyran-
nie du secret, la sortir des ghettos ou on 'a relé-
guée, pour la remettre sur la place publique, au
ceeur de la vie.

Propos recueillis par Anne-Marie Nicole

Pourquoi notre relation a la mort est-elle si ambigué ?

Bernard Crettaz - Généralement, on observe deux attitudes face
a la mort : le blocage, qui fait qu’'on ne peut ou ne veut pas en
parler, ou au contraire la fascination. Souvent d’ailleurs, les
deux attitudes se rejoignent. Dans la vie, il est toujours possible
de se référer aux connaissances et aux expériences. Avec la
mort,iln’y arien ! C’estle trou noir absolu, 'énigme, le mystere,
I'inconnu. Mais du moment que l'on arrive a libérer la parole,
on découvre alors une culture et une réflexion autour de la mort
d'une richesse incroyable. I1 y a un bricolage fabuleux de
croyances anciennes et nouvelles et d’expériences person-
nelles. On se trouve ainsi face au paradoxe du mystere total et
pourtant d'une parole intarissable. Et cette énigme fondamen-
tale, il faut 'affronter.

La mort est quelque chose de profondément intime. Pourquoi
donc est-il nécessaire d’en parler ?

On en parle avec soi-méme ou avec ses morts, certes. Mais au-
dela de ¢a, personne ne peut étre rester com-

d’ailleurs écrit un livre de 300 pages pour dire que I'on ne pou-
vait rien dire de la mort...

Sujet tabou, affaire de spécialiste, objet de recherche...
Comment notre rapport a la mort a-t-il évolué au cours de ces
derniéres décennies ?

Il y a des modes de la mort. Cela commence au sortir de la
guerre, avec la société de consommation et le progres, et se
poursuit durant les trente glorieuses : on vit alors une grande
période de marginalisation et de mise a I'écart de la mort, en
Suisse romande du moins. Le corps, qui est le personnage prin-
cipal de la scéne mortuaire, disparait, on 1'’évacue. En 1982,
lorsque, a la demande des pompes funébres, nous avons créé
la Société d’études thanatologiques pour aider a retrouver une
culture mortuaire et créer des rites nouveaux, les gens nous
prenaient pour des fous.

C’est pourtant dans ces années-la, avec l'arrivée du sida, que
la mort fait son grand retour.
Oui, elle revient en force, elle se médiatise. L'apparition du sida
au début des années 80 a créé un véritable choc de civilisation.
Elle a sorti la mort de 'ombre et donné lieu a un laboratoire
impressionnant en matiére de rituels funéraires. Dans le méme
temps, on assiste a une révolution dans les milieux médicaux:
les unités d’oncologie refusent de devenir des mouroirs, les
soins palliatifs s'imposent progressivement, on s’intéresse a la
mort des personnes dgées en EMS. On relit les écrits de la pion-
niere Elisabeth Kiibler-Ross et on découvre une

plétement seul devant I'énigme totale. Accep-
ter ce mystere est intolérable ; on va tenter de
colmater ce trou, de remplir le vide avec tout
ce que 'on peut. Il y a une parole énorme qui
ne demande qu’a étre entendue, et qui devient
alors intarrissable. Un philosophe francais a

«La mort... c'est le
trou noir absolu,
I'énigme, le mystere,
I'inconnu.»

notion nouvelle qui va prendre une dimension
phénoménale : la résilience. Et puis, a ce vaste
mouvement, viennent s'ajouter un bénévolat
immense autour de I'accompagnement de fin
de vie et une armada de spécialistes qui
conduisent a une technocratisation de la mort.

CURAVIVA 4|11 6



Le sociolgue Bernard Crettaz invite a libérer la mort de la tyrannie du secret et a la remettre sur la place publique, au coeur de la vie.

Faut-il avoir un regard critique face a la spécialisation de la
mort ?

Oui, absolument. Comme nous 'avons toujours rappelé au sein
de la Société d’études thanatologiques, la mort n’est pas une
maladie, et le deuil ne conduit pas nécessairement dans le
cabinet d'un psychiatre. La mort fait partie de la condition
humaine, avec sa puissance du non savoir et de I'inconnu ; c’est
ce qui nous permet de vivre. Pourtant, en parlant de moins en
moins de la mort, mais de plus en plus des

Photo: Maria Schmid

structurer et formule des demandes nouvelles en termes de
culture de la mort et de rites funéraires. Les proches veulent a
nouveau faire des choses pour accompagner la mort.

A quoi servent les rites mortuaires ?

Vu de I'extérieur, le rite est une mise en scéne, un théatre fait

de gestes, de paroles et d’actions. Il sert a suspendre le temps;

ily a un avant et un apres. La force magique du rite est de per-
mettre la métamorphose, le passage d'un état

vivants, je crains que 'on n'oublie de s’inter-
roger sur la place, pourtant fondamentale
dans notre art de vivre et notre culture hu-
maine, de I'énigme existentielle de la mort.

«Le rite est une mise
en scene, un théatre
fait de gestes, de
paroles et d'actions.»

a un autre. Le repas d’enterrement, par
exemple, est un rituel de passage entre le
temps passé a s'occuper du défunt et les jours
de deuil qui vont suivre. Il permet au drame
de se dérouler, souvent dans une ambiance
détendue. Il réunit les proches et les amis.

Ou en est-on aujourd’hui de cette évolution ?
Lamorta toujours été liée au pouvoir en place.
Traditionnellement, chez nous, c’étaient les églises. Au-
jourd’hui, c’est le champ médico-socio-thérapeutique qui s’est
approprié ce pouvoir ; il est devenu le lieu pour faire, dire et
penser autour de la mort. Des spécialistes de toutes sortes, aux
formations multiples, interviennent en fin de vie, avant la mort
d’abord. Puis plus tard, aprés la mort, apres avoir laissé les
proches tranquilles durant trois jours, d’autres spécialistes
entrent en scéne, comme thérapeutes du deuil.

Quelle est dés lors la place des familles et des proches ?

La mort est heureusement en train de sortir de la tendance
technocratique pour s’inscrire dans la pratique des gens. Ain-
si, au champ médico-socio-thérapeutique s’oppose peu a peu
un autre pouvoir : celui, justement, des proches et des familles.
Des associations d’amis, groupes de parents et communautés
diverses, souvent éphémeéres, parfois durables, se forment a
linfini, pour parler, partager, se sentir moins seul. Ce milieu
des proches est encore anarchique, mais il commence a se

Autrefois, le repas d’enterrement revétait une
immense importance. Il semble qu'il réapparait aujourd’hui,
aprés avoir quelque peu disparu. Le rite permet aussi de laisser
partir. Et parfois ¢a prend du temps, beaucoup de temps, de
laisser partir. C’est pour cela que nos morts nous encombrent!
Ils sont encore tellement avec nous et beaucoup de gens ne
veulent pas faire le deuil...

Il y a actuellement un véritable engouement autour des rituels
funéraires.

L'invention du rituel autour de la mort est effectivement extra-
ordinaire. La mort a été un grand terrain de recherche sur les
rituels, car il fallait bien s’en sortir ! D’ailleurs, les entreprises
funéraires sont de grandes pourvoyeuses de rites. Avec le sida,
puis, plus récemment avec le retour du corps comme person-
nage principal, les rituels se sont multipliés. Depuis quelques
années, il y a également une grande demande de rituels pour
tout, pour toutes les étapes de vie, et des demandes qui pro-
viennent de tous les secteurs - des institutions qui cessent leur

7 CURAVIVA 4|11

>>



(2]
=
w
-
@
-
B
<)
-
-
@
=
>

activité, des professionnels qui vivent un tournant dans leur
métier...

Ne court-on pas le risque de banaliser ces rites ?

C’est possible. Mais pour l'instant, on est encore dans le «trend»,
on se réinvente des traditions et des cérémonies. Face a la lente
disparition des églises et des grands systémes de croyance, les
gens créent des nouveaux rituels a foison, adoptent aussi des
rituels ésotériques. C’est un bricolage énorme, a tel point que
I'on ne sait plus a quel saint se vouer ! Le risque serait plutét de
verser dans le fétichisme, la superstition et la manipulation du
rite. Nous pouvons imaginer tous les rituels

qu'’ils devront contradictoirement assurer la vie et assurer la
mort.

Les professionnels sont-ils préts a accepter cette contradic-
tion ?
C’est une contradiction qui existe, en effet, et que I'on ne peut
pas résoudre. Les professionnels doivent par conséquent ap-
prendre a se protéger, a évacuer, a mettre une distance, pour
ne pas devenir des porteurs de mort. Dans les formations, je
leur apprends a fixer des limites. Avec la mort, il faut savoir
passer du temps, mais pas trop. Il faut apprendre a s’en occuper,
mais aussi a faire le vide. Et cela concerne tout

que nous voulons, mais je pense que nous
devons alors avoir recours a des symboles fon-
damentaux qui donnent du sens et nous per-
mettent de retrouver une culture commune.

Comment aborder la question de la mort
dans les EMS ?
De fagon générale, je constate un grand chan-

le personnel, de tous les secteurs.

«Les professionnels
doivent apprendre a
mettre des distances
pour ne pas devenir
des porteurs de
mort.»

Comment arriver a prendre ses distances
lorsque I'on travaille au quotidien au contact
de la fin de vie et de la mort ?

Pour moi, la souffrance des soignants, que ce
soit en EMS ou dans les centres de soins pal-
liatifs, est un vrai scandale, car on n'y préte

gement de mentalité depuis la fin des années

90. L'introduction des soins palliatifs, puis les directives anti-
cipées et les demandes d’assistance au suicide ont tout boule-
versé : il a fallu commencer a parler de la mort, alors que
jusque-la on pensait que ce n'était pas possible. Les EMS sont
des institutions particuliéres, qui doivent permettre le projet
de vie des résidents, mais également leur mort. Et c’est un long

apprentissage. En travaillant en EMS, les professionnels savent

La mort en EMS est ritualisée

Malgré les conceptions différentes qu’en ont les institutions,
la démarche des soins palliatifs a sans aucun doute permis
une nouvelle approche de I'accompagnement de fin de vie et
I’émergence de rituels mortuaires au sein méme des établis-
sements. «Les EMS sont bien sGr aujourd’hui plus sensibles
que par le passé aux préoccupations liées a la fin de vie et a
la mort, mais ils n'y répondent pas tous avec la méme inten-
sité», constate Pierre Ethenoz, directeur de la Fondation La
Rozavere, un EMS lausannois. S'il est lui-méme particuliére-
ment sensible a ces questions, c’est parce qu’il y a consacré,
voila quelques années, son travail de mémoire dans le cadre
de la formation continue en gérontologie (CEFEG)*.

Recenser les pratiques

L'objectif de ce mémoire était de recenser et d’analyser les
pratiques en matiere d’accompagnement de fin de vie et de
rituels développés parles EMS, en gardant a I'esprit que lamort
ne concerne pas seulement la personne mourante ou le défunt,
mais implique aussi toutes celles et ceux qui I'entourent, a
savoir les familles et les proches, les autres résidents, les pro-
fessionnels des EMS, les aumoniers, les bénévoles...
Lamorten EMS estritualisée. L'inventaire que dresse le travail
de mémoire des rites consacrés, notamment durant la période
apres le déces, en témoigne. Le plus souvent, une bougie est
allumée, sur un lieu de passage au rez-de-chaussée ou dans
les étages, a c6té du portrait du défunt, parfois accompagné

CURAVIVA 4|11 8

pas suffisamment attention. A cela s’ajoute
tous les problemes de I'institution que la mort charrie parfois,
tous les non-dits et les luttes de pouvoir ... Il est donc capital de
laisser aux professionnels un temps pour dire adieu et un temps
pour s’exprimer, pour extérioriser leurs expériences et leurs
croyances par rapport a la mort, pour parler ouvertement des
morts qu'ils ont connus, aussi bien dans la vie privée que pro-
fessionnelle. C’est difficile de parler lorsqu’on est dans le feu

d’'un poéme ou d'une maxime, plus rarement d’un livre de
condoléances.

Ces dernieres années, d'autres pratiques sont venues s'ajou-
ter. Ca et |a, on réhabilite les lieux de recueillement, parfois
chapelles improvisées, dans I'enceinte de I'établissement. On
invite les proches a participer a la toilette mortuaire, a faire
les gestes symboliques pour prendre congé et commencer le
deuil. De plus en plus souvent, les familles, les résidents et les
collaborateurs ont la possibilité de se rendre au chevet du
défunt, dans sa chambre ou dans une chambre mortuaire. Il
est aussi fréquent que tous se retrouvent aux funérailles, ou
plus tard, pour des cérémonies du souvenir organisées par les
EMS, sous des formes tres diverses, une ou deux fois par
année... Enfin, les équipes soignantes ont aussi développé
leurs propres rituels. Dans la plupart des institutions, les pro-
fessionnels, et plus particulierement les soignants référants,
partagent leur expérience et leur émotion dans le cadre de
colloques internes, et bénéficient d’un soutien psychologique
au besoin.

Méme s’il reste encore du chemin a parcourir, les EMS
semblent bel et bien engagés dans un processus de réflexion
et d’action «pour que la mort redevienne partie intégrante de
la vie». (amn)

* «Accompagnement et rituels de fin de vie en EMS», de Rachel
Bonvin et Pierre Ethenoz, travail de mémoire CEFEG, 2006.



«On n'apprivoise
jamais la mort.»

Bernard Crettaz, sociologue.

Photo: amn

d’action, mais c’est fondamental. C'est un long apprentissage.
Il est vrai aussi qu’avec la compression des cofits, le manque de
personnel, les lits a occuper, ce n'est pas toujours gagné...

Dans ce contexte, quelle est la signification des rituels
institutionnels qui se mettent en place ?

Les EMS ont une capacité d’invention énorme en matiere de
rituels. Il importe de laisser une grande liberté aux équipes
pour cela. Le personnel a autant besoin de rites que la famille
et de recréer du lien. La mort est un grand moment de lien
social. Le rite n’est jamais un acte solitaire, il met nécessaire-
ment en jeu la communauté. Il faut donc se battre aujourd’hui
pour laisser aux professionnels le temps de parler, comme je
I'ai déja dit, et de faire les gestes nécessaires pour accompagner
les mourants et les familles. Sans quoi, c’est la catastrophe, la
déprime, le personnel s’épuise et risque d’y laisser leur peau.

On a beaucoup parlé de la confrontation des soignants avec la
mort. Mais qu’en est-il des résidents ?

Pendant longtemps, on a voulu éloigner les vieux de la mort,
comme on 'avait fait auparavant avec les enfants. Depuis que

j’accompagne des Cafés mortels dans des EMS, ma plus grande
découverte, ce sont les personnes dgées elles-mémes, qui li-
vrent des témoignages extraordinaires, avec une grande fran-
chise, et surtout contentes que 'on parle enfin de la mort, elles
qui y pensent sans arrét.

Peut-on apprivoiser la mort ?

Non. On n’apprivoise jamais la mort. Tout ce que je dis au-
jourd’hui sur la mort peut s’effondrer d'un coup si demain je
suis confronté a ma propre mort ou a celle d’'un proche. Je ne
suis maitre de rien du tout.

Et la choisir ?

C’est probablement la la nouvelle question fondamentale de
toute ma génération : comment veut-on finir ? C’est une pro-
blématique completement nouvelle qui va tout révolutionner.
Et c’est plus qu'une tendance, c’est un véritable probléme de
fond. ®

Né en 1938 a Vissoie, dans le Val d’Anniviers (VS), Bernard
Crettaz est sociologue et ethnologue. Depuis de nombreuses
années, il est passionné par la réflexion sur la mort. En 1982, a
la demande des pompes funébres qui doivent alors faire face a
un nouvel engouement pour les rites mortuaires, il fonde avec
d’autres professionnels, chercheurs et intellectuels la Société
d’études thanatologiques de Suisse romande. Il a également
été conservateur au Musée d'ethnographie de Geneve, ou il
monte, en 1999, I'exposition «La mort a vivre». Jusqu’en 2003,
il est chargé de cours au Département de sociologie de
I'Université de Geneéve. Il a publié de nombreux ouvrages,
notamment sur la mort. Aujourd’hui, il poursuit son travail
d’écriture, il anime les Cafés mortels initiés en 2004 et
intervient auprés des professionnels dans des EMS de Suisse
romande.

Les Cafés mortels - Le théatre des grandes découvertes

«ll permet I'aveu du plus indicible et du plus intime dans la
futilité apparente des propos de Café du Commerce. |l crée de
lalégeéreté pour autoriser I'aveu du plus profond ... car chacun
le sait, nous allons au bistrot avouer |I'essentiel en ayant |'air
derien.» C'est en ces termes, choisis parmi bien d’autres, que
Bernard Crettaz présente le Café mortel, un espace de ren-
contre et d’échange, de communication directe et de parole
publique, pour dire et écouter, pour «crier et hurler» la mort,
loin des spécialistes et des thérapeutes. Il avertit d'ailleurs
d’emblée : «Le Café mortel n'a aucune visée thérapeutique,
méme s'il peut aider.»

Depuis le premier Café mortel en mars 2004 a Neuchatel, qui
a attiré, contre toute attente, 250 personnes, pas moins de 65
éditions ont suivi, réunissant de 15 a 300 personnes, en Suisse
romande, mais aussi en France, en Belgique et bientot au
Canada. Ces rencontres ont lieu dans des bistrots de toute
sorte, parfois dans d’autres lieux, notamment dans des EMS.
A force, Bernard Crettaz a émis un certain nombre de regles
pour le bon déroulement de ces rencontres, la premiére étant

qu’il n"en est jamais I'organisateur ; son role est de conduire
la rencontre, de passer la parole, de faire les liens, de tenir
pour éviter les dérapages. Ensuite, en introduction et avant
d’entrer dans le vif du sujet, il énonce ces quelques regles
essentielles pour les participants : I'authenticité des échanges
et |I'écoute, il n'y a ni théorie ni legon ni jugement.

«On pourrait penser que tout ce que I'on peut dire sur la mort
a été dit». Et pourtant, les Cafés mortels sont le théatre de
grandes découvertes : on livre des secrets, on avoue un sen-
timent de culpabilité, on raconte des conflits familiaux ; cer-
tains parlent de la belle mort, d'autres évoquent leur propre
mort annonceée. |l est aussi beaucoup question du choix de la
mort et de la souffrance des soignants.

L'objectif de ces rencontres est de rendre solidaire, de créer
«une communauté des vivants face a la mort», parce que «c'est
dans I’échange que se recrée le lien social».

En 2010, Bernard Crettaz a publié «Cafés mortels. Sortir la mort
du silence» (Ed. Labor et Fides), répondant au souci de trans-
mission de la mémoire. (amn)

9 CURAVIVA 4|11




	Entretien avec Bernard Crettaz, sociologue et ethnologue : "La mort est un grand moment de lien social"

