
Zeitschrift: Curaviva : revue spécialisée

Herausgeber: Curaviva - Association des homes et institutions sociales suisses

Band: 3 (2011)

Heft: 4: Vie et mort en EMS : accompagner jusqu'au dernier souffle

Artikel: Entretien avec Bernard Crettaz, sociologue et ethnologue : "La mort est
un grand moment de lien social"

Autor: Nicole, Anne-Marie / Crettaz, Bernard

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-813865

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 30.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-813865
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Entretien avec Bernard Crettaz, sociologue et ethnologue

«La mort est un grand
moment de lien social»

Passionné par la réflexion sur la mort, le Valaisan
Bernard Crettaz veut affranchir la mort de la tyrannie

du secret, la sortir des ghettos où on l'a
reléguée, pour la remettre sur la place publique, au
cœur de la vie.

Propos recueillis par Anne-Marie Nicole

Pourquoi notre relation à la mort est-elle si ambiguë
Bernard Crettaz - Généralement, on observe deux attitudes face
à la mort : le blocage, qui fait qu'on ne peut ou ne veut pas en

parler, ou au contraire la fascination. Souvent d'ailleurs, les

deux attitudes se rejoignent. Dans la vie, il est toujours possible
de se référer aux connaissances et aux expériences. Avec la

mort, il n'y a rien C'est le trou noir absolu, l'énigme, le mystère,
l'inconnu. Mais du moment que l'on arrive à libérer la parole,
on découvre alors une culture et une réflexion autour de la mort
d'une richesse incroyable. Il y a un bricolage fabuleux de

croyances anciennes et nouvelles et d'expériences personnelles.

On se trouve ainsi face au paradoxe du mystère total et

pourtant d'une parole intarissable. Et cette énigme fondamentale,

il faut l'affronter.

La mort est quelque chose de profondément intime. Pourquoi
donc est-il nécessaire d'en parler
On en parle avec soi-même ou avec ses morts, certes. Mais au-
delà de ça, personne ne peut être rester
complètement seul devant l'énigme totale. Accepter

ce mystère est intolérable ; on va tenter de

colmater ce trou, de remplir le vide avec tout
ce que l'on peut. Il y a une parole énorme qui
ne demande qu'à être entendue, et qui devient
alors intarrissable. Un philosophe français a

d'ailleurs écrit un livre de 300 pages pour dire que l'on ne pouvait

rien dire de la mort...

Sujet tabou, affaire de spécialiste, objet de recherche...
Comment notre rapport à la mort a-t-il évolué au cours de ces

dernières décennies

Il y a des modes de la mort. Cela commence au sortir de la

guerre, avec la société de consommation et le progrès, et se

poursuit durant les trente glorieuses : on vit alors une grande
période de marginalisation et de mise à l'écart de la mort, en
Suisse romande du moins. Le corps, qui est le personnage principal

de la scène mortuaire, disparaît, on l'évacué. En 1982,

lorsque, à la demande des pompes funèbres, nous avons créé

la Société d'études thanatologiques pour aider à retrouver une
culture mortuaire et créer des rites nouveaux, les gens nous

prenaient pour des fous.

C'est pourtant dans ces années-là, avec l'arrivée du sida, que
la mort fait son grand retour.

Oui, elle revient en force, elle se médiatise. L'apparition du sida

au début des années 80 a créé un véritable choc de civilisation.
Elle a sorti la mort de l'ombre et donné lieu à un laboratoire

impressionnant en matière de rituels funéraires. Dans le même

temps, on assiste à une révolution dans les milieux médicaux:
les unités d'oncologie refusent de devenir des mouroirs, les

soins palliatifs s'imposent progressivement, on s'intéresse à la

mort des personnes âgées en EMS. On relit les écrits de la pion¬

nière Elisabeth Kübler-Ross et on découvre une
notion nouvelle qui va prendre une dimension

phénoménale : la résilience. Et puis, à ce vaste

mouvement, viennent s'ajouter un bénévolat
immense autour de l'accompagnement de fin
de vie et une armada de spécialistes qui
conduisent à une technocratisation de la mort.

«La mort... c'est le
trou noir absolu,

l'énigme, le mystère,
l'inconnu.»

CURAVIVA 4 111



Le sociolgue Bernard Crettaz invite à libérer la mort de la tyrannie du secret et à la remettre sur la place publique, au coeur de la vie.

Photo: Maria Schmid

Faut-il avoir un regard critique face à la spécialisation de la

mort
Oui, absolument. Comme nous l'avons toujours rappelé au sein
de la Société d'études thanatologiques, la mort n'est pas une
maladie, et le deuil ne conduit pas nécessairement dans le

cabinet d'un psychiatre. La mort fait partie de la condition
humaine, avec sa puissance du non savoir et de l'inconnu ; c'est

ce qui nous permet de vivre. Pourtant, en parlant de moins en
moins de la mort, mais de plus en plus des

vivants, je crains que l'on n'oublie de s'inter-

roger sur la place, pourtant fondamentale
dans notre art de vivre et notre culture
humaine, de l'énigme existentielle de la mort.

«Le rite est une mise
en scène, un théâtre

fait de gestes, de
paroles et d'actions.»

Où en est-on aujourd'hui de cette évolution
La mort a toujours été liée au pouvoir en place.

Traditionnellement, chez nous, c'étaient les églises.
Aujourd'hui, c'est le champ médico-socio-thérapeutique qui s'est

approprié ce pouvoir ; il est devenu le lieu pour faire, dire et

penser autour de la mort. Des spécialistes de toutes sortes, aux
formations multiples, interviennent en fin de vie, avant la mort
d'abord. Puis plus tard, après la mort, après avoir laissé les

proches tranquilles durant trois jours, d'autres spécialistes
entrent en scène, comme thérapeutes du deuil.

Quelle est dès lors la place des familles et des proches
La mort est heureusement en train de sortir de la tendance

technocratique pour s'inscrire dans la pratique des gens. Ainsi,

au champ médico-socio-thérapeutique s'oppose peu à peu
un autre pouvoir : celui, justement, des proches et des familles.
Des associations d'amis, groupes de parents et communautés

diverses, souvent éphémères, parfois durables, se forment à

l'infini, pour parler, partager, se sentir moins seul. Ce milieu
des proches est encore anarchique, mais il commence à se

structurer et formule des demandes nouvelles en termes de

culture de la mort et de rites funéraires. Les proches veulent à

nouveau faire des choses pour accompagner la mort.

A quoi servent les rites mortuaires
Vu de l'extérieur, le rite est une mise en scène, un théâtre fait
de gestes, de paroles et d'actions. Il sert à suspendre le temps;
il y a un avant et un après. La force magique du rite est de per¬

mettre la métamorphose, le passage d'un état
à un autre. Le repas d'enterrement, par
exemple, est un rituel de passage entre le

temps passé à s'occuper du défunt et les jours
de deuil qui vont suivre. Il permet au drame
de se dérouler, souvent dans une ambiance
détendue. Il réunit les proches et les amis.

Autrefois, le repas d'enterrement revêtait une
immense importance. Il semble qu'il réapparaît aujourd'hui,
après avoir quelque peu disparu. Le rite permet aussi de laisser

partir. Et parfois ça prend du temps, beaucoup de temps, de

laisser partir. C'est pour cela que nos morts nous encombrent!
Ils sont encore tellement avec nous et beaucoup de gens ne
veulent pas faire le deuil...

Il y a actuellement un véritable engouement autour des rituels
funéraires.
L'invention du rituel autour de la mort est effectivement
extraordinaire. La mort a été un grand terrain de recherche sur les

rituels, car il fallait bien s'en sortir D'ailleurs, les entreprises
funéraires sont de grandes pourvoyeuses de rites. Avec le sida,

puis, plus récemment avec le retour du corps comme personnage

principal, les rituels se sont multipliés. Depuis quelques
années, il y a également une grande demande de rituels pour
tout, pour toutes les étapes de vie, et des demandes qui
proviennent de tous les secteurs - des institutions qui cessent leur »

CURAVIVA 4111



activité, des professionnels qui vivent un tournant dans leur
métier...

Ne court-on pas le risque de banaliser ces rites
C'est possible. Mais pour l'instant, on est encore dans le «trend»,

on se réinvente des traditions et des cérémonies. Face à la lente

disparition des églises et des grands systèmes de croyance, les

gens créent des nouveaux rituels à foison, adoptent aussi des

rituels ésotériques. C'est un bricolage énorme, à tel point que
l'on ne sait plus à quel saint se vouer Le risque serait plutôt de

verser dans le fétichisme, la superstition et la manipulation du

rite. Nous pouvons imaginer tous les rituels

que nous voulons, mais je pense que nous
devons alors avoir recours à des symboles
fondamentaux qui donnent du sens et nous
permettent de retrouver une culture commune.

Comment aborder la question de la mort
dans les EMS

De façon générale, je constate un grand
changement de mentalité depuis la fin des années

90. L'introduction des soins palliatifs, puis les directives
anticipées et les demandes d'assistance au suicide ont tout bouleversé

: il a fallu commencer à parler de la mort, alors que
jusque-là on pensait que ce n'était pas possible. Les EMS sont
des institutions particulières, qui doivent permettre le projet
de vie des résidents, mais également leur mort. Et c'est un long
apprentissage. En travaillant en EMS, les professionnels savent

La mort en EMS est ritualisée
Malgré les conceptions différentes qu'en ont les institutions,
la démarche des soins palliatifs a sans aucun doute permis
une nouvelle approche de l'accompagnement de fin de vie et

l'émergence de rituels mortuaires au sein même des

établissements. «Les EMS sont bien sûr aujourd'hui plus sensibles

que par le passé aux préoccupations liées à la fin de vie et à

la mort, mais ils n'y répondent pas tous avec la même intensité»,

constate Pierre Ethenoz, directeur de la Fondation La

Rozavère, un EMS lausannois. S'il est lui-même particulièrement

sensible à ces questions, c'est parce qu'il y a consacré,
voilà quelques années, son travail de mémoire dans le cadre

de la formation continue en gérontologie (CEFEG)*.

Recenser les pratiques
L'objectif de ce mémoire était de recenser et d'analyser les

pratiques en matière d'accompagnement de fin de vie et de

rituels développés par les EMS, en gardant à l'esprit que la mort
ne concerne pas seulement la personne mourante ou le défunt,
mais implique aussi toutes celles et ceux qui l'entourent, à

savoir les familles et les proches, les autres résidents, les

professionnels des EMS, les aumôniers, les bénévoles...
La mort en EMS est ritualisée. L'inventaire que dresse le travail
de mémoire des rites consacrés, notamment durant la période
après le décès, en témoigne. Le plus souvent, une bougie est

allumée, sur un lieu de passage au rez-de-chaussée ou dans

les étages, à côté du portrait du défunt, parfois accompagné

qu'ils devront contradictoirement assurer la vie et assurer la

mort.

Les professionnels sont-ils prêts à accepter cette contradiction

C'est une contradiction qui existe, en effet, et que l'on ne peut
pas résoudre. Les professionnels doivent par conséquent
apprendre à se protéger, à évacuer, à mettre une distance, pour
ne pas devenir des porteurs de mort. Dans les formations, je
leur apprends à fixer des limites. Avec la mort, il faut savoir

passer du temps, mais pas trop. Il faut apprendre à s'en occuper,
mais aussi à faire le vide. Et cela concerne tout
le personnel, de tous les secteurs.

Comment arriver à prendre ses distances

lorsque l'on travaille au quotidien au contact
de la fin de vie et de la mort
Pour moi, la souffrance des soignants, que ce

soit en EMS ou dans les centres de soins
palliatifs, est un vrai scandale, car on n'y prête

pas suffisamment attention. A cela s'ajoute
tous les problèmes de l'institution que la mort charrie parfois,
tous les non-dits et les luttes de pouvoir... Il est donc capital de

laisser aux professionnels un temps pour dire adieu et un temps

pour s'exprimer, pour extérioriser leurs expériences et leurs

croyances par rapport à la mort, pour parler ouvertement des

morts qu'ils ont connus, aussi bien dans la vie privée que
professionnelle. C'est difficile de parler lorsqu'on est dans le feu

d'un poème ou d'une maxime, plus rarement d'un livre de

condoléances.
Ces dernières années, d'autres pratiques sont venues s'ajouter.

Ça et là, on réhabilite les lieux de recueillement, parfois
chapelles improvisées, dans l'enceinte de l'établissement. On

invite les proches à participer à la toilette mortuaire, à faire
les gestes symboliques pour prendre congé et commencer le

deuil. De plusenplus souvent, les familles, les résidents et les

collaborateurs ont la possibilité de se rendre au chevet du

défunt, dans sa chambre ou dans une chambre mortuaire. Il

est aussi fréquent que tous se retrouvent aux funérailles, ou

plus tard, pour des cérémonies du souvenir organisées par les

EMS, sous des formes très diverses, une ou deux fois par
année... Enfin, les équipes soignantes ont aussi développé
leurs propres rituels. Dans la plupart des institutions, les

professionnels, et plus particulièrement les soignants référants,

partagent leur expérience et leur émotion dans le cadre de

colloques internes, et bénéficient d'un soutien psychologique
au besoin.

Même s'il reste encore du chemin à parcourir, les EMS

semblent bel et bien engagés dans un processus de réflexion
et d'action «pour que la mort redevienne partie intégrante de

la vie», (amn)

* «Accompagnement et rituels de fin de vie en EMS», de Rachel

Bonvin et Pierre Ethenoz, travail de mémoire CEFEG, 2006.

«Les professionnels
doivent apprendre à

mettre des distances
pour ne pas devenir

des porteurs de
mort.»

CURAVIVA 4 111



«On n'apprivoise
jamais la mort.»

Bernard Crettaz, sociologue.

Photo: amn

d'action, mais c'est fondamental. C'est un long apprentissage.
Il est vrai aussi qu'avec la compression des coûts, le manque de

personnel, les lits à occuper, ce n'est pas toujours gagné...

Dans ce contexte, quelle est la signification des rituels
institutionnels qui se mettent en place
Les EMS ont une capacité d'invention énorme en matière de

rituels. Il importe de laisser une grande liberté aux équipes

pour cela. Le personnel a autant besoin de rites que la famille
et de recréer du lien. La mort est un grand moment de lien
social. Le rite n'est jamais un acte solitaire, il met nécessairement

en jeu la communauté. Il faut donc se battre aujourd'hui
pour laisser aux professionnels le temps de parler, comme je
l'ai déjà dit, et de faire les gestes nécessaires pour accompagner
les mourants et les familles. Sans quoi, c'est la catastrophe, la

déprime, le personnel s'épuise et risque d'y laisser leur peau.

On a beaucoup parlé de la confrontation des soignants avec la

mort. Mais qu'en est-il des résidents
Pendant longtemps, on a voulu éloigner les vieux de la mort,
comme on l'avait fait auparavant avec les enfants. Depuis que

j'accompagne des Cafés mortels dans des EMS, ma plus grande
découverte, ce sont les personnes âgées elles-mêmes, qui
livrent des témoignages extraordinaires, avec une grande
franchise, et surtout contentes que l'on parle enfin de la mort, elles

qui y pensent sans arrêt.

Peut-on apprivoiser la mort
Non. On n'apprivoise jamais la mort. Tout ce que je dis
aujourd'hui sur la mort peut s'effondrer d'un coup si demain je
suis confronté à ma propre mort ou à celle d'un proche. Je ne
suis maître de rien du tout.

Et la choisir
C'est probablement là la nouvelle question fondamentale de

toute ma génération : comment veut-on finir C'est une
problématique complètement nouvelle qui va tout révolutionner.
Et c'est plus qu'une tendance, c'est un véritable problème de

fond. •

Né en 1938 à Vissoie, dans le Val d'Anniviers (VS), Bernard
Crettaz est sociologue et ethnologue. Depuis de nombreuses
années, il est passionné par la réflexion sur la mort. En 1982, à

la demande des pompes funèbres qui doivent alors faire face à

un nouvel engouement pour les rites mortuaires, il fonde avec
d'autres professionnels, chercheurs et intellectuels la Société
d'études thanatologiques de Suisse romande. Il a également
été conservateur au Musée d'ethnographie de Genève, où il

monte, en 1999, l'exposition «La mort à vivre». Jusqu'en 2003,
il est chargé de cours au Département de sociologie de

l'Université de Genève. Il a publié de nombreux ouvrages,
notamment sur la mort. Aujourd'hui, il poursuit son travail
d'écriture, il anime les Cafés mortels initiés en 2004 et
intervient auprès des professionnels dans des EMS de Suisse

romande.

Les Cafés mortels - Le théâtre des grandes découvertes
«Il permet l'aveu du plus indicible et du plus intime dans la

futilité apparente des propos de Café du Commerce. Il crée de

la légèreté pour autoriser l'aveu du plus profond car chacun

le sait, nous allons au bistrot avouer l'essentiel en ayant l'air
de rien.» C'est en ces termes, choisis parmi bien d'autres, que
Bernard Crettaz présente le Café mortel, un espace de

rencontre et d'échange, de communication directe et de parole

publique, pour dire et écouter, pour «crier et hurler» la mort,
loin des spécialistes et des thérapeutes. Il avertit d'ailleurs
d'emblée : «Le Café mortel n'a aucune visée thérapeutique,
même s'il peut aider.»

Depuis le premier Café mortel en mars 2004 à Neuchâtel, qui
a attiré, contre toute attente, 250 personnes, pas moins de 65

éditions ont suivi, réunissant de 15 à 300 personnes, en Suisse

romande, mais aussi en France, en Belgique et bientôt au

Canada. Ces rencontres ont lieu dans des bistrots de toute

sorte, parfois dans d'autres lieux, notamment dans des EMS.

A force, Bernard Crettaz a émis un certain nombre de règles

pour le bon déroulement de ces rencontres, la première étant

qu'il n'en est jamais l'organisateur ; son rôle est de conduire
la rencontre, de passer la parole, de faire les liens, de tenir

pour éviter les dérapages. Ensuite, en introduction et avant
d'entrer dans le vif du sujet, il énonce ces quelques règles
essentielles pour les participants : l'authenticité des échanges
et l'écoute, il n'y a ni théorie ni leçon ni jugement.
«On pourrait penser que tout ce que l'on peut dire sur la mort
a été dit». Et pourtant, les Cafés mortels sont le théâtre de

grandes découvertes : on livre des secrets, on avoue un
sentiment de culpabilité, on raconte des conflits familiaux ;

certains parlent de la belle mort, d'autres évoquent leur propre
mort annoncée. Il est aussi beaucoup question du choix de la

mort et de la souffrance des soignants.

L'objectif de ces rencontres est de rendre solidaire, de créer

«une communauté des vivants face à la mort», parce que «c'est

dans l'échange que se recrée le lien social».

En 2010, Bernard Crettaz a publié «Cafés mortels. Sortir la mort
du silence» (Ed. Labor et Fides), répondant au souci de

transmission de la mémoire, (amn)

CURAVIVA 4 111


	Entretien avec Bernard Crettaz, sociologue et ethnologue : "La mort est un grand moment de lien social"

