Zeitschrift: Le nouveau conteur vaudois et romand

Band: 82 (1955)

Heft: 4

Artikel: Bon-Enfant, Chauchevieille Chalande, Pére Noél !
Autor: Bossard, Maurice

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-229380

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 02.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-229380
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

—_—

Qo ' LE NOUVEAU

Bon-Enfant; Chauchevieille

Chalande,
Pére Noél!

par Maurice Bossard

Sa barbe blanche au vent, vétu de sa longue robe rouge, sa hotte pleine
de cadeaux sur le dos, les verges a la ceinture, voici que s’avance, « a cabillon »
sur son dne, le Bon-Enfant. Chaque Noél, il revient pour la joie des enfants
du canton de Vaud. Parfois, une vieille femme Uaccompagne : c’est la Chau-
chevieille. Ce Bon-Enfant, les Genevois Uappellent Chalande et les Francais
Péere Noél, alors qu’a Fribourg et en Suisse allemande, c’est saint Nicolas.
Voila ce qui semble apparaitre au vu de la situation actuelle.

On peut pourtant se demander s’il en fut toujours ainsi. Pour répondre
a cette question, nous essayerons de remonter les siecles et de voir un peu
Forigine de tous ces personnages et leur réle dans la vie et les traditions.

Les textes anciens, si riches en ren-
seignements sur les filiations de famille,
sur les biens de chacun, sur les cultures.
voire sur le temps qu’il faisait telle ou
telle année, sont muets sur nombre de
traditions du terroir et sur celle qui
nous intéresse, en particulier. Le seul
moyen qui reste a notre disposition est
alors d’interroger les personnes agées,
c’est ce que jai fait.

Le témoignage unanime est que le
Bon-Enfant, dont tous ont entendu par-
ler dans leur enfance, venait dans la nuit
du Nouvel-An. Il apportait les cadeaux
(certes, moins luxueux que ceux desti-
nés aux enfants de 1954) en descen-
dant par la cheminée sous laquelle les
souliers enfantins avaient été mis pour
étre remplis.

A Blonay, pourtant, il est question
de panier, de bonnet placés sous la ta-

ble. En général, la croyance veut que le
Bon-Enfant habite le ciel, les nuages.

A Oulens, cependant, on me signale
qu'on fait croire aux enfants que le
Bon-Enfant habite les gorges de Cova-
tannaz. Dans ce méme village, on met
dans les souliers de ’avoine pour I'ane
du Bon-Enfant: un usage semblable
se retrouve dans le canton de Fribourg
ot I'on met sur la fenétre du grain et
du sel pour I'ane de saint Nicolas, et
aussi au Tessin ou cette nourriture est
destinée aux chameaux des Rois Mages,
qui font la-bas la distribution des ca-
deaux le 6 janvier, jour de ’Epiphanie.

Les petits Vaudois recevaient pour-
tant, a Noél, des noix, des noisettes ou
quelques friandises, ¢’était non le Bon-
Enfant, mais la Chauchevieille ou chaus-
sevieille (patois : tsousevilhe, tschautze-
vilha, ete.) qui les apportait, les accom-




CONTEUR VAUDOIS g1

pagnant souvent d’'une verge (témoi-
gnage de Cottens/Morges, voir au Glos-
saire d’Odin pour Blonay).

Mais quelle est donc ce personnage
féminin qui n’a, 4 ma connaissance,
pas son pendant en France ?

Etymologiquement, la premiére par-
tie de ce mot typiquement franco-pro-
vencal vient du latin calcare « presser,
serrer » ;° ce méme verbe, associé au
mot germanique mare, se retrouve dans
cauchemar ; c’est la aussi le sens pri-
mitif, attesté deés 1545 chez Bonivard
et encore en usage dans quelques patois,
de notre terme de chauchevieille. Les
Anciens se représentaient le cauchemar
comme un fantome (une vieille femme)
qui s’appuyait avec force ou appuyait
son pied sur la poitrine du dormeur,
engendrant de la sorte un étouffement,
des terreurs se terminant par un réveil
fort pénible.

La chauchevieille « cauchemar ou
fantome du cauchemar » devint bientot
chez nous la sorciére, la principale sor-
ciere, celle qui mene dans les bois pro-
fonds la « chette » ou sabbat des sor-
cieres. C’est, sans doute, encore de cette
sorciere (u’'on menacait, il y a 60 ou
10 ans, les petits enfants, qui n’étaient
pas sages, dans la partie du Jorat pro-
che de Savigny (Si tu ne veux pas étre
sage, la chauchevieille viendra te pren-
dre!). Dans ce méme Jorat, mais dans
la région de Mollie-Margot, a la méme
époque, on disait aux enfants que c’était
une fée qui corrigeait les enfants quand
ils en avaient besoin, mais les récom-
pensait s’ils étaient sages. Voila qui
semble étre un jalon précieux dans
Iévolution de la sorciére en bonne do-
natrice de Noél dont le seul reste du
caractére de sorcellerie est qu’on la re-
présente volontiers encore chevauchant
un manche a balai. Peut-étre aussi, y
a-t-il quelque symbole magique dans ses
dons, les noisettes, par exemple, dont
nous reparlerons plus bas.

L'imagination populaire transforme
volontiers un esprit malfaisant en un
esprit bienfaisant. Ainsi, Neptune, dieu
de la mer des Romains est devenu, par
conséquent, diabolique dans les croyan-
ces chrétiennes, donna, d’une part, le
francais lutin « esprit espiégle, mais
pas méchant » et, d’autre part, chez
nous, niton. Celui-ci, si jen crois les
témoignages réunis dans le dictionnaire
de Pierrehumbert, est a la fois : le cau-
chemar, le diable en personne et un
génie ayant affaire au bétail et, en par-
ticulier, aux chevaux. Ce dernier niton
peut étre favorable ou défavorable aux
hétes, les tourmenter ou les protéger.
Tout comme le niton protége les pau-
vres chevaux maltraités et mal entre-
tenus, pourquoi ne pas supposer que
la chauchevieille se soit prise d’abord
de pitié pour de pauvres gosses, ne
serait-ce méme (ue pour jouer un tour
aux adultes ! Ce n’est la qu'une hypo-
these, il faudrait des témoignages pré-
cis pour arriver a une certitude.

Avant de quitter le canton de Vaud,
revenons au Bon-Enfant dont 'origine
est discutée : pour les uns, ¢’est un saint
Nicolas (j’ajouterai, transporté et lai-
cisé en pays protestant), pour les au-
tres, c¢’est une personnification de la
jeune année. Cette seconde hypotheése
me parait assez peu convaincante, car
pourquoi représenter la jeune année
sous les traits d’un vieillard ! Ne serait-
ce pas alors plutot la vieille année qui
aurait été personnifiée et qui, avant de
nous quitter, gaterait les petits ? L’af-
firmation d’0Odin que le Bon-Enfant
passait la veille de I’An, pourrait don-
ner quelque vraisemblance a cette hy-
pothese.

Une chose siire est que le transfert
de la venue du Bon-Enfant de Nouvel-
An (ou de la veille) a Noé€l est due a
I'influence de la Suisse allemande, ou
encore de la France, ou le Pére Noél
d’introduction relativement récente




02 LE NOUVEAU

semble étre un emprunt aun folklore
alsacien avec son Sankt Niklaus. De
toute maniére, Bon-Enfant et Chauche-
vieille apportant désormais les cadeaux
(ou les verges) le méme jour, on en est
arrivé a les associer, voire a les faire
mari et femme. Ainsi, a Servion et a
Essertes (ou, sous l'influence fribour-
geoise, le Bon-Enfant semble venir de-
puis assez longtemps déja a Noél) la
Chauchevieille était la femme du Bon-
Enfant, elle préparait la hotte de ca-
deaux ou de verges et soignait I'ane.

Bon-Enfant et Chauchevieille sont
typiques du canton de Vaud : n'y a-t-il
rien en France de semblable ? je ne
saurais I'affirmer avec une totale assu-
rance. Le prochain tome du Manuel
du folklore francais contemporain, de
van Gennep, consacré au cycle de Noél,
nous apportera une réponse.

Deux mots maintenant du Noél gene-
vois et du Pere Chalande. Aujourd’hui,
il est le pendant exact de notre Bon-
Enfant et son déguisement est le méme.
Pourtant, le nom méme de Chalande
(c’est le nom patois de Noél) nous fixe
sa venue a Noél alors que, nous 'avons
vu, le Bon-Enfant ne vient a cette date
que depuis peu. Bien plus, le remar-
quable folkloriste van Gennep, de méme
que la vieille Genevoise que j’ai inter-
rogée, insiste sur le fait que Chalande
(et non Pére chalande comme mainte-
nant) n’a pas de déguisement. Person-
nification de Noél, Chalande est un pur
esprit qui descend dans la nuit de Noél
par la cheminée et remplit les souliers

“« NOUTRON COTERD*> deux fois par mois...—

Décembre : Le lundi 20, de 17 a 19 h., Buffet de la Gare de Lausanne, 2¢ classe.

Janvier : Les lundis 10 et 24.

Bienvenue & tous les amis du « Conteur ».

posés dessous, le voila tel qu’il était
pour les enfants de la campagne gene-
voise, il y a 60 ou 70 ans. Ceux-ci, en
son honneur, chantaient ou disaient la
formulette suivante, attestée déja en
1819, et qu'on retrouve aussi aux Or-
monts, mais ot elle semble d'importa-
tion récente :

Chalande est. venu.

Son bonnet pointu,

Sa barbe de paille

Cassons les anailles (noiscttes),
Mangeons du pain blanc
Jusqu’au Nouvel-An.

Ces anailles ou noisettes et ce pain
blanc, que le patois genevois nomme
épougne. nous montre le canton de
Genéve  étroitement rattaché ici au
folklore savoyard et dauphinois. Dans
ces provinces, en effet, les noisettes
(oulagnes, en patois), qui sont un sym-
bole de la fécondité, sont prétexte a de
nombreux jeux le jour de Noél ; on y
trouve aussi la coutume de 1'épogne
qu’on mange de Noél a Nouvel-An. Ces
traditions, de méme que celle de la
biiche dite de Noél, semblent remonter
a I'époque préchrétienne et liées aux
féetes en I’honneur du solstice d’hiver
qui marque la croissance des jours.

En terminant cet article, je tiens a
remercier tous ceux qui m’ont transmis
des renseignements. Je serai reconnais-
sant a ceux et celles qui pourraient m’en
communiquer d’autres.

La Rédaction.




	Bon-Enfant, Chauchevieille Chalande, Père Noël !

