
Zeitschrift: Le nouveau conteur vaudois et romand

Band: 82 (1955)

Heft: 4

Artikel: Bon-Enfant, Chauchevieille Chalande, Père Noël !

Autor: Bossard, Maurice

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-229380

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 02.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-229380
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


90 LE NOUVEAU

Bon-Enfant, Chauchevieille

Chalande,

Père Noël!

par Maurice Bossurd

Sa barbe blanche au vent, vêtu de sa longue robe rouge, sa hotte pleine
de cadeaux sur le dos, les verges à la ceinture, voici cpte s'avance, « à cabillon »

sur son âne, le Bon-Enfant. Chaque Noël, il revient pour la joie des enfants
du canton de Vaud. Parfois, une vieille femme l'accompagne : c'est la
Chauchevieille. Ce Bon-Enfant, les Genevois l'appellent Chalande et les Français
Père Noël, alors qu'à Fribourg et en Suisse allemande, c'est saint Nicolas.
Voilà ce qui semble apparaître au vu de la situation actuelle.

On peut pourtant se demander s'il en fut toujours ainsi. Pour répondre
à cette question, nous essayerons de remonter les siècles et de voir un peu
l'origine de tous ces personnages et leur rôle dans la vie et les traditions.

Les textes anciens, si riches en
renseignements sur les filiations de famille,
sur les biens de chacun, sur les cultures,
voire sur le temps qu'il faisait telle ou
telle année, sont muets sur nombre de
traditions du terroir et sur celle qui
nous intéresse, en particulier. Le seul

moyen qui reste à notre disposition est
alors d'interroger les personnes âgées,
c'est ce que j'ai fait.

Le témoignage unanime est que le
Bon-Enfant, dont tous ont entendu parler

dans leur enfance, venait dans la nuit
du Nouvel-An. Il apportait les cadeaux
(certes, moins luxueux que ceux destinés

aux enfants de 1954) en descendant

par la cheminée sous laquelle les
souliers enfantins avaient été mis pour
être remplis.

A Blonay, pourtant, il est question
de panier, de bonnet placés sous la ta-

ble. En général, la croyance veut que le
Bon-Enfant habite le ciel, les nuages.

A Oulens, cependant, on me signale
qu'on fait croire aux enfants que le
Bon-Enfant habite les gorges de Cova-
tannaz. Dans ce même village, on met
dans les souliers de l'avoine pour l'âne
du Bon-Enfant ; un usage semblable
se retrouve dans le canton de Fribourg
où l'on met sur la fenêtre du grain et
du sel pour l'âne de saint Nicolas, et
aussi au Tessin où cette nourriture est
destinée aux chameaux des Rois Mages,
qui font là-bas la distribution des
cadeaux le 6 janvier, jour de l'Epiphanie.

Les petits Vaudois recevaient pourtant,

à Noël, des noix, des noisettes ou
quelques friandises, c'était non le Bon-
Enfant, mais la Chauchevieille ou chaus-
sevieille (patois : tsousevilhe, tschautze-
vilha, etc.) qui les apportait, les accom-



m CONTEUR VAUDOIS y
pagnant souvent d'une verge (témoignage

de Cottens/Morges, voir au Glossaire

d'Odin pour Blonay).
Mais quelle est donc ce personnage

féminin qui n'a, à ma connaissance,
pas son pendant en France

Etymologiquement, la première partie
de ce mot typiquement franco-provençal

vient du latin calcare « presser,
serrer » ;* ce même verbe, associé au
mot germanique mare, se retrouve dans
cauchemar ; c'est là aussi le sens
primitif, attesté dès 1545 chez Bonivard
et encore en usage dans quelques patois,
de notre terme de chauchevieille. Les
Anciens se représentaient le cauchemar
comme un fantôme (une vieille femme)
qui s'appuyait avec force ou appuyait
son pied sur la poitrine du dormeur,
engendrant de la sorte un étouffement,
des terreurs se terminant par un réveil
fort pénible.

La chauchevieille « cauchemar ou
fantôme du cauchemar » devint bientôt
chez nous la sorcière, la principale
sorcière, celle qui mène dans les bois
profonds la « chette » ou sabbat des
sorcières. C'est, sans doute, encore de cette
sorcière qu'on menaçait, il y a 60 ou
70 ans, les petits enfants, qui n'étaient
pas sages, dans la partie du Jorat proche

de Savigny (Si tu ne veux pas être
sage, la chauchevieille viendra te prendre

Dans ce même Jorat, mais dans
la région de Mollie-Margot, à la même
époque, on disait aux enfants que c'était
une fée qui corrigeait les enfants quand
ils en avaient besoin, mais les récompensait

s'ils étaient sages. Voilà qui
semble être un jalon précieux dans
l'évolution de la sorcière en bonne
donatrice de Noël dont le seul reste du
caractère de sorcellerie est qu'on la
représente volontiers encore chevauchant
un manche à balai. Peut-être aussi, y
a-t-il quelque symbole magique dans ses
dons, les noisettes, par exemple, dont
nous reparlerons plus bas.

L'imagination populaire transforme
volontiers un esprit malfaisant en un
esprit bienfaisant. Ainsi, Neptune, dieu
de la mer des Romains est devenu, par
conséquent, diabolique dans les croyances

chrétiennes, donna, d'une part, le
français lutin « esprit espiègle, mais
pas méchant » et, d'autre part, chez
nous, niton. Celui-ci, si j'en crois les
témoignages réunis dans le dictionnaire
de Pierrehumbert, est à la fois : le
cauchemar, le diable en personne et un
génie ayant affaire au bétail et, en
particulier, aux chevaux. Ce dernier niton
peut être favorable ou défavorable aux
bêtes, les tourmenter ou les protéger.
Tout comme le niton protège les pauvres

chevaux maltraités et mal entretenus,

pourquoi ne pas supposer que
la chauchevieille se soit prise d'abord
de pitié pour de pauvres gosses, ne
serait-ce même que pour jouer un tour
aux adultes Ce n'est là qu'une hypothèse,

il faudrait des témoignages précis

pour arriver à une certitude.
Avant de quitter le canton de Vaud,

revenons au Bon-Enfant dont l'origine
est discutée : pour les uns, c'est un saint
Nicolas (j'ajouterai, transporté et
laïcisé en pays protestant), pour les
autres, c'est une personnification de la
jeune année. Cette seconde hypothèse
nie paraît assez peu convaincante, car
pourquoi représenter la jeune année
sous les traits d'un vieillard Ne serait-
ce pas alors plutôt la vieille année qui
aurait été personnifiée et qui, avant de
nous quitter, gâterait les petits
L'affirmation d'Odin que le Bon-Enfant
passait la veille de l'An, pourrait donner

quelque vraisemblance à cette
hypothèse.

Une chose sûre est que le transfert
de la venue du Bon-Enfant de Nouvel-
An (ou de la veille) à Noël est due à

l'influence de la Suisse allemande, ou
encore de la France, où le Père Noël
d'introduction relativement récente



92 LE NOUVEAU

semble être un emprunt au folklore
alsacien avec son Sankt Niklaus. De
toute manière. Bon-Enfant et Chauchevieille

apportant désormais les cadeaux
(ou les verges) le même jour, on en est
arrivé à les associer, voire à les faire
mari et femme. Ainsi, à Servion et à

Essertes (où, sous l'influence fribourgeoise,

le Bon-Enfant semble venir
depuis assez longtemps déjà à Noël) la
Chauchevieille était la femme du Bon-
Enfant, elle préparait la hotte de
cadeaux ou de verges et soignait l'âne.

Bon-Enfant et Chauchevieille sont
typiques du canton de Vaud : n'y a-t-il
rien en France de semblable je ne
saurais l'affirmer avec une totale
assurance. Le prochain tome du Manuel
du folklore français contemporain, de

van Gennep, consacré au cycle de Noël,
nous apportera une réponse.

Deux mots maintenant du Noël genevois

et du Père Chalande. Aujourd'hui,
il est le pendant exact de notre Bon-
Enfant et son déguisement est le même.
Pourtant, le nom même de Chalande
(c'est le nom patois de Noël) nous fixe
sa venue à Noël alors que, nous l'avons
vu, le Bon-Enfant ne vient à cette date
que depuis peu. Bien plus, le remarquable

folkloriste van Gennep, de même

que la vieille Genevoise que j'ai
interrogée, insiste sur le fait que Chalande
(et non Père chalande comme maintenant)

n'a pas de déguisement.
Personnification de Noël, Chalande est un pur
esprit qui descend dans la nuit de Noël
par la cheminée et remplit les souliers

posés dessous, le voilà tel qu'il était
pour les enfants de la campagne
genevoise, il y a 60 ou 70 ans. Ceux-ci, en

son honneur, chantaient ou disaient la

formulette suivante, attestée déjà en
1819, et qu'on retrouve aussi aux
Ormonts. mais où elle semble d'importation

récente :

Chalande est venu.
Son bonnet pointu.
Sa barbe de paille
Cassons les (mailles (noisettes),
Mangeons du pain blanc
Jusqu'au Nouvel-An.

Ces anailles ou noisettes et ce pain
blanc, que le patois genevois nomme
épougne. nous montre le canton de
Genève étroitement rattaché ici au
folklore savoyard et dauphinois. Dans
ces provinces, en effet, les noisettes
(oulagnes, en patois), qui sont un
symbole de la fécondité, sont prétexte à de
nombreux jeux le jour de Noël ; on y
trouve aussi la coutume de Vépogne
qu'on mange de Noël à Nouvel-An. Ces

traditions, de même que celle de la
bûche dite de Noël, semblent remonter
à l'époque préchrétienne et liées aux
fêtes en l'honneur du solstice d'hiver
qui marque la croissance des jours.

En terminant cet article, je tiens à

remercier tous ceux qui m'ont transmis
des renseignements. Je serai reconnaissant

à ceux et celles qui pourraient m'en
communiquer d'autres.

«XOCtROA COTERD" deux fois par mois
Décembre: Le lundi 20, de 17 â 19 h., Buffet de la Gare de Lausanne, 2e classe.

Janvier : Les lundis 10 et 24.

Bienvenue à tous les amis du « Conteur ».
La Rédaction.


	Bon-Enfant, Chauchevieille Chalande, Père Noël !

